


ego, apego e liberação





Lama Yeshe

Ego, apego 
e liberação

Supere a sua burocracia mental 
Um curso de meditação de cinco dias

Editado por Nicholas Ribush

Tradução: Grupo de Tradutores do Centro Shiwa Lha

Lama Yeshe Wisdom Archive  •  Boston
www.LamaYeshe.com

Uma organização sem fins lucrativos para  
benefício de todos os seres sencientes e uma afiliada da 

Fundação para a Preservação da Tradição Mahayana 
www.fpmt.org



Título original: Ego, attachment and liberation
© Lama Thubten Zopa Rinpoche 2006, 2010

Por favor, não reproduza quaisquer partes deste livro 
de forma alguma sem a nossa permissão.

Tradução para o português: Grupo de Tradutores do Centro Shiwa Lha. 
Tradutor: Pedro Yacubian | Revisão: Paula Takahashi

Tradução e publicação em português gentilmente autorizadas pelo
Lama Yeshe Wisdom Archive, em 2001.

Resumo: “Como parte da sua extensa turnê mundial de 1975, Lama Yeshe ofereceu  
um retiro intenso de meditação de cinco dias em Dromana, próximo a Melbourne,  

na Austrália. Esta publicação contém a sabedoria e as meditações que Lama  
compartilhou naquela ocasião memorável” – Do editor.

ISBN: 978-65-83981-00-4

Arte da capa: Alexis Teixeira
Design de Gopa&Ted2 Inc.

Por favor, entre em contato com o Centro Shiwa Lha 
para outros livros gratuitos.

Centro Shiwa Lha
Rua Ribeiro de Almeida, 23 – Laranjeiras

22240-060 Rio de Janeiro, RJ
Fone: (21) 95101-3849
www.shiwalha.org.br
info@shiwalha.org.br



. . . Índice . . .

Prefácio do editor	 viii 

Prefácio do tradutor	 xi

	1.	Abrindo espaço para a sabedoria	 1

	2.	Técnicas para a sessão de meditação e o intervalo	 12

	3.	Dê ao seu ego o olhar da sabedoria	 23

	4.	A sua burocracia mental	 36

	5.	Perguntas e respostas	 53

	6.	Todos os problemas da Terra vêm do apego	 72

	7.	Desenvolvendo equilíbrio	 95

	8.	Receber sofrimento e dar felicidade	 110

Apêndice	 116

Bibliografia	 122

Glossário	 123



Instituto Vajrapani, 1983

C
ar

ol
 R

oy
ce

-W
ild

er



. . . Prefácio do editor. . .

Os livros gratuitos anteriores do Lama Yeshe – Seja o seu próprio 

terapeuta, Faça da sua mente um oceano e A quietude pacífica da mente 

silenciosa – contêm palestras públicas dadas por Lama na Austrália e 

na Nova Zelândia, em 1975, durante sua segunda turnê mundial com 

Lama Zopa Rinpoche. Tive a sorte de ser roadie e professor assistente 

de ambos nessa viagem fantástica. Mais de trinta anos depois, as 

memórias ainda ressoam com intensidade na minha mente.

Além de suas muitas palestras, Lama também conduziu um curso 

de meditação de cinco dias para cerca de cem alunos em Dromana, 

próximo a Melbourne1. Este livro contém os ensinamentos e medi-

tações desse encontro e, como o título sugere, Lama enfatizou as 

deficiências do ego e do apego – as causas principais de todo o nosso 

sofrimento e problemas – e como superá-los.

Como os lamas sempre nos dizem, a forma de utilizar os ensina-

mentos do Dharma é como um espelho para a nossa mente e, durante 

esse curso – especialmente nos dois primeiros dias de ensinamento, 

que não foram especificamente classificados como sessões de medi-

tação –, ele pausava para que tivéssemos tempo suficiente para refle-

tir sobre o que havia acabado de dizer; para que contemplássemos 

o significado de suas palavras e verificássemos se éramos capazes de 

nos reconhecer nelas. Essas pausas estão indicadas no livro, na expec-

1 No Don Bosco Camp, em Safety Beach, Dromana, de 28 de março a 1º de abril 
(www.donboscocamp.org).



	 . . .  prefácio do editor . . . 	 ix

tativa de que você, caro leitor, também possa parar por um instante 

para pensar sobre o que Lama acaba de lhe dizer. Essa é outra maneira 

de ouvir os ensinamentos – vendo-os como conselhos pessoais e apli-

cando a si mesmo o que acabou de ouvir ou ler.

Em sua fala de abertura, Lama indica o seu propósito ao dizer: “Se, 

ao longo dos próximos cinco dias, você for capaz de começar a reco-

nhecer a realidade da sua própria natureza, este curso de meditação 

terá valido a pena. Então, durante esse tempo, dedique suas ações à 

descoberta da sua liberdade interior por meio do reconhecimento das 

características negativas da sua mente descontrolada.”

Esse também é o nosso desejo ao publicar este livro e trazê-lo para 

você.

Agradeço a Jennifer Barlow e Wendy Cook pelas gentis suges- 

tões editoriais.

Por meio do mérito de terem contribuído com a disseminação dos ensinamentos 
do Buda para o benefício de todos os seres sencientes, que os nossos 

benfeitores e as suas famílias e amigos tenham vidas longas 
e saudáveis com toda felicidade, e que todos  

os seus desejos do Dharma sejam  
realizados instantaneamente. 

. . . . .



Lama Yeshe e o editor no Lago Arrowhead, Califórnia, julho de 1975

C
ar

ol
 R

oy
ce

-W
ild

er



. . . Prefácio do tradutor . . .

Em Ego, apego e liberação, Lama Yeshe continua a nos tocar e sur-

preender com ensinamentos diretos, claros e extremamente atu-

ais, mesmo após exatos 50 anos até este lançamento em português. 

Disponibilizamos esta edição como celebração do Chokhor Düchen, 

dia em que o Buda girou a roda do Dharma pela primeira vez em 

Sarnath, na Índia. Que seja auspicioso para que possamos continuar 

levando as palavras dos lamas aos praticantes lusófonos.

Este trabalho foi realizado pelo Grupo de Tradutores do Centro 

Shiwa Lha. Em abril de 2001, o diretor do LYWA, Nicholas Ribush, 

cedeu gentilmente os direitos de publicação em língua portuguesa 

dos títulos do LYWA. Seguindo a filosofia de difundir o Dharma e 

os ensinamentos preciosos e incomparáveis de Lama Thubten Yeshe 

e Lama Zopa Rinpoche, os livros digitais são distribuídos gratuita-

mente no site do Shiwa Lha.

Desde 1996, o centro mantém práticas regulares de meditação, cursos 

e grupos de estudo sob a orientação do escritório internacional. Tam-

bém se dedica à tradução dos conselhos de Lama Zopa e Lama Yeshe, 

livros bem como outros ensinamentos disponibilizados pelo LYWA.

Nossas atividades também contam com a generosidade de volun- 

tários e benfeitores. Para apoiar a tradução e distribuição do Dharma 

em português, considere contribuir com as iniciativas do Shiwa Lha. 

Saiba como em: https://shiwalha.org.br.

Grupo de Tradutores do Centro Shiwa Lha

C
ar

ol
 R

oy
ce

-W
ild

er



. . . 1. . . 
Abrindo espaço para a sabedoria

Prosternações 

[Lama Yeshe faz três prosternações.]

Por que fazemos prosternações no início dos ensinamentos e das 

sessões de meditação? É para reduzir um pouco o nosso ego. O 

orgulho egocêntrico encara as coisas de forma muito superficial e 

nunca enxerga a natureza da realidade.

Quando nos prosternamos, não o fazemos aos objetos materiais no 

altar, mas prestamos homenagem à sabedoria verdadeira e compreen-

siva. As pessoas que já participaram de ensinamentos do Dharma 

sabem muito bem disso; menciono sobretudo para os novos alunos.

Prosternar-se não é apenas um costume budista. Para garantir que 

dar ensinamentos não será uma mera massagem do ego, até grandes 

professores, como Sua Santidade o Dalai Lama, prosternam-se antes 

de se sentarem no trono. Na verdade, para diminuir o orgulho e ater-se 

mais à realidade, tanto professor como aluno devem prosternar-se 

antes de um ensinamento. Caso contrário, não haverá espaço para 



2	 . . .  ego, apego e liberação . . .

a sabedoria compreensiva. A mente orgulhosa é como um deserto; 

nada pode crescer nela. É por isso que nos prosternamos diante do 

altar antes de dar e receber ensinamentos.

Em nossas vidas cotidianas, nós nos prosternamos a coisas insig-

nificantes. Claro, não dizemos que nos prosternamos, mas, de fato, 

rendemos homenagens constantes ao nosso orgulho e ego. Em 

vez de nos prosternarmos a eles, devemos curvar-nos à sabedoria 

compreensiva.

O termo tibetano para prosternação é chag-tsäl. Em sânscrito, chag é 

mudra. O significado interpretativo de mudra é sabedoria; o conheci- 

mento-sabedoria compreensivo é o verdadeiro mudra. Tsäl significa 

curvar-se diante de ou prestar homenagem ou obediência a algo. 

Logo, chag-tsäl significa curvar-se diante da sabedoria. Quando nos 

prosternamos, a nossa atitude mental deve ser de reconhecimento da 

natureza nociva do orgulho egocêntrico e de compreensão do conhe-

cimento-sabedoria como o único guia valioso.

Sem essa atitude respeitosa, é melhor não se prosternar. Se você 

não o faz com a mente, não há necessidade de curvar-se fisicamente 

por hábito ou apenas para que os outros vejam. Tradições não são 

tão importantes. Porém, se você reconhece como o seu orgulho 

opera e prosterna-se diante da sabedoria, isso é bastante eficaz. 

Ao fazê-lo, as prosternações tornam-se ferramentas para o trei- 

namento da sua mente.



	 . . .  abrindo espaço para a sabedoria . . . 	 3

Este curso de cinco dias

Se este curso de meditação de cinco dias será benéfico ou não depende 

de você; depende da sua própria mente. Não é um lance de um lama; 

não vou conduzi-los à iluminação nesse curto período. Em vez de ter 

expectativas excessivas quanto ao lama, o melhor é que você gere uma 

motivação pura para estar aqui. Expectativas causam problemas na 

mente; elas se transformam de positivas em negativas. Em vez de espe-

rar algo, dedique desta maneira:

“Nos próximos cinco dias, investigarei e tentarei descobrir e com-

preender a minha própria natureza, reconhecendo as minhas falsas 

conceitualizações e ações equivocadas. Desde o meu nascimento até 

agora, estive sob o controle da minha mente condicionada e insatis- 

feita. Embora meu único desejo seja felicidade e prazer duradouros, 

sou constantemente lançado de um lado para o outro pelas condições 

externas. Sou totalmente oprimido pela minha mente descontrolada 

e insatisfeita. Não tenho qualquer liberdade, ainda que minha mente 

caprichosa e arrogante sempre dissimule: ‘Eu estou feliz; eu sou livre’. 

Toda felicidade que experimento é efêmera. Se outra pessoa me perse-

guisse ou oprimisse, eu não suportaria essa situação sequer por um 

dia, mas, se verificar mais a fundo, perceberei que, desde o meu nasci-

mento, minha mente descontrolada não me ofereceu a menor opor-

tunidade de ser livremente feliz. Ela foi completamente escravizada 

pelas condições externas.”

Se, ao longo dos próximos cinco dias, você for capaz de começar 

a reconhecer a realidade da sua própria natureza, este curso de medi- 

tação terá valido a pena. Portanto, durante esse tempo, dedique suas 



4	 . . .  ego, apego e liberação . . .

ações à descoberta da liberdade interior por meio do reconhecimento 

das características negativas da sua própria mente descontrolada.

Pense: “Dedicarei inteiramente os próximos cinco dias da minha vida 

à descoberta da paz interior – não apenas para mim, mas para todos 

os seres vivos do universo. Desde o meu nascimento, estive sob o 

controle absoluto de uma filosofia ridícula e totalmente irrealista de 

apego, colocando-me sempre em primeiro lugar, torcendo pela minha 

vitória e pela derrota dos outros. Portanto, a coisa mais significativa ao 

meu alcance é doar, totalmente, os próximos cinco dias da minha vida 

aos outros, sem expectativa de obter algo em troca.”

A motivação pura é uma qualidade da mente sábia e aberta, que é 

o completo oposto da mente estreita, psicologicamente contaminada 

e obsessiva, cujas preocupações limitam-se, quase exclusivamente, ao 

bem-estar e benefício próprios. Doar toda a sua vida ao próximo tem 

um efeito significativo no seu mundo interno. Contudo, esse gesto 

não é emotivo – dedicar-se aos outros não significa despir-se e dar-

lhes todas as suas roupas. Dedicar-se aos outros é, na verdade, um ato 

de sabedoria, não de emoção, e começa com a descoberta do quão 

prejudicial é a mente do apego; de como, por incontáveis vidas, o 

apego vem se acumulando em sua mente, ocupando-a e poluindo-a 

por completo.

Então, o propósito deste curso de meditação não é apenas adquirir 

conhecimento. Trata-se de uma escola para o treinamento da sua 

mente. Se, durante estes dias, você for capaz de aprender a agir a par-



	 . . .  abrindo espaço para a sabedoria . . . 	 5

tir da sabedoria e não da ignorância, da consciência universal e não de 

conceitos limitantes, este curso terá sido extremamente valioso.

Se a sua mente estiver tomada por expectativas, apegada a realizações 

elevadas e poder espiritual, você não conseguirá manter-se calmo 

e relaxado. Consequentemente, não poderá crescer; você não será 

capaz de descobrir a sabedoria universal. Portanto, não espere que 

algo grandioso aconteça; não espere receber realizações espirituais. 

Em vez disso, tente gerar, ao mesmo tempo, o máximo de sabedoria e 

motivação pura possíveis, bem como a seguinte determinação entusi-

asmada: “Isto é tão valioso. Aqui estou eu, com vinte, trinta, quarenta 

anos, e, até aqui, a minha vida inteira foi dedicada exclusivamente ao 

apego, a mim mesmo, ao meu eu. Contudo, pelos próximos cinco dias, 

como um relâmpago em uma noite escura, terei a oportunidade de 

dedicar a minha vida inteiramente aos outros, sem expectativa de nada 

em troca. Tenho tanta sorte”. Satisfaça-se com isso. “Estou surpreso 

comigo mesmo. Depois de todas estas décadas de escuridão completa, 

possuído pelo apego, sem oferecer um só dia aos seres sencientes, aqui 

estou eu dedicando, subitamente, os próximos cinco dias da minha 

vida aos outros. É como um relâmpago, mas é o suficiente para mim. 

Estou satisfeito. Esta é a minha meditação; este é o meu curso de medi- 

tação.” Mantenha esse entusiasmo.



6	 . . .  ego, apego e liberação . . .

“Ao mesmo tempo, observo atentamente como o apego surge na 

minha mente. Tal como um guarda em prontidão, arma em punho, 

está atento ao inimigo, a minha sabedoria vigilante, plenamente cons- 

ciente em cada momento, observa com atenção e investiga como o 

apego surge.”

A nossa mente discriminativa normal, a nossa concepção ou per-

cepção grosseira está dividida. Não é uma mente integrada. Nós temos 

uma maneira de tratá-la, um método para libertá-la: um exercício de 

respiração que abre espaço para a sabedoria e livra-se do pensamento 

mundano grosseiro, responsável por ocupar a sua mente com preocu-

pações que a impedem de relaxar.

Meditação na respiração

Primeiro, sente-se com as pernas cruzadas, na posição de lótus ou meio 

lótus se puder, ou apenas confortavelmente. Assegure-se de que a sua 

mente está aqui, com o seu corpo. Não funciona se o seu corpo esti-

ver aqui e a sua mente em casa. É impossível fazer um curso de medi-

tação apenas com o corpo. A meditação é feita pela mente. Portanto, 

ela deve estar com você aqui, no presente, não obcecada com outro 

momento, lugar, pessoa ou objeto. O método que utilizamos para 

trazer a atenção inteiramente para o aqui e agora é a concentração na 

respiração – focar em como a respiração circula pelo sistema nervoso.

Este método não é útil apenas para isso; ele possui muitos outros 



	 . . .  abrindo espaço para a sabedoria . . . 	 7

benefícios. Pode inclusive ajudar na recuperação de uma enfermidade 

física. Por exemplo, se o seu sistema nervoso foi lesado por um der-

rame, a concentração intensa na circulação do ar pelo sistema nervoso 

pode restaurar suas funções. Trata-se de experiência, não de palavras 

vazias.

Se não tiver familiaridade com a meditação a seguir, pode ser mais 

fácil concentrar-se tapando com o indicador a narina na qual você não 

está focado.

Enquanto exala pela narina esquerda, use o indicador para fechar 

a direita. Exale vagarosamente; não se apresse. Respire normalmente, 

mas certifique-se de que a exalação foi completa. Depois, com o 

mesmo dedo, tape a narina esquerda e inale devagar e profundamente 

pela narina direita. Então, pela segunda vez, feche a narina direita 

enquanto expira lenta, gentil, natural e completamente pela esquerda; 

depois, tape a narina esquerda e inspire aos poucos e profundamente 

pela direita. Repita tudo pela terceira vez. Desse modo, você expira pela 

narina esquerda e inspira pela direita três vezes.

Agora, inverta o procedimento, exalando através da direita e ina-

lando pela esquerda três vezes. Durante a prática, sente-se com a colu- 

na ereta. Isso mantém o sistema nervoso alinhado e permite que o ar 

inalado preencha o seu corpo e sistema nervoso por completo. Se, ao 

meditar, você não mantiver a coluna ereta, a energia da respiração terá 

dificuldade em se espalhar pelo sistema nervoso. Entretanto, faça essa 

prática de uma maneira natural. Não force.

Ao inalar, sinta que o ar preenche o seu corpo inteiro e, ao exalar, 

que ele o deixa por completo. Mas, enquanto faz isso, não fique aí 

sentado pensando: “Agora estou fazendo o exercício da respiração”. 



8	 . . .  ego, apego e liberação . . .

Isso não é necessário. Apenas faça-o, concentrando-se, o máximo 

que puder, no movimento da energia da respiração ao longo do seu 

sistema nervoso.

Além disso, não pense que esta meditação é ridiculamente simples. 

Se estiver atento, você perceberá que pessoas com perturbações emo-

cionais ou mentais, como, por exemplo, aquelas com depressão, respi-

ram de maneira diferente. Isso mostra que o modo como a energia da 

respiração circula pelo sistema nervoso relaciona-se de maneira íntima 

com a mente. Você sabe, a partir da sua própria experiência, que, em 

um ataque de raiva, você não respira normalmente. Às vezes, a raiva 

pode até causar problemas físicos.

É possível mensurar cientificamente quantas vezes por dia você 

inspira e expira. O budismo também calculou isso. Se você se familia- 

rizar com a meditação na respiração e fizer a prática de inalar e exalar 

vagarosamente todos os dias, é possível prolongar a sua vida. Se o ar 

entra no seu sistema nervoso de uma maneira conturbada, ele pode 

agitar a sua mente. Você deve respirar de uma maneira lenta, estável, 

natural e completa, como um relógio antigo e confiável contando os 

segundos. A sua respiração é como um relógio interno.

Depois de expirar pela narina esquerda e inspirar pela direita três 

vezes, e exalar pela direita e inalar pela esquerda três vezes, inspire e 

expire por ambas as narinas simultaneamente. De novo, inspire de 

forma lenta, gentil, natural e profunda, permitindo que o ar preencha 

o seu sistema nervoso, e deixe-o sair lenta, gentil e completamente. Se 

o seu cinto estiver muito apertado, abra-o. Você deve estar confortável 

durante esta prática. Novamente, não pense: “Estou fazendo o exer-

cício da respiração... Narina direita... Narina esquerda...” Apenas per-



	 . . .  abrindo espaço para a sabedoria . . . 	 9

mita que a sua mente se mantenha concentrada. Inspire e expire por 

ambas as narinas ao mesmo tempo, cerca de vinte vezes.

Depois disso, mude o objeto de concentração da sua respiração 

para as sensações no seu corpo. À medida que o ar se desloca pelo 

nariz, passa pela garganta e entra no coração e pulmões, atente-se às 

sensações corporais. Com cada respiração, essas sensações mudam. 

Perceba as variações, mas não as intelectualize; apenas sinta a natureza 

delas. Desse modo, você será capaz de perceber que as mudanças nas 

suas sensações e sentimentos não dependem do seu intelecto ou cren-

ças, mas são automáticas.

Se seus joelhos doerem, em vez de permitir que a sua mente gros-

seira se preocupe com a dor, atente-se a ela e observe a sua natureza. 

Você pode tentar enviar alegria do seu coração para os seus joelhos; 

talvez a dor desapareça. Enfim, saiba que, sempre que uma dor ou 

qualquer outra sensação incômoda surgir, ela não é permanente; ela 

está ali num instante e, no próximo, desaparece. Essas sensações vêm 

e vão minuto a minuto. Elas são transitórias; nunca duram. Apenas 

relaxe, observando como o seu corpo reage às sensações físicas e 

como a sua mente se comporta com o surgimento delas. Não intelec-

tualize. Relaxe e deixe acontecer. Esteja consciente e alerta. Como e 

quando a sensação surge?

No intervalo das sessões

É isso que deve ser feito durante uma sessão meditativa: a integração 

da sua energia. Porém, quando a sessão termina e você sai, não desper-

dice todo esse esforço permitindo que a mente antiga, inconsciente e 



10	 . . .  ego, apego e liberação . . .

preocupada com os objetos sensoriais reapareça. Isso é realmente uma 

grande perda de tempo.

Nos intervalos das sessões de meditação, os lamas tibetanos ten-

tam manter um nível de atenção consciente similar ao da sessão. Não 

importa o que estejam fazendo – comendo, bebendo, conversando –, 

eles tentam manter consciência plena dos seus pensamentos, ações 

e palavras. É claro que, durante um retiro, é muito melhor manter o 

silêncio. Isso facilita a observação e a consciência da natureza das suas 

sensações, que são o propósito do exercício. Não é fácil manter essa 

disciplina, mas ela é certamente muito valiosa.

Por exemplo, ao tomar um chá, tome-o conscientemente. Esteja 

totalmente atento à sensação do chá ao tocar a sua língua e passar 

pela sua garganta, deslocando-se pelo seu peito até o seu estômago.

Mantenha-se em silêncio o máximo possível, a não ser durante 

as discussões em grupo, quando você pode compartilhar as suas 

experiências com os outros. Essas discussões são um exercício sério 

de investigação, uma parte importante deste curso. Você ajuda a si 

mesmo e os outros, os seus amigos do Dharma. Dediquem-se inteira-

mente a ajudar uns aos outros. Isso também faz parte do treinamento 

da mente.

Tudo o que vocês discutirem, façam-no com o máximo de com-

paixão e com a intenção de descobrir a sua natureza interna e o seu 

potencial humano. Empreguem sabedoria habilidosa e raciocínio 

lógico claro. Esse tipo de conversa é muito mais valioso do que as nos-

sas fofocas habituais, quando falamos sobre os prazeres dos sentidos 

ou outros assuntos triviais. Essas conversas são inúteis. Elas são vazias 

e, além de não proporcionarem nenhum benefício duradouro, ainda 



	 . . .  abrindo espaço para a sabedoria . . . 	 11

causam confusão no futuro. As discussões sobre o Dharma, por outro 

lado, são realmente valiosas.

Isso é tudo por hoje. Agora, façamos um intervalo. Na próxima 

sessão, pratiquem a meditação na respiração que acabei de descrever. 

Muitíssimo obrigado. Muito, muito obrigado. Obrigado.

 



. . . 2 . . .

Técnicas para a sessão de meditação

Pense: “Por que minha mente descontrolada está tão ligada a este 

corpo descontrolado? Por que ela tem estado associada a este 

corpo regido pelos sentidos há tanto tempo? Parece que todo o meu 

interior está completamente agitado. Quando eu era criança, usei ou- 

tras pessoas; fiz com que elas cuidassem de mim, do meu corpo. Agora 

que cresci, eu mesmo tenho que me esforçar muito só para manter 

este corpo vivo. Até uma coisa simples, como conseguir um emprego, 

pode ser muito dif ícil. Se eu não tivesse este corpo descontrolado, 

não precisaria de um emprego. Devido à associação entre o corpo e a 

mente descontrolados, estou preso aos minúsculos átomos da minha 

existência material. Todos esses problemas vêm das raízes profundas 

do apego e da mente do ego. O ego me prende às condições e não me dá 

uma única chance de experimentar paz, liberdade e alegria interiores”.

Enquanto falo, verifique o que estou dizendo; pratique meditação 

analítica. Em vez de permitir que os seus sentidos se preocupem com 

outros objetos, preste atenção plena no que digo e contemple o sig-

nificado. Não ouça o Dharma com a atitude de uma criança na escola.

Se você não for capaz de controlar o seu corpo por pouco tempo 

– nem por uma hora sequer –, se você não conseguir relaxar fisica-

mente, o seu sistema nervoso não relaxará. Se o seu sistema nervoso 



	 . . .  técnicas para a sessão de meditação . . . 	 13

não relaxar, a sua mente também não relaxará, e isso o impedirá de 

enxergar a realidade ou experimentar paz interna. Quando a sua 

mente relaxa, o seu sistema nervoso se transforma no ambiente 

amplo e tranquilo necessário para que o conhecimento-sabedoria 

cresça. Não é preciso se esforçar muito; há um método mais suave.

Quando você sente dor no joelho, não é tão ruim quanto parece – o 

seu ego exagera a dor. Ele enrijece a sensação, faz com que pareça sóli- 

da, como ferro. Essa é uma concepção completamente equivocada, 

uma interpretação totalmente irrealista. Se perceber isso, a dor será 

digerida por sua sabedoria e desaparecerá. Por quê? Porque a dor no 

seu joelho não surge por si mesma, mas em combinação com a ativi-

dade do ego. Quando um desses elementos desaparece, a combinação 

também desaparece.

Você não precisa se exaurir para desfrutar de uma boa meditação. 

Simplesmente feche os olhos, relaxe completamente e deixe que a sua 

mente apenas observe. Não espere que maus pensamentos surjam, 

nem bons. Deixe que as coisas aconteçam e observe como os pensa-

mentos vêm e vão; como a dor vem e vai; como a mente agitada vem 

e vai. Só observe. Verifique: “Onde está a agitação que sinto?” “O que 

é essa inquietação que estou experimentando?” Quando verifica com 

sabedoria analítica, a agitação desaparece automaticamente. Ela some 

por conta própria porque não é nem carne nem osso; ela não é física. 

A agitação é apenas uma forma de expressão da mente.

Ao meditar, ignore as suas percepções sensoriais; não preste 



14	 . . .  ego, apego e liberação . . .

atenção em visões, sons, cheiros, sensações táteis ou gostos. Man-

tenha os olhos levemente cerrados; a mente meditativa não é per-

cepção sensorial. A percepção dos sentidos é cega; ela não é uma 

mente inteligente. Deixe que a sua mente permaneça completamente 

aberta e atenta.

Quando a sua mente ultrapassar a dor, deixe-a descansar nesse lugar.

Quando você concentra a sua atenção na mente subjetiva que sente, o 

objeto da sensação desaparece. Deixe que a sua mente permaneça aí; 

não se concentre na sensação em si.

A mente agitada

Se a sua mente se distrair com objetos externos, concentre-se na respi-

ração. Inspire profundamente e por completo pelo nariz, trazendo a 

energia da sua respiração até abaixo do estômago, para a região do seu 

umbigo. Empurre-a gentilmente para baixo com o diafragma. Depois, 

comprima os músculos ao redor do seu chakra sexual – os músculos 

internos do assoalho pélvico. Mova a energia dessa região para cima 

e sinta-a encontrar-se com a energia que você empurrou de cima para 

baixo, em um ponto a cerca de quatro dedos abaixo do nível do seu 

umbigo. Prenda a sua respiração. Toque esse ponto com o dedo para 



	 . . .  técnicas para a sessão de meditação . . . 	 15

levar a atenção da sua mente a esse lugar específico. Sinta uma sen-

sação de prazer no local. Sua mente focalizará automaticamente ali. 

Concentre-se nessa sensação.

Ao fazer esta meditação, prenda a respiração por um tempo con-

fortável; depois, expire naturalmente, vagarosamente e por completo, 

mas mantenha a sua mente concentrada na sensação2.

Faça isso cinco vezes. Inspire; empurre um pouco para baixo; segure a 

respiração abaixo do umbigo; contraia os músculos inferiores; sinta a 

energia subir de baixo para se encontrar com a energia de cima; foca-

lize a sua concentração aí, um pouco abaixo do umbigo.

Quando essas duas energias se encontram nesse ponto um pouco 

abaixo do umbigo, elas geram uma espécie de energia elétrica. Luz é 

irradiada da região e se espalha por todo o seu sistema nervoso. 

2 Aqui, Lama se refere ao fator mental da sensação como um dos objetos de medi-
tação das quatro fundações da atenção plena: atenção plena do corpo, da sensação, 
da mente e dos fenômenos. Você pode simplesmente permanecer na atenção plena 
da sensação ou engajar-se na análise dela: ela é agradável, desagradável ou neutra? 
É permanente ou impermanente? etc. Veja Practicing Wisdom, Capítulo 9, para a 
abordagem de Shantideva da meditação sobre a ausência de identidade por meio 
das quatro fundações da atenção plena.



16	 . . .  ego, apego e liberação . . .

Sem apego, sinta-se em completo êxtase. Concentre-se nessa sensação. 

Una a sua mente com esse êxtase. Deixe-a mergulhar nessa sensação; 

não se sinta separado dela ao pensar: “Sinto-me em êxtase”.

A mente entorpecida

Se a sua mente se tornar letárgica ou sonolenta, tente concentrar-se 

na energia de luz logo abaixo do seu umbigo. Visualize-a tornando-se 

mais clara, brilhante e radiante. A sua mente obscurecida desapare-

cerá. A visão da mente opaca e letárgica tende a ser escura. Quando 

você visualiza luz, a mente apática some automaticamente. Isso não 

é nenhum tipo de alucinação. Já há energia de luz elétrica dentro do 

seu corpo. Quando a energia da respiração que foi empurrada de cima 

para baixo mistura-se com a energia que foi trazida de baixo para cima, 

essa luz elétrica é ativada.

Isso não é dogma religioso; é experiência científica. Inspire devagar 

e profundamente; traga a energia da respiração para a região abaixo 

do seu umbigo; empurre-a um pouco para baixo; contraia os múscu-

los inferiores; traga a energia de baixo para cima para encontrar a 

energia de cima em um ponto um pouco abaixo do umbigo. Daí em 

diante, a energia elétrica da luz se irradia por todo seu sistema nervoso 

– para o seu coração, sua garganta, seu cérebro; para suas pernas, joe- 

lhos e pés. Sinta a união completa com a energia elétrica da luz. Per-

maneça nessa sensação extática de unidade e claridade. 

Ao meditar, mantenha a sua boca levemente fechada. Respire ape-

nas pelo nariz.



	 . . .  técnicas para a sessão de meditação . . . 	 17

Intervalos entre as sessões

Na hora do intervalo, levante-se lentamente, com consciência. Ao 

caminhar, mantenha os dedos das mãos levemente entrelaçados à 

frente do seu corpo, em vez de permitir que seus braços balancem de 

maneira excessiva. Relaxe, mas caminhe atento às suas sensações. Vá 

ao banheiro ou faça o que precisar e retorne atento às suas sensações. 

Tudo é meditação. Caminhar é meditação; sentar-se é meditação. 

Tudo se transforma em meditação. Ela não significa, necessariamente, 

sentar-se num canto sem fazer nada. O seu caminhar pode ser plena-

mente consciente; isso também é meditação.

Agora, façamos um intervalo como descrevi. Voltem aos poucos. 

Prestem atenção às suas sensações internas, mas não se esqueçam da 

sensação de êxtase abaixo do umbigo.

[Intervalo da sessão]

Não espere que a sua concentração nas sensações seja perfeita, como 

martelar a cabeça de um prego.

Externamente, relaxe. Internamente, mantenha a atenção. Quando 

surgir um pensamento que o distraia, observe, com sabedoria pene-

trante e atenta, como seu ego o identifica, como ele reage. Esteja plena-

mente atento. Quando o objeto do pensamento desaparecer, permita 

que a sua mente descanse sem pensamentos.



18	 . . .  ego, apego e liberação . . .

Quando uma memória agradável do passado surgir, observe, com 

atenção consciente, como sua mente egóica identifica esse pensa-

mento, como ela se apega a ele.

Em vez de rejeitar essa memória, apenas sinta-a. Ao tentar fazê-lo, 

a memória será digerida e simplesmente sumirá. Quando sua mente 

superar o apego à memória dessa experiência agradável, deixe-a per-

manecer nesse estado.

Quando uma memória desagradável do passado surgir, talvez desen- 

cadeando culpa ou depressão, observe com sabedoria consciente. 

Note como o ego rejeita essa experiência.

Você perceberá que, em vez de encarar a sensação dessa má experiên-

cia e buscar conhecer a sua natureza, a mente egóica tentará imediata- 

mente fugir dela.

Quando o ego vê algo desejável, ele é atraído magneticamente – porém, 

ele não quer investigar a realidade dessa experiência. Quando algo 



	 . . .  técnicas para a sessão de meditação . . . 	 19

ruim surge, a mente egóica busca escapar imediatamente. Para ela, 

um único minuto de uma má experiência pode parecer um ano. Ao 

considerarmos a natureza dessas experiências, tais reações são irrea- 

listas, mas temos acumulado impressões dessas reações nas nossas 

mentes há incontáveis vidas. Por isso, nossas mentes são desequilibra-

das, instáveis e espontaneamente agitadas. Nós as chamamos de men-

tes dualistas – elas julgam com base em uma imaginação superficial 

em vez da realidade efetiva.

O ego pinta sua própria imagem sobre a realidade para que então jul-

guemos entre o “bem” e o “mal” com base nessa alucinação. Ele nos 

engana ao projetar a sua própria visão alucinada da realidade, na qual 

acreditamos.

Se a sua mente superar a memória de experiências boas ou ruins, per-

mita que ela permaneça nesse estado e apenas deixe-a.

Desse modo, você será capaz de perceber que a mente culpada é uma 

manifestação do ego, não da sabedoria.



20	 . . .  ego, apego e liberação . . .

Você não precisa se consumir para controlar a sua mente. Basta ter 

sabedoria; tente compreender e identificar como seu ego opera. Com 

compreensão, o controle virá naturalmente, e sua mente tornar-se-á 

saudável e feliz. O controle da mente é algo natural, não artificial.

Durante os intervalos entre as sessões, tente permanecer o mais con-

sciente possível. Mesmo que você ame seu amigo, seja sábio. Veri-

fique se o seu falatório será útil para ele ou não; essa conversa fará 

dele alguém verdadeiramente feliz? Se a resposta for sim, siga adiante, 

converse. Mas seja sábio. Pergunte-se como você pretende ajudar o seu 

amigo; tente identificar a melhor maneira de assisti-lo. Não pense: “Se 

eu não falar com ele, ele vai pirar”. O que enlouquece é a mente tola, o 

ego. A mente realista não enlouquecerá. Isso é bom. Deixe que o ego 

perca a cabeça. Assim, você o reconhecerá mais facilmente.

Não é verdade o que estou dizendo? Sempre queremos ajudar nos-

sos amigos, mas, geralmente, a nossa mente ignorante só os deixa 

mais agitados; ao invés de ajudá-los, incomodamos. Então, esteja 

especialmente atento durante o retiro. Se você quiser discutir sobre 

alguma mente perturbadora em busca de um tratamento psicológico, 

será obviamente benéfico conversar, mas, se só quiser manter uma 

conversa emotiva, será perda de tempo.

Dessa maneira, os intervalos entre as sessões tornam-se uma espé-

cie de sessão. Isso depende da sua mente. Os intervalos certamente 

podem se transformar em sessões de meditação e, se você se empe- 

nhar nisso, será muito valioso.



	 . . .  técnicas para a sessão de meditação . . . 	 21

No Tibete, sempre enfatizávamos a importância de não permitir 

que velhos hábitos viessem à tona durante os intervalos entre as ses-

sões. Do contrário, é como tentar limpar um quarto empurrando a 

sujeira de um lado para o outro. Se você permanecer com consciência 

plena durante o intervalo, poderá retornar imediatamente à sua med-

itação na sessão seguinte, sem distrações.

Muitíssimo obrigado. Muito obrigado. Obrigado. Obrigado.

.



Instituto Vajrapani, 1983

C
ar

ol
 R

oy
ce

-W
ild

er



. . . 3 . . .

Dê ao seu ego o olhar da sabedoria

Se o seu ego está claramente causando problemas, a recitação do 

mantra do Buda pode ajudar. O mantra é um som interno; por 

isso, ao recitá-lo, você é capaz de senti-lo vibrando, ao mesmo tempo, 

no seu coração. Durante esse processo, ele digere e controla a força 

energética do seu ego.

O significado do mantra do Buda é: “Controle, grande controle, o 

maior controle”3. Recite-o três vezes, pare e ouça em silêncio o som 

interno do mantra no seu coração.

ta ya tha om muné muné mahamunayé soha 

ta ya tha om muné muné mahamunayé soha 

ta ya tha om muné muné mahamunayé soha 

3 Em outras ocasiões, Lama explicou que esses controles significam (a) controle 
sobre as causas do sofrimento nos reinos inferiores; (b) controle total sobre as 
delusões e o carma, que impedem a liberação; e (c) controle sobre o amor egoísta 
por si mesmo e a mente dualista sutil, que impedem a iluminação.



24	 . . .  ego, apego e liberação . . .

Quando perceber, pela sua própria experiência, como a poderosa 

força energética do seu ego vem e vai, você compreenderá que, além 

do seu corpo físico, existe um tipo diferente de energia: a sua mente.

Em vez de fugir com medo quando confrontado pela força energética 

do seu ego, é melhor enfrentá-la com sabedoria. Encare os problemas 

do ego com sabedoria. A mente estreita, a mente com sabedoria insu-

ficiente, não é capaz de enfrentar os problemas causados por ele.

Realizando o seu potencial humano

Você é capaz de descobrir, pela sua própria experiência, que, ao inves-

tigar o funcionamento do seu ego com conhecimento-sabedoria 

introspectivo, ele desaparece. Esse pequeno experimento lhe dá confi-

ança em seu poder e potencial de chegar à ausência do ego, a natureza 

básica da mente humana. Você pode não ter de fato realizado a ausên- 

cia do ego, mas a sua própria experiência mostra a possibilidade lógica 

de fazê-lo. Você percebe que possui sabedoria e inteligência e não é 

incompetente por natureza. Esse entendimento é valiosíssimo.

Basicamente, a sua mente é fraca. Você não compreende que tem o 

potencial para alcançar algo como a paz eterna. Isso nem passa pela 

sua cabeça. Contudo, uma experiência sutil da ausência do ego lhe 

dará uma razão lógica para gerar a mente corajosa dedicada à reali- 



	 . . .  dê ao seu ego o olhar da sabedoria . . . 	 25

zação das conquistas humanas mais elevadas. Essa compreensão não 

vem da sabedoria ou do poder dos lamas. Ela vem da sua própria 

sabedoria, do poder da sua própria mente.

A realização da ausência do ego

Sempre usamos a palavra “ego”, mas, embora digamos “ego, ego, ego” 

o tempo todo, não fazemos ideia da sua natureza psicológica nem de 

como ele controla a nossa mente. O ego nos parece uma espécie de 

entidade física. Porém, é crucial compreendermos que o ego não é 

físico, mas mental.

Nossas vidas são breves; não temos muito tempo para realizar a 

ausência do ego, mas esforçar-nos nesse sentido é o que nos distingue 

dos animais. Caso contrário, o que nos diferencia? Os animais des-

frutam do mundo dos sentidos e vivem da melhor maneira possível.

Assim como nós, eles gostam de quem os alimenta e não gostam 

daqueles que os agridem. Qual é a diferença?

Talvez você pense: “Isso é besteira! Eu posso raciocinar, sou capaz 

de escrever e ganhar dinheiro para sustentar e aproveitar a minha 

vida”. Mas até os ratos são capazes de cuidar de si mesmos com ego 

e apego. Eles conseguem encontrar e armazenar comida em quanti-

dade muito maior do que o próprio peso. E as abelhas? Embora suas 

vidas sejam breves, elas acumulam mel suficiente para talvez cente-

nas de anos. Então, qual é a diferença entre as abelhas e os chama-

dos humanos inteligentes se a atitude mental de ambos é idêntica, se 

ambos vivem apenas pelo prazer dos sentidos? É provável que as abe-

lhas sejam até mais inteligentes do que nós – mesmo com vidas muito 



26	 . . .  ego, apego e liberação . . .

breves, elas acumulam vastas quantidades daquilo que lhes propor-

ciona prazer.

Logo, considero extremamente importante que, enquanto ocu-

pamos estes corpos humanos preciosos, nos quais a inteligência 

e muitas outras boas qualidades estão presentes sinultaneamente, 

aproveitemos esta oportunidade para descobrir a nossa natureza 

interna e nos libertarmos de todos os problemas das impurezas men-

tais causadas pelo ego. Desde o nosso nascimento, tudo o que fize-

mos veio do nosso ego, mas todos os prazeres que experimentamos 

foram efêmeros e breves. Mesmo assim, não pense: “Ai, eu sou pés-

simo; a minha mente está completamente dominada pelo ego”. Não 

se menospreze. Em vez disso, sinta felicidade por perceber o que está 

acontecendo. 

Guiando-se

Perceber que apenas a sua própria mente e esforço podem libertá-lo 

do ego é muito benéfico. Durante anos a fio, tudo o que você fez foi 

fortalecê-lo e, sob a influência das projeções alucinadas do mundo sen-

sorial provenientes dele, correu continuamente de uma coisa à outra, 

como se estivesse louco. Ter, neste momento, um lampejo de reconhe-

cimento dessa realidade é extremamente benéfico e vale cada dose de 

esforço. Não pense que, sem esse esforço, sem a sua própria sabedoria, 

você conseguirá interromper os problemas mentais esquizofrênicos 

gerados pela força energética do seu ego. É impossível.

Nenhum lama acredita ser capaz de resolver seus problemas sem 

o seu próprio esforço e ação. Isso é um sonho. Se é isso o que você 



	 . . .  dê ao seu ego o olhar da sabedoria . . . 	 27

pensa, está completamente equivocado. “Deus fará tudo por mim; 

o Buda fará tudo por mim. Vou esperar”. Isso tampouco é verdade. 

“Não preciso fazer nada.” Isso simplesmente não é verdade. Você já 

fez tudo e, agora, terá que vivenciar as poderosas consequências. Você 

pode constatar isso nas suas próprias experiências. Uma só sessão 

meditativa já é suficiente.

O que eu gostaria é que cada um de vocês se tornasse um ser 

humano sábio em vez de alguém dominado pela força energética de 

um ego hipersensível. Ao final deste curso de meditação, gostaria que 

você pensasse: “Bem, este foi o meu próprio curso, dado pela minha 

própria sabedoria”. Se você se sentir assim, o curso terá valido a pena. 

Mas, se sair por aí falando: “Um grande lama tibetano deu um curso 

de meditação e eu estava lá”, será apenas mais uma viagem do seu 

ego. Qual é o sentido disso? Os seus velhos hábitos, as atitudes men-

tais esquizofrênicas, não mudaram em nada. Então, o que foi, afinal, 

essa meditação que você fez? O Buda já se iluminou. Por meio do seu 

próprio esforço, com sua própria sabedoria, ele se libertou da mente 

esquizofrênica, mas aqui estamos nós, ainda agitados e confusos.

A realização é algo extremamente pessoal. Ela depende da mente, 

do esforço e da sabedoria de cada indivíduo. Trata-se de algo absolu-

tamente particular. Embora todos estejam meditando sobre a mesma 

coisa de manhã até a noite, cada um de vocês tem experiências dife-

rentes, de acordo com o seu próprio nível mental.

Se você pensa: “Ah, eu tenho tantas coisas para fazer em casa... A 

minha casa, minha família, meus amigos... É difícil me sentar para 

meditar”, isso significa que a sua mente foi capturada pela vida mun-

dana. Você tem agido assim desde seu nascimento até agora e, se con-



28	 . . .  ego, apego e liberação . . .

tinuar, acabará morrendo com um vazio. Se você vive dessa maneira, 

como concluirá qualquer coisa? Na vida materialista, o trabalho só 

se acumula – uma coisa atrás da outra, depois outra, outra, e mais 

outra – e nunca chega o momento em que você pode dizer: “Nossa! 

Finalmente terminei tudo; agora posso me sentar e meditar”. Esse 

momento jamais chegará.

Quando a sua mente está ocupada pela energia do ego, é como ter 

agulhas atravessando o corpo constantemente. Isso seria bastante des-

confortável, não seria? Estar sob o controle do ego é exatamente assim. 

Logo, você pode perceber o quão importante é libertar-se do apego e do 

ego. Se conseguir fazer isso, você realizará a alegria eterna, a liberdade 

interior, a liberação interna, o nirvana... O nome não importa.

Ao reconhecer a natureza agitada do departamento do seu ego, o 

maior iogue do Tibete, Milarepa, fugiu para as montanhas. Ali, ali-

mentando-se apenas de urtiga, ele viveu como um animal, mas sua 

mente estava bem mais feliz e ele sentia muito mais prazer do que 

antes. Você pode comer as suas três refeições todos os dias e ainda 

pensar que a sua vida é super ascética. Se tivesse que viver como 

Milarepa, você enlouqueceria: “Ah, essa viagem é dele, não minha”. 

Talvez você se preocupe que, se todos vivessem como Milarepa, não 

haveria ninguém para comer toda aquela comida do supermercado e 

ela seria desperdiçada. Não se preocupe com o supermercado; se você 

se retirar para as montanhas, o supermercado irá até você.



	 . . .  dê ao seu ego o olhar da sabedoria . . . 	 29

Aprendendo com todos os fenômenos

Para aqueles que investigam a natureza da realidade interna, os pro- 

blemas ajudam; ao invés de prejudicá-los, eles os beneficiam. Proble- 

mas oferecem a esses inquiridores mais energia, sabedoria e reali- 

zações mais profundas. Experiências negativas tornam-se positivas. 

Eles sequer as percebem como negativas, mas sim como oportuni-

dades de aprendizado.

Por exemplo, há outra história da vida de Milarepa. Depois de mui-

tos anos estudando com seu guru, Marpa, Milarepa foi enviado de 

volta ao vilarejo onde nasceu para uma visita. “Volte para casa”, disse 

Marpa. “Algo acontecerá.” Quando Milarepa finalmente chegou à sua 

antiga casa, ela estava completamente deserta, arruinada e ocupada 

por pássaros e animais selvagens. Num primeiro momento, ele ficou 

um pouco espantado, mas a experiência tornou-se um ensinamento 

– ele realizou a inevitabilidade da desintegração.

Além disso, todos os aldeões tinham medo de se aproximar da 

antiga casa de Milarepa. Mesmo após a morte de sua mãe, todos evi-

tavam o local porque temiam a magia negra dele. Na verdade, nin-

guém o reconheceu em seu retorno e, quando ele perguntou aos 

vizinhos sobre a casa, eles disseram: “Temos muito medo de chegar 

perto dela porque era ali que o praticante de magia negra, Milarepa, 

vivia”. Ele aprendeu com essas experiências, penetrando ainda mais 

fundo na natureza da realidade.

Enfim, ele chegou à casa e viu o quanto havia se deteriorado. Ainda 

que sua mãe tivesse morrido há muito tempo, todos os pertences 

da família ainda estavam lá, pois ninguém havia ousado tocá-los. 



30	 . . .  ego, apego e liberação . . .

Enquanto olhava ao redor, ele viu alguns ossos em meio à lama no 

chão. Ao pegá-los, percebeu que eram de sua mãe. Isso também se 

tornou um grande ensinamento; ele percebeu, claramente, a natureza 

impermanente de todos os fenômenos. Milarepa não precisou que 

alguém lhe dissesse: “Todas as coisas são impermanentes”. Ele reali- 

zou isso diretamente por si mesmo.

Nós, no entanto, não vemos o mundo com a clareza do Milarepa. 

Devido ao modo como o nosso ego interpreta as coisas, vemos o 

mundo sensorial como sólido, existente por si mesmo e concreto. 

Aqueles que realizaram a impermanência o veem completamente dife- 

rente. Eles o enxergam em mudança espontânea centenas de vezes 

por minuto. Você é capaz de compreender isso ao observar a sua 

mente durante a meditação. É possível perceber como o seu mundo 

interno – os sentimentos e sensações que surgem e desaparecem de 

maneira contínua na sua mente – muda automaticamente de um 

momento para o outro. Essa expressão interna da impermanência é 

similar ao que ocorre no mundo externo.

Explorando o seu mundo interno

Na verdade, observar o seu mundo interno é muito mais interessante 

do que assistir a um filme – e certamente mais proveitoso. Visto o 

filme, você não quer vê-lo de novo; é entediante na segunda vez. Mas, 

se observar a sua mente com sabedoria habilidosa, você jamais se 

cansará. Há algo novo a cada minuto. A sua mente está em constante 

movimento. É uma experiência extraordinária.

Todas as vezes que o seu ego entra em contato com um objeto, a 



	 . . .  dê ao seu ego o olhar da sabedoria . . . 	 31

interpretação feita por ele deixa uma impressão diferente na sua cons- 

ciência. Essas impressões reagem continuamente. Chamamos isso de 

carma – causa e efeito. As impressões são a causa e a reação é o efeito. 

Isso é carma. Portanto, dizemos que o carma é muito poderoso. Por 

quê? Porque as impressões deixadas pelas atividades anteriores do ego 

são muito poderosas, fortíssimas.

A força energética do ego irrompe na sua mente sem ser convidada. 

Mesmo que você não queira, ela força a entrada. Se alguém invadisse 

sua casa sem aviso, você ficaria muito nervoso, não ficaria? “O que 

é isso? Você sequer bateu na porta!” Mesmo se fosse o seu melhor 

amigo, você provavelmente reclamaria. Então, não parece ridículo 

que, quando a força energética negativa do ego invade a sua mente, 

em vez de se irritar, você diga: “Bem-vindo, ego. Por favor, entre. 

Como você está? Tome um cafezinho. Gostaria de um chocolate para 

acompanhar?”

Tudo o que fazemos, o tempo inteiro, é agradar nosso ego; é como 

se o venerássemos sempre, oferecendo-lhe chá, chocolate e orações. 

Dedicamos a ele toda a nossa energia e o que recebemos em troca? O 

que o ego nos dá? Poluição mental. Ele cria um ambiente tão terrível e 

sufocante em nossas mentes que mal sobra espaço para respirar.

Então, de agora em diante, em vez de dar boas-vindas à força 

energética do seu ego, fique em guarda com vigilância constante e 

sabedoria, observando o primeiro sinal de sua chegada com atenção 

penetrante. E, quando ele vier, em vez de recebê-lo calorosamente, 

“Como vai, ego? Venha, entre”, examine-o com o grande olho da sabe-

doria – um olho maior do que a sua própria cabeça. Apenas observe-o. 

Quando você lança ao ego o olhar da sabedoria, ele desaparece por 

conta própria.



32	 . . .  ego, apego e liberação . . .

Continuidade mental

Na próxima sessão de meditação, gostaria que você verificasse como 

a sua mente de hoje está relacionada com as experiências dos jogos do 

ego de ontem. Verifique, observe. Como elas estão ligadas? Compare, 

da mesma maneira, com as experiências da semana passada, do mês 

passado, do ano passado e assim por diante. Retroceda ao longo de 

toda a sua vida. Verifique com o seu enorme olho de sabedoria como o 

seu ego e apego operaram ao longo dos anos; como você identificou as 

coisas em diferentes idades; como você compreendeu pontos de vista 

diversos, os quais foram, todos, projeções do seu próprio ego.

Se a sua mente não estivesse associada ao ego do ano passado, não 

haveria motivo para que as memórias continuassem a ressurgir de 

maneira incontrolável. Então, verifique como essas experiências se 

relacionam com a continuidade da mente. Retroceda até o seu tempo 

no útero. Esquecer-se de experiências passadas e apegar-se ao futuro 

não é realista. A não ser que tenha poderes psíquicos, você não sabe 

se estará vivo no ano que vem. Ninguém pode lhe garantir isso. E você 

não precisa estar doente para morrer. Num minuto você pode estar 

bem, tomando uma xícara de chá e, no próximo, estar morto. Todos 

sabemos que isso pode acontecer; já presenciamos isso. Não somos 

mais bebês.

Se analisar bem, descobrirá que, até mesmo no ventre da sua mãe, 

você experimentava ego e apego. Verifique de onde eles vieram. Não 

foi deles próprios; eles têm que ter vindo de alguma outra coisa. Uma 

entidade existente por si mesma, que não dependa de outra coisa, 

não existe – por exemplo, uma alma permanente. Não há alma, ego, 



consciência ou mente de apego permanentes, nem entidades físicas 

que existam por si mesmas. A crença nessas coisas é um equívoco 

conceitual. Algumas religiões, como o hinduísmo ou o cristianis- 

mo, falam de uma alma eterna. Isso é um erro. Elas não têm a com-

preensão da natureza característica da alma. Impermanente significa 

em mudança constante. Como poderia haver uma alma permanente, 

que nunca muda? É impossível. Se aceitar a existência de uma alma 

permanente, você tem que aceitar a existência de um ser humano per-

manente. É impossível que exista um ser humano permanente. Onde 

está essa pessoa?

Portanto, na próxima sessão, verifique, em todas as suas experiên-

cias passadas, desde o momento em que você esteve no ventre da sua 

mãe até hoje, como a sua mente percebeu o mundo sensorial. Exami- 

ne as diferentes interpretações, os diferentes sentimentos. Você verá 

que essa meditação é muito benéfica para integrar a sua mente à sua 

vida e introduzir um pouco de ordem em ambas.

Comece a meditação concentrando-se unifocadamente no movi-

mento da sua respiração e nas sensações do seu corpo. Depois, faça 

meditação analítica, examinando as suas experiências como acabo de 

descrever. Quando encontrar um objeto, ou experiência, no qual que-

ira concentrar-se, pratique meditação estabilizadora – concentração 

unifocada no objeto específico. Em sânscrito, esse tipo de medi- 

tação é chamado de samadhi. Mantenha a sua mente na memória 

dessa experiência pelo maior tempo possível. Quando ela começar a 

se distrair com outros pensamentos, repita a meditação analítica até 

retomar aquele objeto e concentre a sua atenção novamente nele.

Agora é hora de parar. Comecem a próxima sessão de perguntas e 



34	 . . .  ego, apego e liberação . . .

respostas com o Dr. Nick e, depois, façam a meditação que acabo de 

descrever. Perguntas e respostas são boas. Abra-se; diga o que você 

estiver pensando. Não tenha expectativas. Não se preocupe: “Talvez 

eu faça uma pergunta idiota. Talvez o Dr. Nick perca a cabeça; ele 

pode não gostar da minha pergunta”. Eu garanto que ele não perderá 

a cabeça. Concorde ou não, fale o que você pensa. Vale muito a pena. 

As nossas discussões não têm um propósito material; buscamos o 

que é melhor para a mente humana. Além disso, ao fazer perguntas, 

você não está procurando respostas apenas para si mesmo, mas para 

o benefício de todos.

Ademais, quando diferentes pessoas em um grupo se expressam, 

você escuta uma ampla gama de opiniões que apenas ajudam a apro-

fundar a compreensão de todos. É quase como psicoterapia – psico-

terapia em grupo. Trabalhamos juntos com compaixão para resolver 

os problemas de todos e ajudar uns aos outros. Você também faz 

perguntas ao líder do grupo por compaixão – para ajudá-lo a destruir 

os seus conceitos equivocados. Todos nós os temos. Então, não se 

preocupe.

Muito obrigado. Obrigado.



Instituto Vajrapani, 1983

C
ar

ol
 R

oy
ce

-W
ild

er



. . . 4 . . .

A sua burocracia mental

De certa maneira, vocês são intelectualmente muito fortes. Isso é 

bom, porque o budismo também é muito forte. Ele é como uma 

faca no seu ego – ao meditar, o seu ego é extirpado. Por isso, muitas 

pessoas acham que a abordagem de uma lama em relação à mente não 

é simples. Eu concordo; pode ser algo bastante difícil. Eu dou muito 

trabalho a vocês, não dou? Mas, quando você se dedica, quando você lida 

com os próprios problemas e reconhece como o seu ego reage, isso é 

extremamente valioso.

Não preciso fazer dessa forma. Eu poderia facilmente apresen-

tar-lhes o budismo de modo diplomático, explicá-lo com palavras 

bem suaves. Este curso de cinco dias poderia ser como uma discoteca, 

com conversas agradáveis, dança e diversão. Isso é possível, mas não 

é o ponto. Vocês vieram aqui para meditar, não para um show. Na 

verdade, vocês estão aqui justamente porque já sabem tudo sobre o 

tipo de diversão que as discotecas oferecem.

Além disso, eu não quero ficar aqui brincando com vocês. Estamos 

todos cansados desse jogo de piadas. Por incontáveis vidas, e desde 

o seu nascimento até hoje, tudo o que você fez foi brincar e zombar. 

Então, qual é o propósito de vir a um retiro e continuar fazendo a 



	 . . .  a sua burocracia mental . . . 	 37

mesma coisa, desta vez com um lama? É uma perda do seu tempo e 

do meu. Portanto, é extremamente valioso que você trabalhe. Este é 

o seu curso, não o meu. Se você sentir: “Este é o meu curso de medi-

tação; estou me esforçando; estou alerta, não dormindo”, aí sim ele 

será realmente proveitoso.

O que dá à sua presença aqui um significado profundo é o fato de 

que, por já conhecer a natureza da discoteca externa – que somente 

cansa, agita e causa conflitos –, vocês vieram em busca da discoteca 

interna do prazer eterno. Essa é a motivação perfeita para um curso 

como este: vocês estão aqui para tentar se familiarizar com a sua ati-

tude mental, com o que acontece no seu mundo interno, em vez de 

simplesmente ignorar as maquinações do seu ego. Vocês estão aqui 

para aprender a examinar a própria mente. Em outras palavras, vocês 

estão estudando para se tornarem seus próprios terapeutas, seus 

próprios lamas.

Vocês não são apenas intelectualmente fortes, mas também céticos. 

Isso é bom; o ensinamento do Buda também é assim. Esta reunião de 

céticos é excelente. Vocês entendem o que quero dizer com cético? 

Que vocês não acreditam ou aceitam nada facilmente; vocês veri- 

ficam e provam para ver se algo funciona ou não. Se não funcionar, 

vocês continuam a verificar, verificar e verificar, usando o cérebro, 

a sabedoria. Dessa maneira, vocês crescem. Tudo isso faz parte do 

caminho até a liberdade interna, a liberação e a iluminação. Acredi-

tar emocionalmente, sem a devida compreensão, em tudo que lhes 

ensinam não tem nenhuma relação com qualquer religião, ainda que 

finjam: “Sou isso ou aquilo”. Isso é apenas um rótulo e não passa de 

mais uma viagem do ego.



38	 . . .  ego, apego e liberação . . .

Ego, apego e impermanência

Os departamentos do ego e do apego operam juntos na sua mente 

e, enquanto isso ocorrer, não importa os prazeres sensoriais de que 

você desfrute, os lugares que frequente ou os amigos que tenha, nada 

durará. O seu ego projeta algo equivocado sobre um objeto, e o seu 

apego, sem nenhuma hesitação, fica completamente preso ou ligado a 

esse objeto. Isso divide e agita a sua mente de maneira profunda.

Tenho certeza de que você consegue filosofar intelectualmente 

sobre a impermanência das coisas, mas, se analisar com um pouco 

mais de cuidado como o seu ego interpreta os objetos e o que projeta 

neles, descobrirá que a sua expectativa é de que eles durem. Você os 

percebe como permanentes.

Quando duas pessoas se casam, seus egos interpretam que elas 

ficarão juntas para sempre, em vida e até mesmo depois da morte. 

É um exagero. As pessoas não são capazes de tomar decisões como 

essa. Não depende delas, mas do carma. De um modo fora do nosso 

controle, a energia cármica determina qual parceiro vive e qual morre. 

E, quando um deles se vai, o outro sente saudades avassaladoras e 

experimenta um sofrimento terrível.

Todas essas preocupações e lágrimas, a saudade e as memórias, 

vêm dos dois departamentos mentais do ego e do apego. A reação de 

tristeza profunda resulta da incompreensão da natureza imperma-

nente dos fenômenos e da expectativa de que viveremos felizes para 

sempre, de acordo com os desejos do ego e do apego. Essa reação é 

um resultado cármico, ou um efeito. Se você compreende a imper-

manência, não há tristeza nem angústia; você aceita a morte como 



	 . . .  a sua burocracia mental . . . 	 39

algo natural. Na verdade, você espera que ela aconteça. Com entendi-

mento, não há inquietação. Você sabe que a separação é natural.

Portanto, em vez de seguir cegamente o apego e o aferramento 

decorrentes das interpretações do ego, o melhor a fazer é renun-

ciar. Quando falo em renúncia, talvez você pense que deva se livrar 

de todas as suas posses, mas a verdadeira renúncia não é física, e sim 

mental. Não se trata do valor monetário das coisas, mas de como a 

mente as valoriza. É a sua mente que faz com que algo pareça muito 

importante, pois é incapaz de enxergar a sua realidade e superestima 

grosseiramente a natureza das coisas.

Quando sabe que os fenômenos são mutáveis, transitórios e imper-

manentes pela própria natureza, você espera que eles desapareçam. 

Claro, como acabo de dizer, todos sabem disso no plano intelectual, 

mas, ao meditar sobre as sensações do seu corpo e mente, você experi-

menta a natureza sempre variável deles. Isso não é filosofia intelectual, 

mas experiência pessoal. Outras coisas, como família e amigos, posses 

materiais ou seja lá qual for o seu maior objeto de apego, têm natureza 

idêntica. Tudo é transitório, momentâneo; nada dura. Apegamo-nos 

a essas coisas porque acreditamos que sejam úteis, mas tente discernir 

se elas realmente ajudam ou prejudicam a sua mente. Talvez, em vez 

de trazerem paz mental, elas a impedem. Verifique.

Claro, isso depende da sua própria mente. De modo geral, quanto 

mais objetos de apego existem ao seu redor, mais a sua mente está 

dividida, agitada e confusa. Isso é natural; verifique você mesmo. 

Enquanto a associação entre os dois departamentos de ego e apego 

ocupar a mente, quem poderá ser feliz? Até o homem mais rico do 

mundo será miserável se esses dois departamentos continuarem a 



40	 . . .  ego, apego e liberação . . .

preenchê-la. Então não se apegue muito ao futuro, imaginando: “Ai, 

se eu tivesse isto, aquilo e mais aquilo, eu seria feliz. Ah, como gostaria 

de ter essas coisas na minha vida”. Isso não é verdade.

Você nunca pode ter certeza. Na interpretação do seu ego, um 

amigo, um marido ou uma esposa é alguém capaz apenas de ajudá-lo. 

O seu ego se apega: “A minha vida seria muito melhor se eu tivesse 

alguém”. Mas pense em um casal que fica junto por, digamos, dez 

anos, com muitos altos e baixos, fingindo felicidade; talvez feliz 

metade do tempo e infeliz na outra metade. Mesmo depois de tudo 

isso, ainda há muito apego. Então o marido morre e, pelos próximos 

dez anos, a esposa permanece triste. Ela sofre, sente-se sozinha e não 

consegue tirá-lo da cabeça. O que de fato valeu a pena? Ela passou dez 

anos da sua vida construindo, construindo e construindo apego, seu 

ego fin-gindo ser feliz, feliz e feliz, e aí, quando seu grande objeto de 

apego desaparece, ela ganha outros dez anos de miséria e inquietação. 

Por dez anos, ela se agarrou à ideia: “Meu marido me ajuda na vida”. 

Mas será que ele realmente ajudou? Talvez, a única ajuda tenham sido 

os dez anos adicionais de miséria.

Vocês entendem o que estou dizendo? Não estou falando da reali-

dade externa, mas do aspecto psicológico – a maneira como os dois 

departamentos do ego e do apego operam na mente. É isso o que difi-

culta a vida.

Renúncia

Quando perceber como esses dois departamentos são absolutamente 

irrealistas e ridículos, você verá o quão tolo é por continuar seguindo 

essa associação. É uma coisa psicológica, não adianta só dizer: “Eu 



	 . . .  a sua burocracia mental . . . 	 41

tenho apego a este objeto, é melhor eu me livrar dele”. Não é isso o que 

quero dizer com renúncia. É a mente, não a matéria. Então, quando eu 

digo “renuncie”, não se sinta ameaçado, achando que perderá todas 

as suas posses materiais. É preciso entender que a renúncia do Buda 

é psicológica.

Nos seus ensinamentos Mahayana, o próprio Buda disse: “Se você 

dedicou o seu corpo, fala e mente à felicidade de outros seres sencien-

tes e não tem apego às suas posses, então, mesmo que seja um monge, 

você pode ter mil casas”. Se estiver livre do apego, você não sente que 

as coisas realmente lhe pertencem. Contudo, lembre-se: isso é psi-

cológico. Depois deste curso de meditação, ao chegar em casa, não 

jogue todos os seus móveis na rua: “O Lama disse que eu tenho muito 

apego. É melhor livrar-me de tudo o que tenho”. Se você não entender 

o que estou dizendo, pode ser perigoso. Portanto, tente compreender 

a sua própria psicologia – como os dois departamentos de ego e 

apego ocupam a sua mente – da melhor maneira possível.

Se tiver essa compreensão, então, mesmo que esteja rodeado por 

familiares e amigos, você não se apegará demais a eles. É algo natural. 

Se eu me apegar excessivamente a uma flor, eu a esmagarei e destru-

irei a sua beleza. Do mesmo modo, se um marido se apega à esposa 

e a oprime, ela perderá a cabeça e não aguentará. Devido ao grande 

apego do marido – talvez ele seja tão ciumento que sequer a deixe sair 

sozinha –, ela não se sentirá atraída por ele. Um marido ou mulher 

que não se apega e age naturalmente, de uma maneira relaxada e livre, 

é mais atraente à parceira ou parceiro.

Então, seja natural. Maridos e mulheres que se amam não devem 

apegar-se e constranger o parceiro com aferramento, mas tentar 

compreender a natureza instável da mente um do outro e, baseados 



42	 . . .  ego, apego e liberação . . .

nisso, ajudarem-se mutuamente. Essa é a maneira de trazer sentimen-

tos belos e amorosos a uma relação, que, como resultado, será mais 

duradoura.

Superstição

Sob o controle do desejo, aferramento e apego completamente irrea- 

listas, nós, desde o nascimento até hoje, dedicamos toda a energia do 

nosso corpo, fala e mente à busca de posses materiais e prazeres dos 

sentidos, sem nenhuma ideia de como a nossa mente reage a essas 

concepções. Enxergamos apenas a fachada; a nossa mente limitada é 

incapaz de ver além da superfície. O apego e o ego são mentes estreitas 

e obtusas que não veem o todo, apenas a parte.

Até mesmo um de vocês pode estar sentado agora pensando: 

“Estou preso aqui ouvindo este lama idiota falar, enquanto lá em casa 

alguém pode estar roubando a minha esposa” ou “talvez meu chefe 

pense em me demitir”. As nossas mentes criam essas preocupações. 

Tudo isso vem do apego. Temos tantos medos, tantas fantasias. 

Talvez a sua fantasia se torne tão real que, ao chegar em casa, você 

bata na sua mulher: “Tenho certeza de que você me traiu”. Somos tão 

irrealistas; fantasiamos e nos inquietamos: “Talvez isto acontecerá; 

talvez eu perca aquilo”. Todas essas expectativas e superstições são 

muito intensas, causam um sofrimento mental profundo e permane-

cem conosco por bastante tempo.

Se alguém lhe dá uma surra, você fica bem irritado, mas ela dura 

pouco. A mente preocupada bate em você dia após dia, semana após 

semana, mês após mês, ano após ano e vida após vida. Agora, neste 



	 . . .  a sua burocracia mental . . . 	 43

momento, você se encontra inteiramente sob o controle dela. Você 

pensa que está livre, mas não está.

Portanto, é preciso assumir a seguinte determinação: “A sabedoria 

do Dharma é a única solução para os meus problemas, o único veí-

culo capaz de me conduzir à felicidade eterna. Somente o Dharma 

pode realmente salvar-me dos perigos. A qualquer momento, posso 

perder a cabeça e enlouquecer. É possível; eu já criei as causas para que 

isso aconteça. A sabedoria do Dharma, a compreensão da natureza da 

mente, é a minha única proteção. Ela pode me acompanhar o tempo 

todo”. Você não pode confiar em coisas materiais.

Por exemplo, quando marido e mulher estão longe um do outro, 

eles se preocupam e sentem-se agitados e inseguros. A sabedoria do 

Dharma, no entanto, está sempre com você e lhe traz felicidade. Bens 

materiais, essas coisas das quais você acha que a sua vida depende, 

não são confiáveis – às vezes estão com você, às vezes não. Além 

disso, do ponto de vista psicológico, posses materiais podem se tor-

nar o seu pior inimigo. Quando estiver à beira da morte e for obrigado 

a deixá-las, você se sentirá devastado. Quanto mais você possuir, pior 

se sentirá. Verifique agora mesmo. Você é capaz de perceber que a 

sua mente é atraída pelo que quer que o seu apego tenha rotulado 

como “bom”. Verifique durante a meditação. Logo, na hora da morte, 

quando você tiver certeza de que perderá para sempre todas as suas 

posses, elas servirão apenas para agitá-lo ainda mais. Essa mente 

inquieta, por si só, quase o mata: os seus elementos já se encontram 

totalmente desequilibrados e o choque mental de perder todas as suas 

posses é o golpe final.



44	 . . .  ego, apego e liberação . . .

Morrendo sem apego

Quando os lamas tibetanos sabiam que a hora da morte havia che-

gado, eles davam todas as suas posses. Nos meses ou anos anteriores, 

eles doavam todos os seus livros ao monastério, o dinheiro aos pobres 

etc., porque tinham conhecimento de que, se a mente ficasse presa a 

um objeto de apego no momento da morte, a consequência seria ape-

nas sofrimento e a impossibilidade de morrer com liberdade.

Como já mencionei anteriormente, o apego não tem nenhuma 

relação com o valor material de um objeto. O seu apego não é maior 

porque uma coisa é mais cara ou menor por ser mais barata. Não fun-

ciona assim. Você pode ser extremamente apegado até a um pedaço 

de papel. Não depende da avaliação externa do objeto. São o ego e o 

apego que definem o valor das coisas.

Por que estou dizendo tudo isso? Porque você pode pensar que 

pobres não têm apego; que aldeãos dos Himalaias que não possuem 

nada além de uma vaca têm menos apego do que ocidentais ricos. Isso 

não é verdade. O apego não depende do quanto os outros pensam que 

algo vale; depende da mente. Por exemplo, as galinhas são extrema-

mente apegadas ao lugar onde vivem; elas acham que o galinheiro é o 

melhor lugar do mundo. É assim que o ego delas funciona. É a mente.

Você provavelmente pensa que estou exagerando, mas não. Lem-

bre-se, o ego e o apego não operam no nível intelectual. Se você 

perguntar a uma galinha se ela está feliz com o seu poleiro, ela não 

responderá, mas, intuitivamente, as galinhas se sentem bem em ambi-

entes que lhes são familiares. Se algo invade esse espaço, elas se irritam 

e tentam expulsar o invasor. Se nos comportamos do mesmo modo, 



	 . . .  a sua burocracia mental . . . 	 45

não somos melhores do que galinhas; ainda assim, se alguém invade 

o nosso espaço, ficamos tão irritados quanto elas. Qual é a diferença?

Além disso, sob o controle do ego, uma galinha come centenas de 

insetos todos os dias. Nós também utilizamos o poder do nosso ego e 

tentamos controlar ou tirar vantagem dos outros. Tudo isso vem do 

apego, não da natureza humana básica, que é pura e pode ser desen-

volvida de maneira ilimitada.

Satisfação

Lembre-se disto ao meditar. Concentre-se nas sensações do seu corpo 

e mente e, quando distrair-se, observe o papel desempenhado pelo 

apego. Este método lhe mostrará a verdadeira natureza da sua própria 

mente. Devido à maneira como o seu apego reage às interpretações 

do seu ego, você não se sente bem ao tentar atingir a concentração 

perfeita e se agita e distrai durante a meditação.

Você pensa que ricos são sortudos e gostaria de ter a riqueza deles, 

mas, se compreendesse a psicologia humana, a natureza da mente e 

como o apego funciona, você não se importaria. Quem se importa 

com riqueza externa? Na minha opinião, a pessoa rica de fato é a que 

possui uma mente satisfeita. Satisfação é a verdadeira riqueza, e você 

pode mantê-la para sempre. A afluência dela vem do conhecimen-

to-sabedoria compreensivos, não de coisas externas.

Nós podemos, por exemplo, comer e beber as coisas mais caras 

e ainda assim sentir-nos insatisfeitos, enquanto uma galinha se ali-

menta do lixo mais repugnante e dorme contente. A satisfação vem 

da mente. Não acreditamos que uma galinha possa dormir depois de 



46	 . . .  ego, apego e liberação . . .

comer imundícies tão asquerosas que nos fariam vomitar, mas ela 

enche a barriga e dorme satisfeita. A satisfação vem da mente, não de 

alimentos ou de qualquer outro objeto material.

Além disso, de onde viria a satisfação absoluta, a supersatisfação? 

Em que lugar da Terra você é capaz de encontrar beleza ou prazer 

absolutamente satisfatório? Em Sydney? Nova York? Paris? Onde? Ela 

não está em lugar algum, ela não existe. Não há um único formato, cor 

ou forma na Terra capaz de produzir supersatisfação. O fato de existi-

rem supermercados não significa que você encontrará supersatis- 

fação neles. Às vezes, a única coisa a ser encontrada ali é ainda mais 

insatisfação.

Logo, ao meditar, analise com cuidado o que causa satisfação. Veri-

fique minuciosamente e chegue a uma conclusão firme. Não fique 

hesitando: “Talvez, talvez, talvez...” Analise em detalhes, repetida-

mente; examine, investigue e traga todos os pensamentos a uma con-

clusão lógica. Por fim, assuma uma determinação, integrando todas 

as linhas de pensamento em uma conclusão definitiva. É assim que 

fazemos meditação analítica. A mente vacilante está dividida. Você 

precisa integrar a sua mente por meio de uma conclusão definitiva.

O que você precisa decidir de uma vez por todas é o seguinte: 

“Estou cansado de servir ao meu ego. Ele controla a minha mente e, 

embora não me proporcione nada além de problemas e não me dê 

um único momento de descanso, continuo dedicando a minha vida 

inteira a servi-lo. A minha mente é um tumulto constante apenas por 

causa dele. Eu não serei mais escravo do meu ego!”

Todas as nossas preocupações vêm dos dois departamentos do ego 

e do apego. Por exemplo, todos nós queremos um corpo bonito, mas, 



	 . . .  a sua burocracia mental . . . 	 47

ao mesmo tempo, o nosso apego traiçoeiro e guloso faz com que 

comamos mais do que o necessário e engordemos. Esse é apenas um 

exemplo simples, mas a maioria de nós pode identificar-se com ele.

Verifique por si mesmo. Você precisa de pouca comida, mas o seu 

apego à alimentação excessiva acarreta aumento de peso e descon-

forto. Ao mesmo tempo, você quer ser atraente. Essas duas coisas 

estão em conflito. Qual você escolhe: o desejo do seu ego por um belo 

corpo ou o seu apego à comida? Observe bem a sua mente; encontre 

aquilo que você mais almeja. Uma mente está ali, aferrada à beleza; a 

outra também está, sabendo que, se você comer em excesso, engor-

dará e destruirá qualquer beleza que possa ter. Ainda assim, você não 

consegue parar de comer. Essas duas mentes o perturbam. Psicologi-

camente, elas lhe dão uma surra, mas, apesar da sova constante, você 

continua dizendo: “Sim, sim, sim...”

É muito engraçado. A mente humana é tão estranha... e muito tola, 

se você realmente parar para analisar. A ideia de que magro é bonito e 

gordo é feio vem da mente. Claro, eu concordo que, se você for gordo 

demais, pode não ser saudável; isso está bem. Mas a ideia, a imagem 

criada pelo apego e pelo desejo do que é bonito e feio é tão idiota, 

não é? Não é a realidade da gordura que incomoda, mas a ideia de que 

ela não seja atraente. Por quê? Porque você se apega à sua reputação; 

você se preocupa com o que as outras pessoas vão pensar.

Olha, os seres sencientes nesta Terra são tão tolos… As pessoas 

de um país pensam que uma coisa é bonita; as de outro pensam que 

essa mesma coisa é feia. Aqui, isto é ruim; lá, bom. Para alguns, isto é 

belo; para outros, aquilo lá é belo. É tudo inventado; são apenas ideias 

diferentes.



48	 . . .  ego, apego e liberação . . .

Beleza e feiura

Onde está a beleza externa permanente e absoluta? O que faz de um 

objeto bonito ou feio é apenas a maneira como o nosso ego o inter-

preta. Verifique, é tão simples. Quando você fizer a meditação de varre-

dura do corpo – na qual a sua mente examina cada parte dele –, tente 

encontrar a beleza. Verifique: o que é belo? Qual é a parte à qual você 

se apega como bela? Verifique. A sua interpretação do que é bonito e 

do que é feio é extremamente superficial. É somente a projeção do seu 

ego, mas isso o confunde bastante. Inclusive agora você está confuso. 

Já não sabe mais o que é bom e o que é mau. Realmente!

Quando vai ao banheiro, você não fica ali parado admirando o que 

depositou na privada, fica? Da mesma maneira, ao olhar o seu belo 

corpo ou rosto no espelho, se você se fixar aos aspectos que a pro-

jeção do seu ego considera atraentes, permita à sua mente vasculhar o 

seu corpo todo, de cima a baixo, tentando precisar exatamente onde 

a sua beleza se encontra. Você descobrirá que, essencialmente, todas 

as partes do seu corpo são idênticas ao seu depósito na privada. Isso 

é um fato científico, não crença. O objeto de beleza ao qual você se 

apega parece-lhe atraente devido a um julgamento extremamente 

superficial feito pela sua mente inconstante.

Reparem nas jovens mulheres confusas de hoje em dia. Elas cor-

rem de um homem para outro e outro e mais outro; mais um homem, 

um outro e outro mais... Elas vivenciam muitos problemas, mais pro-

blemas, problemas em cima de problemas, mas, ao mesmo tempo, 

esperam: “Talvez este seja o cara, talvez este seja o cara...” Essas 

experiências são tão superficiais, todas projeções mentais pintadas 



	 . . .  a sua burocracia mental . . . 	 49

por seus egos. “Talvez este, talvez este”, com expectativa; “Talvez este, 

talvez este, talvez este...” Nenhuma satisfação, só problemas.

Talvez você pense: “Ah, o Lama está depreciando demais as mu- 

lheres”. Os homens são iguais; eles são tão iludidos. Um troca de 

esposa, avaliando a nova de maneira superficial: “Boa, boa, boa...” Aí, 

depois de um tempo, “boa” se transforma em “má”, e ele a troca por 

outra. Então boa, má, substituição; boa, má, substituição. O julga-

mento dele – o bom e o mau, o belo e o feio – é absolutamente super-

ficial e não tem relação alguma com a realidade interna ou externa. 

Não há compreensão, comunicação, apenas medo e insegurança – 

tudo devido ao ego e ao apego.

Tudo isso vem da mente. Preocupamo-nos com as projeções super-

ficiais do nosso ego e viramos as costas para a realidade. Não é de se 

admirar que estejamos absolutamente confusos e incapazes de nos 

comunicar de maneira adequada com qualquer ser vivo. Tudo isso 

vem do nosso ego gigantesco.

Dedique-se aos outros

Portanto, é extremamente benéfico mudar a sua atitude mental de 

uma de apego, que sempre diz “eu, eu, eu”, por uma que dedique a 

sua vida exclusivamente ao bem-estar do próximo, como tentamos 

fazer no início deste curso. Reconheça que, durante muitos anos, você 

tem produzido apego, mas está aí de mãos vazias. É importantíssimo 

conscientizar-se disso. Quando dedica a sua vida ao próximo, você 

reconhece que a verdadeira beleza humana não se encontra fora, que 

ela não é a visão projetada pelo ego na pele dos outros, mas o potencial 



50	 . . .  ego, apego e liberação . . .

interno de cada um. Ao conscientizar-se disso, você respeitará os seres 

sencientes e tentará ajudá-los, em vez de respeitar somente a si mesmo 

e gastar todo o seu tempo expandindo os seus dois departamentos 

internos de ego e apego.

Para onde você for – oriente, ocidente, céu, terra, subterrâneo –, 

haverá outros seres sencientes. Se, depois de reconhecer as falsas con-

cepções do ego e do apego, você desenvolver motivação pura e dedi-

car-se ao próximo, a sua vida será realmente valiosa. Você dará um 

significado real ao fato de estar vivo e melhorará significativamente 

os seus relacionamentos.

Não é preciso fazer nenhuma mudança externa; a única mudança 

necessária é dentro da sua mente. No instante em que você mudar 

a sua projeção, o mundo externo também mudará; a mudança é 

automática porque a sua visão básica torna-se positiva.

Quando o Buda falou de céu e inferno, ele não se referiu a um lugar 

lá no céu ou debaixo da terra aguardando por você. Essas coisas não 

existem. Não há um inferno permanente em algum lugar à sua espera, 

pronto para queimá-lo; também não há um céu permanente no 

aguardo. Tudo o que você vê vem apenas da sua mente. É por isso que 

o Buda sempre enfatizou a natureza impermanente dos fenômenos de 

sofrimento. Mesmo que você matasse todas as pessoas da Terra, não 

haveria um inferno permanente aguardando a sua chegada para que 

você sofra pela eternidade. Isso não existe, nem mesmo se você exter-

minasse todos os seres sencientes. Não há sofrimento permanente.

Contudo, existe uma reação mental impermanente. Quando os 

seus joelhos doem, eles não doem para sempre, mas sim por um 

tempo. Embora seja impermanente, você sente a dor. Isso também 



	 . . .  a sua burocracia mental . . . 	 51

está na sua mente; a dor no seu joelho vem dela. Verifique. Se você 

enviar um sentimento de êxtase poderoso para o joelho, a dor desa-

parecerá. Claro, não posso dizer que não tenha nenhuma relação com 

as condições. Na verdade, é uma combinação de condições e mente, 

mas o seu ego faz com que a dor seja muito mais intensa. Se mudar a 

sua atitude, a dor sumirá. Logo, ela é um fenômeno impermanente. 



Instituto Vajrapani, 1983
C

ar
ol

 R
oy

ce
-W

ild
er



. . . 5 . . .

Perguntas e respostas

Quando você investiga a sua mente, as perguntas surgem auto-

maticamente. Ao invés de reagir de uma maneira negativa – 

“Ai, eu tenho perguntas demais” – pense: “Como sou sortudo por ter 

perguntas. Por muito tempo, aceitei o controle do ego e do apego sem 

questionamento. Finalmente estou tentando compreender e controlar 

o meu mundo interno; então, é bom ter perguntas”.

Ao perguntar, você obtém respostas. Essas respostas se transfor-

mam em sabedoria; as perguntas produzem conhecimento-sabedoria 

compreensivo.

Às vezes, a nossa mente esquisita pensa: “Normalmente, não tenho 

perguntas; sinto-me feliz. Agora que ouvi o Lama falar, sinto-me 

confuso. Tenho tantos questionamentos. Tudo que ganho ao ouvir 

o Lama são perguntas”. Isso é possível. Sob o controle de concepções 

equivocadas e da visão superficial, você não tem perguntas, mas, 

quando começa a entender como os seus falsos conceitos e projeções 

funcionam, surgem perguntas genuínas. Isso é benéfico.

Nos EUA, há uma espécie de 0800 para ligar caso você tenha uma 

pergunta e precise de uma resposta imediata, mesmo que seja no 

meio da noite. Alguém me mostrou em Nova York. Outras pessoas 



54	 . . .  ego, apego e liberação . . .

também podem ouvir as ligações. Eu ouvi por um tempo e foi muito 

engraçado. As respostas que o homem do outro lado da linha deu 

foram tão bobas. Foi incrível; as coisas que as pessoas perguntaram e 

as respostas que obtiveram foram, para mim, uma cultura totalmente 

nova. Eu gostei bastante. Depois, pensei muito sobre essas perguntas 

e respostas. Fiquei me questionando: “Que tipo de mente é essa?”

Enfim, durante este retiro, estava programado que eu teria conver-

sas pessoais com cada um de vocês, mas vocês são muitos e não tere-

mos tempo suficiente. Então, se as minhas palestras criaram qualquer 

dificuldade ou confusão, agora é a hora de fazer as perguntas que 

quiserem.

P. Acho muito difícil concentrar-me em uma só coisa. Tenho muitas 

distrações internas e externas difíceis de ignorar, e não consigo manter 

o foco da minha meditação no objeto de concentração.

Lama. Eu já falei sobre isso. Quando surgir uma distração, seja ela um 

cão latindo ou a lembrança de uma experiência antiga, ao invés de rea-

gir de um modo negativo e tentar expulsá-la da sua consciência, apenas 

observe o pensamento – como ele vem e vai. Ao observar seus pensa- 

mentos com sabedoria, eles desaparecem por conta própria. Se você 

não usa sabedoria, eles aparecem; se usa, eles somem. Essa é a natureza 

deles. Quando não houver mais distrações, você retorna, automatica-

mente, à atenção unifocada no seu objeto de concentração.

Outra técnica que pode ser usada com pensamentos dispersivos é a 

análise de como você se sente quando eles surgem. Ao invés de olhar 

para eles como um observador externo: “Opa, o que é isso?”, con-

centre-se na sensação; preste mais atenção na maneira como você se 



	 . . .  perguntas e respostas . . . 	 55

sente. Examine como a percepção sensorial é registrada na sua cons- 

ciência, como você a interpreta em conjunto com as suas sensações.

P. Por quanto tempo seguramos a respiração quando fazemos o exer-

cício de respiração do vaso?

Lama. Comece com o que for confortável para você, mas tente pro-

longar o tempo. No início, será difícil controlar a respiração, mas vai 

ficando mais fácil. Na inspiração, segure pelo tempo que conseguir; 

porém, durante a expiração, não retenha o ar por muito tempo. Exale 

naturalmente, lentamente e por completo e, depois, inale de novo natu- 

ralmente, lentamente e por completo – com concentração intensa. Se 

fizer isso de maneira adequada, a sua mente e sistema nervoso relaxa-

rão automaticamente. Eles ficarão calmos e quietos. Se a sua concen-

tração for intensa, você sentirá como se tivesse parado de respirar. Essa 

é a experiência, ainda que demore para chegar a esse estágio. Contudo, 

se você tiver uma concentração excelente, a sua respiração será com-

pletamente silenciosa.

Quando os alunos fazem essa meditação pela primeira vez, a 

respiração deles pode ser bem barulhenta, mas, com experiência, 

ela se torna cada vez mais silenciosa e calma. A meditação na respi-

ração é uma técnica muito útil, já que, na nossa sociedade agitada, 

com trabalho e todas essas coisas, é muito mais simples tirar uns 

minutos e concentrar-se na respiração. Seja no trabalho, em um 

restaurante ou onde quer que esteja, é possível concentrar-se no movi- 

mento da respiração e nas suas sensações. Você não precisa de outro 

objeto de concentração. Isso é muito útil para integrar a sua mente4.

4 Para mais ensinamentos sobre a respiração do vaso, veja os livros de Lama Yeshe 
Becoming Vajrasattva, p. 40 ss., e A bem-aventurança da chama interior.



56	 . . .  ego, apego e liberação . . .

P. Eu me distraio mais com formas e cores do que com pensamento 

discursivo. Eu gosto de observá-las. Elas são realmente distrações?

Lama. Depende. Se você se mantiver concentrado nas sensações e, ao 

mesmo tempo, tiver a impressão da passagem de diferentes formas 

e cores, isso não é uma distração. Porém, se a sua mente se afasta do 

objeto de concentração para prestar mais atenção à forma ou à cor, 

então aí sim você se distrai. Apenas ter a impressão de alguma outra 

coisa na sua mente não é necessariamente uma distração.

P. Se a minha meditação vai bem e eu não me distraio por longos perío-

dos, fico bem contente comigo mesmo. No entanto, depois eu me sinto 

culpado por esse sentimento de contentamento. Isso é o meu ego?

Lama. Definitivamente. Mas você não precisa sentir-se culpado por 

reconhecer que a sua meditação correu bem. Ao invés de sentir orgulho 

egocêntrico, dedique-a aos outros. Aí o seu ego não aparecerá. Pense: 

“Esta meditação é para os outros. Não pratico porque estou obcecado 

com meus próprios problemas. Dediquei a minha vida ao bem-estar 

do próximo. Se eu me sentir feliz e contente por isso, que o meu bom 

comportamento e ações positivas façam com que os outros se sin-

tam bem. Esta é a minha prática de caridade”. Oferecer bondade aos 

seus amigos ao invés de um comportamento egoísta é extremamente 

valioso; isso ajuda outros seres sencientes. Não há orgulho envolvido 

nisso. Você quer criar um ambiente positivo para os outros; você 

quer oferecer-lhes uma boa imagem ao aprimorar-se e tornar-se um 

bom exemplo. Se você dedicar a sua meditação e outras ações dessa 

maneira, não haverá espaço para o orgulho ou para o ego. É absoluta-

mente necessário fazê-lo.



	 . . .  perguntas e respostas . . . 	 57

Lembre-se do que eu disse no início do curso: não espere que eu lhe 

proporcione grandes realizações nestes cinco breves dias. Pedi a você 

que pensasse: “Não me importo com o que acontecerá neste curso. 

Reconhecendo como fui egoísta por incontáveis vidas, dedicarei os 

próximos cinco dias ao benefício dos outros”. Se você fizer isso, inde-

pendente do que eu diga e do que aconteça durante o curso, todas as 

suas ações ao longo destes cinco dias serão intensamente positivas. 

Então você pode ver como a positividade ou a negatividade da sua 

meditação depende da sua própria mente. Estou dizendo isso para 

todos vocês, não só em resposta à sua pergunta.

P. Se sinto prazer com comida e música, por exemplo, isso é o mesmo 

que estar apegado a essas coisas? Se sim, como faço para eliminar o 

apego?

Lama. Você elimina o apego ao compreender o que ele é e como opera. 

Quando, por exemplo, você percebe como o apego anseia por mais 

comida do que o necessário, ele cessa naturalmente. Você não pode 

pará-lo por meio de uma espécie de mente recusadora radical. A 

compreensão é o que traz uma mudança natural; quando você com-

preende o apego à comida, ele automaticamente se torna desapego. A 

satisfação está relacionada à mente, não à quantidade de comida que 

você consome.

Além disso, ouvir música não é necessariamente negativo. Isso 

também depende da sua mente. Ao ouvi-la, analise como o som é 

produzido, como ele entra pelo seu ouvido e é registrado na sua cons- 

ciência, e como o apego agarra-se a ele. Dessa maneira, ouvir música 

transforma-se em meditação analítica e em um tipo de sabedoria.



58	 . . .  ego, apego e liberação . . .

P. Mas se eu ouvir uma música de que gosto e considerá-la boa, isso é 

diferente de apego?

Lama. Sim, pode ser diferente. Porém, como eu disse, você tem que 

compreender a natureza básica de como o som é gerado, que tipo de 

mente produz a música e como surge o seu interesse nela. Se você com-

preender a natureza total da música, será impossível apegar-se. Nosso 

problema é que nos agarramos, ansiando por mais, mais e mais. Não 

compreendemos a natureza verdadeira da música e, por isso, sentimos 

essa ânsia. Ao compreendê-la, a nossa atitude torna-se uma espécie 

de “quando ela está ali, ela está ali; quando não está, não está”, e não 

sentimos aquela falta terrível. Isso vale para todos os objetos de desejo. 

Quando compreendemos a natureza do objeto e do sujeito – a mente 

de apego – e como elas operam, o nosso apego desmorona automati-

camente. Se não tivermos essa compreensão, o apego só traz miséria.

P. Ouvimos que, se criarmos carma negativo, renasceremos como um 

tipo de ser inferior. Como podemos realmente verificar isso? Você 

diz que não devemos simplesmente acreditar no que nos dizem, mas 

como analisar esse ponto específico?

Lama. Não é necessário simplesmente acreditar – com base na sua 

própria experiência, é possível reconhecer a possibilidade de isso 

acontecer. Por exemplo, você encontra pessoas com forma humana 

cujas mentes e comportamento são piores do que de animais. O resul-

tado desses pensamentos e ações é o renascimento como um animal. 

Se você gera a mente de um animal, o resultado é uma mente ani-

malesca, embora não necessariamente o corpo de um animal. Como 

mencionei, algumas pessoas têm mentes semelhantes às de um ani-



	 . . .  perguntas e respostas . . . 	 59

mal. O resultado pode ser tanto o renascimento como um animal ou 

como outro tipo de ser com uma mente animalesca.

P. Para sobreviver na sociedade ocidental, precisamos ganhar dinheiro 

para comprar comida, roupas etc. e sustentar a nós mesmos e nos-

sas famílias. Para ganhar dinheiro, precisamos de trabalho. Em outras 

palavras, temos que nos submeter, voluntariamente, a um certo tipo 

de sofrimento. Você poderia, por favor, falar um pouco sobre isso?

Lama. Sim, eu entendo que, no ocidente, você precisa trabalhar e ga- 

nhar dinheiro para sobreviver. Agora, a maioria das pessoas trabalha 

para outra. Então, ao invés de simplesmente ansiar por dinheiro, de 

pensar somente nisso, ofereça, com sinceridade, os seus serviços ao 

seu chefe; ofereça a sua vida a esse outro ser senciente. Quer trabalhe 

para o governo ou uma empresa privada, você ainda trabalha para 

algum ser senciente. Portanto, ao invés de pensar: “Eu quero dinheiro, 

então eu trabalho”, ao invés de manter essa lógica na mente, pense que 

você está trabalhando para os outros; dedique o seu trabalho a eles.

Além disso, temos que preservar o nosso corpo humano precioso 

a fim de usá-lo inteligentemente para o desenvolvimento interno. De 

certa forma, ele nos foi emprestado, como uma casa alugada. Precisa-

mos cuidar dele para que pratiquemos o Dharma de forma adequada. 

Portanto, o apego não é a única razão para trabalharmos; podemos 

fazê-lo com a motivação pura e o objetivo eminentemente respeitável 

de beneficiar a sociedade e os outros seres sencientes. Então, se você 

for sábio, trabalhar por dinheiro não será necessariamente negativo.

O mais importante é dedicar tudo o que você faz aos outros. Isso 

é essencial. Não de uma maneira emotiva – “Ai, estou na viagem bu- 



60	 . . .  ego, apego e liberação . . .

dista tibetana do Lama” –, mas por meio do reconhecimento de que 

o apego é a raiz de todos os problemas experimentados por você, 

desde o seu nascimento até agora. O budismo Mahayana enfatiza 

a importância do pensamento puro da bodhicitta acima de todas as 

coisas e critica implacavelmente o apego como o pior dos problemas, 

incluindo uma vasta quantidade de explicações psicológicas para 

amparar essas afirmações. Não posso explicá-las todas em apenas 

cinco dias. Ainda assim, você precisa saber que o budismo Mahayana 

possui ensinamentos maravilhosos sobre a psicologia humana.

P. O budismo reconhece um ser superior ao Buda?

Lama. Não, mas essa é uma boa pergunta. Não há um ser superior 

ao Buda. Porém, você tem que entender o que “buda” significa. Buda 

não se refere a uma pessoa com vestes amarelas sentada em algum 

lugar segurando uma tigela de esmolas, mas à mente que foi além do 

apego, além da dualidade. A natureza dessa mente é o que chamamos 

de buda. Portanto, buda não é nem forma nem cor, tampouco tem 

qualquer relação com substâncias materiais. A natureza característica 

do buda é exclusivamente mental – o conhecimento-sabedoria univer-

sal. É isso o que chamamos de buda, e, quando alcançar esse estado, 

você também será um; não haverá diferença entre as suas realizações, 

as do Buda ou as de qualquer outro ser plenamente iluminado.

P. Se você faz uma boa ação mas não tem certeza se ela foi realizada em 

benefício próprio ou dos outros, você cria carma negativo?

Lama. Em primeiro lugar, se você não tem certeza sobre o motivo de 

fazer algo, o melhor é não fazer. Seja sábio. Antes de seguir em frente 

e agir, verifique. Por exemplo, se você quiser dar um pedaço de fruta a 



	 . . .  perguntas e respostas . . . 	 61

alguém, examine primeiro a sua motivação. Esse ato de dar é apenas 

um lance do seu ego? Ele beneficiará a outra pessoa? Você é capaz de 

dar sem avareza? Você não quer estar na situação de ter dado uma 

maçã a alguém e algumas horas depois pensar: “Não queria ter dado 

aquela maçã; agora não tenho nada para comer”. Isso não é generosi- 

dade correta.

P. E se, depois de dar, você pensa: “Não sou uma boa pessoa por ter 

dado aquela maçã a ele”? Isso é ego? É negativo?

Lama. Se você exagera o quão bom o ato é, sim, isso é um erro; porém, 

se você pensa que foi bom ter dado a maçã porque ajudará a purificar a 

sua avareza, isso está bem. Funciona. Você tem que estar consciente do 

efeito das suas ações e da sua motivação ao fazê-las.

P. Quando você abre o chakra da coroa, obtém poderes psíquicos?

Lama. Acho que eu entendi a sua pergunta. Se você abrir o seu chakra 

da coroa, elevar a sua kundalini – use a terminologia que preferir – com 

sabedoria e método perfeitos, você pode transformar o aspecto nega-

tivo do seu sistema nervoso interno em sabedoria de êxtase. Ao invés 

de manter esse sistema bloqueado, você abre as portas da sabedoria. 

Contudo, se for imprudente, a prática dessas técnicas pode ser muito 

perigosa. O budismo Mahayana possui métodos para ativar a sua ener-

gia kundalini, mas você precisa ter alcançado um determinado nível de 

desenvolvimento espiritual para praticá-los. Se tentar com uma mente 

controlada por desejos grosseiros e sensoriais, se praticar essas técni-

cas com apego, para o prazer dos sentidos, como um lance do seu ego, 

ao invés de um efeito positivo, elas podem afetá-lo negativamente. 

Logo, você precisa tomar muito cuidado.



62	 . . .  ego, apego e liberação . . .

P. Pessoas que reencarnam como animais têm alguma escolha?

Lama. Não, não têm. Se tivessem, jamais escolheriam renascer como 

animais. Você se lembra dos dois departamentos sobre os quais tenho 

falado tanto? É a associação entre o ego e o apego que assume as 

rédeas. Não temos liberdade. Embora sejamos seres humanos com 

este corpo precioso e poderoso, observe as nossas mentes – pratica-

mente não temos nenhuma liberdade. Olhe para a sua vida inteira, 

para o que lhe aconteceu desde o nascimento até agora. Você escolheu 

tudo livremente ou não? Por exemplo, o lugar onde vive. Geralmente 

não há escolha; é carma. Você acha que decidiu vir para este curso de 

meditação, mas talvez haja mais coisas por trás dessa escolha. Há uma 

razão mais profunda, cármica, para você estar aqui. Aonde quer que 

você vá, há uma razão cármica.

P. Certamente é verdade que, quanto mais evoluído espiritualmente, 

menor as chances de renascer como um animal?

Lama. Sim, isso verdade. Quanto mais você avança, menos razões 

existem para receber um renascimento animal. O que acontece é que, 

à medida que você se desenvolve em uma direção positiva, as suas 

impressões negativas são queimadas. É como queimar sementes: elas 

perdem a capacidade de crescer. Portanto, embora as suas ações não 

virtuosas passadas tenham deixado impressões cármicas negativas na 

sua mente, quando você faz avanços espirituais, elas são automati-

camente eliminadas e não podem causar resultados de sofrimento. 

Enquanto continua a evoluir e a sua mente positiva se desenvolve, 

você começa a ter mais controle, a sua sabedoria aumenta e, natural-

mente, os dois departamentos do ego e do apego perdem força. Assim, 



	 . . .  perguntas e respostas . . . 	 63

há menos espaço para que a mente animal se manifeste e menores são 

as chances de um renascimento nessa forma.

Porém, como mencionei antes, só porque você nasceu como 

humano desta vez não significa que nunca mais renascerá como ani-

mal. Além disso, alguns humanos têm a mente de animais; certas pes-

soas sofrem mais do que pássaros. Portanto, não pense que, depois de 

ter recebido este excelente corpo humano, seja impossível retroceder 

para essas formas terríveis.

P. Eu discordo que você possa renascer como animal depois de ter 

alcançado o nível humano.

Lama. Então por que alguns humanos são mais miseráveis do que 

animais e por que as mentes de certas pessoas são piores do que as 

dos bichos? Por fora elas podem parecer humanas, mas, dentro, são 

piores do que animais. Qual é a diferença? Não é possível dizer que os 

seres humanos são tão desenvolvidos a ponto de não poderem regre-

dir. Trata-se da mente. Não estou falando sobre o desenvolvimento 

do corpo, mas sim da mente. Se elas têm um corpo humano, mas as 

funções mentais de um animal, qual é a diferença?

P. O que estou dizendo é que você não pode ser feliz até que tenha 

passado por algum tipo de sofrimento terrível. Até que tenha apren-

dido com uma situação inferior, você não pode avançar para uma 

melhor. Já que é preciso começar de algum lugar no reino humano, 

é mais lógico que comecemos com uma encarnação sofrida e galgue-

mos gradualmente até uma melhor e mais realizada, em vez de sermos 

simplesmente excluídos das fileiras dos humanos apenas porque não 



64	 . . .  ego, apego e liberação . . .

tivemos sabedoria suficiente para nos manter.

Lama. Como você pode provar isso? Como pode provar que a vida tem 

que melhorar continuamente? Você parte do pressuposto de que a teo-

ria científica moderna da evolução está correta – que formas inferiores 

evoluem para outras progressivamente melhores e nunca retrocedem. 

Porém, a ciência enxerga a vida apenas como matéria física.

P. Não me refiro a isso. O que estou dizendo é que, às vezes, podemos 

desperdiçar uma encarnação porque não aprendemos as lições que 

deveríamos, mas, nesse caso, permanecemos no mesmo nível. Não 

regredimos.

Lama. É mesmo? Por acaso você pode permanecer como uma criança 

de dez anos? É impossível. Você não é capaz de manter a sua mente 

no mesmo nível sequer por uma hora. Como é possível conservar-se o 

mesmo por anos? Isso é uma concepção equivocada que desconsidera 

completamente a impermanência.

P. O que estou dizendo é que viemos a esta vida para aprender deter-

minadas lições. Há uma pequena parcela de livre arbítrio, mas, se 

escolhermos o caminho errado, seja de modo involuntário ou plena-

mente conscientes, então é óbvio que não aprendemos as lições que 

deveríamos. Logo, da próxima vez, teremos que fazer esta viagem toda 

novamente.

Lama. Eu entendi o seu ponto, mas estou dizendo que é impossível 

que qualquer coisa física ou mental permaneça a mesma. Tudo sempre 

muda. Você não pode ficar no mesmo nível. Também não é verdade 

que você sempre experimenta progresso. A mente pode degenerar.



	 . . .  perguntas e respostas . . . 	 65

P. Um ser humano que renasce como animal é capaz de aprender 

algo com a experiência para que ela não se repita? É possível perceber, 

durante essa existência, que ela é ruim?

Lama. É possível que, ao passar para o renascimento como um animal, 

a pessoa tenha um instante de reconhecimento do que está aconte-

cendo, mas esse momento acaba imediatamente e ela tem que viver o 

carma de possuir uma mente animal. Antes de um resultado cármico 

amadurecer, há sempre a possibilidade de mudá-lo completamente, 

mas, uma vez amadurecido, não há nada a fazer. Você está preso 

naquela forma física específica até que o carma para experimentá-la 

tenha se esgotado.

Aliás, perceba que o fato de certos animais possuírem habilidades 

específicas – os abutres, por exemplo, são capazes de localizar carne 

morta a grandes distâncias telepaticamente – não significa que sejam 

inteligentes. Tais habilidades determinadas carmicamente não são 

sabedoria.

P. Quando bodhisattvas reencarnam com o objetivo de iluminar ou- 

tros seres sencientes, eles podem escolher a forma que adotarão?

Lama. Sim, bodhisattvas superiores têm completa liberdade de 

escolha. Eles analisam o que será mais benéfico – oriente ou ocidente, 

homem ou mulher etc. – e renascem em um corpo adequado. O 

único propósito deles é beneficiar os outros; não há pensamento de 

benefício próprio.

P. Como lidar com a energia negativa que surge na mente durante a 

meditação?



66	 . . .  ego, apego e liberação . . .

Lama. Se a energia negativa for puramente mental, ela desaparecerá 

com o simples reconhecimento, como descrevi há pouco. Se houver 

um componente físico, como dor, você pode tentar transformá-lo em 

êxtase. Também é possível tentar o exercício da respiração.

Como já expliquei, inspire profundamente, empurre seu diafragma 

para baixo, contraia os seus músculos pélvicos internos, comprima 

as duas energias um pouco abaixo do nível do seu umbigo e concen-

tre-se nesse ponto – você sentirá, automaticamente, uma sensação 

física de êxtase. Quando isso acontecer, concentre-se nessa sensação 

o máximo possível e, espontaneamente, a sua energia negativa será 

transmutada em sabedoria compreensiva. Essa é uma boa forma de 

se livrar da energia negativa e ignorância, mas existem vários outros 

métodos.

P. Como evitar o sono durante a meditação?

Lama. Você precisa saber primeiro como a letargia surge para que 

possa identificá-la logo no início. A sonolência durante a meditação 

não acontece de maneira abrupta – ela chega sorrateiramente. Se esti-

ver atento, você notará sua mente indo da claridade para a escuridão. 

Uma escuridão densa que começa a se impor e gradualmente vai 

aumentando, enquanto a sua percepção sensorial grosseira desapa-

rece lentamente e, por fim, você dorme. É assim que o sono vem; não 

é súbito. Pensamos que adormecemos abruptamente porque estamos 

inconscientes, mas se verificar com sabedoria, perceberá que esse pro-

cesso é gradual.

Chamamos o início desse processo de letargia – uma pequena 

impressão de escuridão. Assim que percebê-la, você deve aplicar o 



	 . . .  perguntas e respostas . . . 	 67

antídoto: ilumine o seu objeto de concentração. Ao fazê-lo, a neb-

ulosidade se dissipará e você não adormecerá. Ao primeiro sinal de 

letargia, visualize luz. Durante a meditação, uma luz intensa e clara  

impede que você adormeça, tal como acontece quando você está na 

cama à noite.

P. Se você renascer em uma terra pura, é preciso reencarnar nova-

mente na Terra?

Lama. Depende de você. Se você for egoísta, pode ficar lá, mas se você 

se importa com os outros, voltará para o reino humano. 

P. É possível renascer em uma terra pura com uma mente egoísta?

Lama. Sim, é possível. Há muitos graus de mente egoísta. De fato, 

nós a classificamos em nove níveis diferentes – o grosseiro, o inter-

mediário e o reduzido, cada um dos quais subdividido em grande, 

médio e pequeno. Quando você começa a purificar o egoísmo, o nível 

é o grosseiro grande, seguido do grosseiro médio e assim por diante, 

até o nível pequeno do reduzido. Porém, leva tempo para purificar a 

mente egoísta até o seu nível mais sutil.

O problema é que, quando estamos felizes, tendemos a esquecer o 

sofrimento dos outros seres sencientes. Tomemos como exemplo um 

arhat. Uma pessoa extremamente preocupada com os problemas do 

seu próprio ego pratica meditação até atingir concentração unifocada 

perfeita. Então, ela se concentra na natureza última da sua mente até 

que realize a vacuidade e descubra a paz do êxtase eterno da liberação, 

ou nirvana. Ela trabalhou com tanto afinco e por um tempo tão longo 

por essa experiência que, ao obtê-la, ela se esquece dos outros seres 



sencientes e apenas deseja permanecer ali, para sempre, desfrutando 

da sua concentração no êxtase eterno. É sem dúvida uma grande con-

quista, mas, do ponto de vista Mahayana, egoísta.

O curso de meditação

Agradeço muito pelas perguntas interessantes, mas agora temos que 

parar. Cinco dias é muito pouco para compreender este tema. Leva 

tempo. Se você perguntar aos alunos mais experientes, eles dirão que 

até mesmo o nosso curso regular de meditação de um mês não é nada5. 

Nele, há ensinamentos, livros, grupos de discussão, debate e muita 

meditação, mas ainda assim o tempo é muito curto.

Por isso, neste curso, estou mais interessado em proporcionar-lhes 

alguma experiência meditativa por meio da prática de certas técnicas 

do que em oferecer uma grande quantidade de informações factuais. 

Se eu lhes ensinasse muita filosofia intelectual, vocês enlouqueceriam. 

Prefiro que voltem para casa pensando: “Sim, este curso de meditação 

realmente me ajudou. Algo mudou na minha mente”. É claro que 

informação intelectual é necessária, mas cinco dias é muito pouco 

tempo para que eu seja capaz de transmitir tudo.

Então, simplesmente coloque a sua mente em ação tanto quanto 

puder. Não espere receber realizações; apenas aja. Se o fizer, talvez até 

mesmo neste breve período você experimente o doce sabor do mel da 

sabedoria dhármica. Essa experiência pode ajudá-lo a resolver todos 

os seus problemas psicológicos. Isso é possível. Se você apenas recebe 

informação intelectual, não há ação, nem experiência, nem mudança 

5 Aqui, Lama se refere ao curso anual de meditação realizado a cada outono no 
monastério de Kopan, em Katmandu, no Nepal.



	 . . .  perguntas e respostas . . . 	 69

na mente, nem interesse no tema. Enfim, se você quiser apenas infor-

mação intelectual, estude budismo em uma universidade. Você pode 

perguntar: “O que é carma, caro professor?” Eu lhe digo, se você com-

parar o que um professor universitário diz sobre carma com o que 

estamos fazendo aqui, verá uma grande diferença. Mas você não pre-

cisa simplesmente acreditar em mim; verifique por si mesmo. A nossa 

escola é de um tipo bem diferente.

A minha abordagem é expor o seu ego para que você o veja pelo 

que ele é. Por isso tento provocá-lo. Não há nada de diplomático 

nessa tática. Temos sido diplomáticos por incontáveis vidas, sem-

pre tentando evitar confrontações, jamais encarando os nossos pro-

blemas. Esse não é o meu estilo. Eu gosto de enfrentar os problemas 

de frente e é isso o que quero que você faça também. O sabor de um 

átomo de mel na língua é muito mais poderoso do que anos de expli-

cações sobre o quão doce ele é. Não importa o quanto eu lhe diga 

sobre a maravilhosa doçura do mel, você ainda pensará: “Bem, talvez 

seja doce, talvez não”.

Portanto, se você dedicar os cinco dias deste curso de meditação 

aos outros seres sencientes, sem nada para você, isso já resolve tudo. 

Esse tipo de motivação é o mais valioso.

Eu já vi muitos jovens ocidentais envolvendo-se com todo tipo de 

viagem. Eles amam falar das suas experiências: “Eu fui para um curso 

de meditação. Um lama tibetano ensinou coisas incríveis...” Contudo, 

embora você tenha feito o curso, nada na sua natureza básica mudou. 

Você não absorveu nada que o fizesse feliz. Ouvir ensinamentos do 

Dharma como só mais uma viagem é perda de tempo.

No entanto – esqueça por ora a realização da iluminação –, se os 



70	 . . .  ego, apego e liberação . . .

ensinamentos o ajudarem a ver as coisas com mais clareza, facilita-

rem a sua vida, melhorarem a sua comunicação com os outros e o 

tornarem mais amigável, então ouvi-los foi extremamente provei-

toso. Você extraiu mais do que conhecimento árido e intelectual.

E, quando o seu ego surgir, quando você sofrer, quando mentes difí-

ceis o atormentarem, em vez de sentir como se um prego atravessasse 

o seu corpo, pense: “Eu não sou o único que passa por isso. Mesmo 

agora, incontáveis seres sencientes estão vivenciando a mesma coisa”.

Olhe para você neste momento. Observe a sua própria mente 

agitada e descontrolada. Quando começar a perceber a sua própria 

natureza, desenvolverá compaixão por si mesmo. Ao fazê-lo, 

começará a ter compaixão genuína pelo próximo. A compaixão pelos 

outros começa com você; a realização da verdadeira compaixão vem 

de você. Primeiro, compreenda a sua própria situação para, depois, 

sentir afinidade e compaixão por incontáveis seres sencientes. Caso 

contrário, a sua compaixão se mistura com apego. Amor e compaixão 

pelos outros vêm da compreensão da natureza e da situação deles.

Geralmente, dizemos: “Eu te amo, eu te amo”. Mas verifique se isso 

é realmente amor. Talvez você devesse dizer: “Estou apegado a você, 

estou apegado a você”. Amor e apego têm naturezas completamente 

diferentes.

Portanto, quando os problemas surgirem, em vez de se preocupar 

em excesso: “Eu tenho um problema com este curso de meditação”; 

de se tornar demasiado emotivo: “Eu tenho um problema”; ou de 

focar muito no “eu”, observe atentamente como o seu ego interpreta 

essa situação – mas não siga cegamente essa interpretação. Espere. 

Verifique.



	 . . .  perguntas e respostas . . . 	 71

Mesmo quando voltar para casa, continue verificando. Não pense 

que esse tipo de análise não se relaciona com concentração. Ela exige 

muita concentração. Se a sua mente se preocupa com muitas questões 

mundanas, esse tipo de verificação não acontecerá facilmente. Não 

é como a verificação feita nos seus negócios. Ela exige uma intro-

specção profunda, sabedoria e um estado mental alerta.

Isso é tudo por hoje. Muito obrigado. Obrigado.



. . . 6 . . .

Todos os problemas da Terra  
vêm do apego

Você é muito afortunado por esta chance de, com esforço dili-

gente de corpo, fala e mente, buscar a realidade interna, a sua 

natureza verdadeira. Se analisar como viveu a maior parte da sua vida, 

perceberá o quão afortunado é por ter a oportunidade de fazer esta 

busca sequer uma vez. Você é extremamente afortunado.

Não estou inventando isso – “Ah, você é tão bom!” –, tentando 

fazê-lo sentir-se orgulhoso. É verdade. Contudo, o trabalho para 

descobrir que de fato todos os problemas humanos, físicos e mentais 

vêm do apego não é fácil. Leva muito tempo.

Por exemplo, se estiver com dificuldades durante este curso, você 

pode começar a pensar sobre a sua casa: quentinha, com uma cama 

confortável, bolo de chocolate. Você se lembra de todas essas coisas 

agradáveis. Então o seu ego e apego começam a trabalhar: “Bom, 

talvez eu devesse ir embora. Por que ficar? Pelo menos tenho cer-

teza de que me divertirei em casa”. Todos sabemos o que acontecerá 

quando você chegar lá, mas, ainda assim, o apego segue o ponto de 

vista do ego: “A minha cama é tão boa, estarei tão confortável em 

casa; a minha família está lá, posso relaxar e fazer tudo o que quiser; 



	 . . .  todos os problemas da terra vêm do apego . . . 	 73

estarei livre. Aqui não estou, e ainda preciso tentar ser sério. De toda 

forma, minha mente séria não parece estar funcionando, então o mel-

hor mesmo é sair”. O seu apego dualista entra em cena, dizendo-lhe 

várias coisas, tentando convencê-lo até que você diga: “Sim, sim, 

sim...” e parta.

Então você chega em casa, senta-se no seu quarto e olha ao redor. 

Que coisa. Nada de novo. Não há nenhum lugar na Terra onde você 

tenha a garantia de encontrar prazer satisfatório. Não pense que o 

Tibete seja um lugar fantástico, um paraíso onde tudo é prazeroso. 

Nunca foi assim. Como a insatisfação e o apego inevitavelmente 

acompanham este corpo e mente, a sua mandala samsárica de insatis-

fação estará ao seu lado para onde quer que você vá. Mesmo que você 

fuja do seu país com destino a uma caverna nas montanhas, o apego o 

acompanhará. Não há como deixá-lo para trás.

Vale muito mais a pena tentar encarar os seus problemas do que 

ignorar a raiz deles e fugir. Você já fez isso antes; não é uma jornada 

nova, é a mesma velha viagem. Você vai e muda, vai e muda... sem 

parar. Apenas nesta vida, você seguiu o seu apego em tantas viagens.

Tudo é possível com esforço. Para alcançar a realização da paz 

indestrutível e eterna, você precisa de uma mente inabalável para 

treinar. As realizações não acontecem sem o treinamento correto da 

mente. Primeiro, você tem que adotar a determinação: “Por muito 

tempo, servi aos dois departamentos mentais do apego e do ego e ten-

tei agradá-los, mas eles são, na verdade, os meus maiores inimigos, 

a raiz de todos os meus problemas, os destruidores da minha paz e 

alegria”. Você precisa compreender como essas duas mentes ocupam 

e controlam o seu mundo interno.



74	 . . .  ego, apego e liberação . . .

De acordo com os ensinamentos do Buda, enquanto você não 

perceber que o seu inimigo verdadeiro reside internamente, jamais 

reconhecerá que a mente de apego é a raiz de todos os problemas 

experimentados pelo seu corpo e pela sua mente. Todas as suas 

preocupações, depressão e todo o resto vêm disso. Até que o reco- 

nheça, ainda que você possa, ocasionalmente, ter uma boa concen-

tração de uma hora, ela jamais durará. Contudo, se você reconhecer 

a origem psicológica dos seus problemas e compreender a natureza 

do apego e como ele opera para causar agressão, desejo e ódio, a sua 

mente será muito poderosa.

Quando está em um lugar tranquilo, você pensa: “Ah, estou tão 

em paz, a minha meditação está indo tão bem, tive tantas realizações 

incríveis”; mas, ao caminhar na rua ou fazer compras no supermer-

cado, você perde a cabeça quando alguém esbarra em você. Porque 

não está em meditação, mas andando por aí, a sua mente se torna 

completamente descontrolada. Contudo, se compreender a psico-

logia do apego e como ele se encontra na raiz das suas diferentes 

reações, você não perderá a cabeça com tanta facilidade e conseguirá 

controlar a sua mente, não importa onde ou com quem esteja.

Não estou falando de filosofia aqui, mas de verdades baseadas em 

experiência de vida. De fato, não só o budismo, mas todas as religiões 

reconhecem as deficiências do apego. Até pessoas mundanas falam 

das suas desvantagens. Contudo, embora digamos as palavras “o 

apego isto, o apego aquilo”, nós não o reconhecemos verdadeira-

mente como o maior problema da Terra.

Então, o que estou dizendo é que seria maravilhoso se você pudesse 

reconhecer que o seu apego é a causa de todos os seus problemas. 



	 . . .  todos os problemas da terra vêm do apego . . . 	 75

Dificuldades com o seu marido, esposa, filhos, sociedade, autoridades, 

todo mundo; ter uma má reputação; os seus amigos não gostarem de 

você; pessoas falarem mal de você; você não gostar do seu professor, 

lama ou padre – tudo isso realmente vem do seu próprio apego. Veri- 

fique por si mesmo.

A fonte dos problemas

Nós ocidentais sempre temos que culpar algo externo quando as 

coisas não vão bem. “Não estou feliz; é melhor eu mudar isto”. Sempre 

tentamos mudar o mundo ao nosso redor em vez de reconhecer que é 

o nosso próprio apego interno que deve ser mudado.

Por exemplo, quando uma pessoa o chama de ganancioso e o 

fere, você a culpa por sentir-se assim. Contudo, essa mágoa vem do 

seu próprio apego. As pessoas não gostam do seu comportamento 

egoísta e, por isso, chamam-no de ganancioso, ferindo o seu ego. 

Então, em vez de aceitar que estejam apontando para o seu egoísmo, 

o seu apego, com ânsia de sempre estar certo, de sempre ser perfeito, 

faz com que você se irrite e rejeite o que dizem.

O fato de que o seu ego, a sua mente conceitualmente equivocada, 

não aceita críticas é, por si só, um grande problema. O seu ego quer 

que você sempre esteja certo e o seu apego cria uma filosofia própria 

de vida: “Eu não preciso dos conselhos de ninguém, especialmente 

dos meus pais”. Assim, a sua mente se fecha. Então, logo que os seus 

pais começam a falar, sem nem ao menos ouvir o que eles têm a dizer, 

você os rechaça imediatamente. Eles não podem sequer concluir a 

fala. Assim que começam, o seu ego é ferido. Isso acontece porque 



76	 . . .  ego, apego e liberação . . .

ele e o apego já decidiram fechar aquela porta; quando seus pais ten-

tam abri-la, o conflito começa. Isso é tão idiota. Como você é capaz de 

prever que tudo o que os seus pais ou outras pessoas têm a dizer está 

equivocado? No entanto, a supervalorização do seu ego e apego faz 

com que você rejeite completamente os pensamentos deles.

Se perceber as deficiências do apego, você ouvirá o que as pessoas 

têm a dizer sobre o seu comportamento, independente de quem sejam, 

e não começará a discutir assim que elas abrirem a boca. Você pensará 

sobre essas críticas por uma semana ou um mês, analisando se pro-

cedem ou não. Se, após esse exame, você ainda achar que elas não pro-

cedem, você reencontrará essas pessoas e, de uma maneira bastante 

natural e relaxada, conversará com elas enquanto tomam um chá.

Você não deve agir no mesmo dia em que alguém o critica – há 

muito nervosismo, o seu ego está completamente envolvido e todos 

os seus velhos padrões de comportamento profundamente arraiga-

dos encontram-se muito próximos da superfície. Portanto, não reaja 

de imediato. Acalme-se, repense e então responda. Esse tipo de abor-

dagem é muito mais construtivo.

O mesmo vale para um casal com problemas. Em vez discutir com 

o seu parceiro imediatamente, ceda um pouco de espaço. Você não 

precisa necessariamente mudar a substância dos seus argumentos, 

apenas a atmosfera. Não reaja com nervosismo. Crie um pouco de 

espaço para que o seu ponto de vista cresça na mente da outra pessoa. 

É importante conhecer essa abordagem psicológica.

O apego o faz pensar: “Ele é meu pai; eu sou seu filho”; “ela é minha 

esposa; eu sou seu marido”. Quando começa a pensar assim, você está 

pedindo por problemas. O apego sempre cria conflitos e traz dificul-

dades. Em vez de pensar: “Eu quero ajudar o próximo”, você se aferra 



	 . . .  todos os problemas da terra vêm do apego . . . 	 77

às expectativas: “Ele é meu pai, então tem obrigação de cuidar de 

mim”. Desde o início, a sua única pretensão é tirar vantagem dos ou- 

tros. Enquanto a sua motivação vier do apego, você terá dificuldades 

em se comunicar.

É um pouco surpreendente, não é? Aqui, durante este curso, eu e 

você estamos nos comunicando bem. Por quê? Você não sabe nada 

sobre mim. Você veio, está aqui sentado me ouvindo, e ainda conse-

guimos conversar. Por outro lado, você conhece os seus pais a vida 

inteira, vive com seu marido ou mulher há muitos anos, mas a comu-

nicação de vocês não é tão boa. Por que isso acontece? Verifique neste 

momento. Não é ridículo? E é tão simples! Você sequer sabe quem eu 

sou, então como podemos nos comunicar? Não pense que se deve 

ao poder do lama, ao poder do ensinamento do Buda. É o poder da 

sua própria atitude mental. Como, essencialmente, há espaço na sua 

mente, a comunicação é natural. Se você não tivesse esse espaço funda-

mental, independente do que eu dissesse, nada entraria na sua cabeça.

Amor e apego

Enquanto formos movidos pelo apego, que segue as concepções 

equivocadas do nosso ego, tudo o que fazemos é superficial. Quando 

dizemos que amamos o próximo ou tentamos ser religiosos gerando 

compaixão, fazendo caridade etc., é tudo superficial. Essa é uma res-

posta insuficiente para os nossos problemas.

Se analisar com sinceridade o que você realmente quer dizer 

quando fala que ama alguém, descobrirá que o seu “eu te amo” sig-

nifica, na verdade, “quero me aproveitar de você”. Claro, você não 

diz isso em voz alta ou sequer pensa nessas palavras, mas, se verifi-



78	 . . .  ego, apego e liberação . . .

car um pouco mais a fundo, descobrirá que a expectativa egoísta está 

por trás das suas expressões de afeto. Você olha para uma pessoa e, se 

identifica que pode obter algo dela, diz: “Eu te amo”. Esse amor é de 

baixíssima qualidade. Do ponto de vista do Dharma, ele sequer pode 

ser considerado amor. O amor verdadeiro nasce da compreensão 

de que os problemas dos outros derivam do apego profundamente 

enraizado em suas mentes, e baseia-se em um entendimento correto 

da natureza desses problemas. Essa lógica fundamental proporciona 

uma razão profunda, uma razão universal, para ajudar o próximo. O 

amor ordinário é limitado, inconstante e fechado.

Enquanto o seu amor for ordinário, a sua mente estreita continuará 

apontando para um só objeto: “Você é o único para mim; o meu único 

objeto de amor e compaixão”. Esta Terra possui incontáveis átomos, 

mas você escolhe apenas um: “Eu amo este átomo”. Essa mente é tão 

tola, tão absolutamente ridícula. Há um incalculável número de áto-

mos em todo o espaço, porém, limitada pelo apego, a sua mente es- 

treita escolhe apenas um. Então, sempre que encontrar outro átomo, 

você se sentirá inseguro. “Eu realmente amo o meu átomo. Não tenho 

certeza sobre este outro”. É assim que a sua mente funciona. Você se 

fixa em um átomo e desconfia dos demais.

Ao olhar para o átomo escolhido, o que você vê é apenas uma pro-

jeção relativa pintada pelo seu ego sobre aquele objeto. O ego projeta 

que esse objeto é bom, que você pode confiar nele, e, ao acreditar na 

verdade dessa aparência, você o escolhe como seu. Depois, ao ver ou- 

tros objetos, você automaticamente não gosta deles pelo simples fato 

de serem diferentes, e fabrica uma série de razões para a sua aversão: 

“Não gosto da cor, não gosto disto, não gosto daquilo”. Quando você 

se apega a uma coisa apenas, você imediatamente sente ódio das outras.



	 . . .  todos os problemas da terra vêm do apego . . . 	 79

Claro, se utilizo a palavra “ódio”, você vai interpretá-la de uma 

maneira emotiva, mas não é esse o sentido. Um dos seus fatores men-

tais é a aversão, que faz com que você despreze certos objetos, que 

se feche para determinadas coisas. A natureza básica dessa mente é 

classificada como ódio.

Você passa por essas experiências porque a sua mente é desequili- 

brada, desigual. O seu mundo interno está constantemente sendo 

perturbado por esses dois extremos de apego e ódio. O seu apego o 

obriga a escolher um átomo em particular; o seu ódio faz com que 

você sinta que os milhões de outros átomos estão contra você. Talvez 

eu deva utilizar um termo mais psicológico do que “contra” aqui, mas 

não sei qual seria. “Rejeição” talvez fosse melhor. Devido ao apego, 

você tem a mente extrema da aceitação e, em razão do ódio, possui 

a mente extrema da rejeição, a rejeição automática do outro. Esses 

extremos de pensamento adoecem a sua mente.

Outras deficiências do apego

Quando operamos normalmente como seres humanos, nós nos 

comunicamos bem uns com os outros e parecemos bastante saudáveis. 

Contudo, aquelas duas mentes doentes – os extremos de apego à aceita- 

ção e da rejeição cega – estão sempre conosco. Quando as condições 

são favoráveis, elas vêm à tona e nos deixam clinicamente enfermos. 

Não quero apavorá-lo, mas você tem que saber o que está à espreita na 

sua mente, só esperando para sair. Então é muito útil verificá-la cons- 

tantemente. Se você o fizer, nunca terá motivos para perder a cabeça.

Em geral, você apenas segue adiante, sem nunca observar a sua 

mente, e, quando as emoções surgem de súbito, você enlouquece. 



80	 . . .  ego, apego e liberação . . .

Às vezes, você sequer entende o que está acontecendo. Todas as 

impurezas mentais esquizofrênicas, problemas pessoais e sofrimen-

tos de todos os seres do universo vêm do apego.

Às vezes você pensa: “As pessoas não confiam em mim”. Talvez 

não. Porém, a desconfiança que elas têm de você vem do seu próprio 

apego. Elas não confiam em você porque sentem as más vibrações 

do seu apego egoísta. Se você não tivesse essas vibrações, os outros o 

veriam como alguém fácil de lidar e não sentiriam receio.

Se você tem um vizinho com uma forte mente grosseira de apego, 

provavelmente sente medo dele. Você evita aproximar-se da sua casa 

e, se tiver que fazê-lo, age com cuidado, temendo uma reação. Ou- 

tras pessoas também o evitam. Essa situação é comum; todos temos 

familiaridade com ela. Por que isso acontece? Quando os outros não 

gostam de você, é porque conseguem sentir as vibrações das suas 

emoções grosseiras de cobiça e afins. Até os integrantes da sua própria 

família, que gostam uns dos outros, não gostam de você. Tudo isso 

advém do seu próprio apego.

Se você tiver que aprender uma única coisa nos seus estudos do 

Dharma, deveria ser que todos os problemas da Terra vêm do apego. 

Se for capaz de perceber isso, você não terá que se preocupar muito 

com deficiências em outras áreas – “eu não tenho uma boa concen-

tração”. De qualquer forma, apenas concentração não basta. Ao 

dividir todo o Buddhadharma em sabedoria e método, a concen-

tração está mais relacionada à sabedoria dos ensinamentos, enquanto 

o reconhecimento das falhas do apego e a mudança da sua atitude 

mental ao método.

Para descobrir a realização eternamente pacífica da iluminação, a 



	 . . .  todos os problemas da terra vêm do apego . . . 	 81

liberdade interior definitiva, você tem que praticar sabedoria e méto- 

do juntos. Essa prática é como um poderoso elevador que o leva 

direto para o topo de um arranha-céu. Para chegar lá rapidamente, 

você precisa tanto de um elevador potente como de energia elétrica; 

para atingir a paz eterna da cobertura do seu próprio edifício interno, 

você precisa tanto de sabedoria como de método.

Quando as pessoas falam do mal, sempre fazem parecer que ele 

vem de fora delas. Não há um mal exterior. A arte budista Mahayana 

pode retratar demônios de aparência terrível, mas eles são apenas 

símbolos. Jamais acreditamos que o mal seja externo. Ele não é nada 

além da manifestação do ego e do apego. Se alguém perguntar: “O 

que é o mal?” a resposta é: o apego. O apego é o mal; o ego é o mal. Se 

quiser saber as palavras que se referem ao mal, elas são ego e apego.

A gentileza dos outros

Todos os benefícios e felicidade que você já experimentou vieram 

dos outros. Ao nascer, você veio do útero da sua mãe sem nada. Você 

sequer tinha roupas. Os seus pais lhe deram o que vestir, leite, cuidado 

e atenção. Agora que cresceu, você tem roupas e muitas outras coisas. 

De onde elas vieram? Do esforço de outros seres sencientes. Talvez 

você ache que seja do seu dinheiro. Não é possível vestir dinheiro. Se 

ninguém tivesse feito o tecido, não haveria roupas. O bolo que lhe dá 

prazer também é resultado do esforço alheio. Se outras pessoas não 

tivessem se empenhado na produção, não haveria bolo para você. O 

mesmo vale para todos os outros prazeres samsáricos; tudo vem de 

outros seres sencientes, são outras pessoas que os proporcionam a você.



82	 . . .  ego, apego e liberação . . .

É tão difícil acreditar nisso? É demais para você? Pense em tudo o 

que você fez hoje. O leite que tomou – não era o seu leite, era? Do 

mesmo modo, verifique em detalhes o que você possui. Tudo veio dos 

outros. Você nasceu sem nada. As outras pessoas são tão gentis. Sem 

essa gentileza, a vida seria impossível.

Não pense que você galgou os degraus sociais – estudando, tra-

balhando, fazendo dinheiro – e, agora, faz tudo sozinho. Essa é ape-

nas a maneira intelectual encontrada pela sociedade para operar com 

menos percalços. Claro, é impossível sobreviver sem uma sociedade 

organizada. Caso contrário, como o leite da fazenda e as frutas do 

pomar chegariam até você na cidade? A sociedade organizou tudo 

isso para tornar a sua vida e a dos outros mais fácil. Ela também é 

muito gentil.

Outro exemplo da gentileza dos outros relaciona-se à reputação. 

Você é muito apegado à sua boa reputação, a ser querido pelos outros. 

Como isso seria possível se você estivesse sozinho? Como ter uma 

boa reputação sem outras pessoas? Os elogios – “Você é bom, você 

é gentil, você é isto, você é aquilo” – vêm delas. Reputação, comida, 

roupas – todos os seus prazeres – vêm de outros seres sencientes. 

Esquecer-se da gentileza deles e pensar “eu fiz tudo isto” é uma atitude 

mental completamente equivocada e irrealista.

Verifique. Todos os alimentos no supermercado vêm dos esforços 

de outros seres sencientes. Você não é capaz de fazer tudo sozinho. 

Outros seres sencientes mães gastaram a própria energia, trouxeram a 

comida ao mercado e a disponibilizaram para você. Tenho certeza de 

que o seu ego e apego nunca lhe permitiram pensar sobre a gentileza 

do próximo. Ao longo dos éons, esse pensamento sequer passou 



	 . . .  todos os problemas da terra vêm do apego . . . 	 83

pela sua cabeça. Enquanto digo isso, você provavelmente está pen-

sando: “Ah, isso não. Isso é só o que o Lama pensa”. Mas verifique com 

cuidado. É importante. De verdade, não estou brincando.

A prática do Dharma

Se você não verifica com profundidade, sua prática espiritual é apenas 

emotiva. A sua noção do que constitui uma religião permanece vaga 

e todas as suas práticas não passam de rituais vazios feitos de acordo 

com o costume. Religião não é costume de ninguém; o Dharma não 

tem nenhuma relação com costumes. A prática da religião, a prática 

do Dharma, relaciona-se ao alcance de realizações de compreensão. 

O nosso problema é que, por sermos tão ordinários, olhamos para o 

Dharma somente com os nossos sentidos. Dharma não é um objeto 

sensorial; ele não tem nenhuma relação com a percepção dos sentidos. 

Dharma é a visão da mente de sabedoria, aquilo que a sabedoria vê.

Buscar a compreensão da natureza do apego e perceber que todos 

os seus prazeres e a sua própria vida vêm da gentileza e do esforço de 

outros seres sencientes não requer que você seja integrante desta ou 

daquela religião. A prática do Dharma não é sectária: “Eu sou isto, eu 

sou aquilo”. Apenas pratique; apenas compreenda.

Do contrário, ao ouvir uma ideia artificial qualquer, você tentará 

praticá-la – budismo, religião ou qualquer que seja o nome –, mas 

tudo será superficial e forçado. Você não tem nenhuma compreensão; 

as suas ações são de baixa qualidade, quase hipócritas. Em vez de bene- 

ficiá-lo e ajudá-lo a resolver os seus problemas, a ideia em si apenas 

polui a sua mente.



84	 . . .  ego, apego e liberação . . .

Veja, por exemplo, o que os comunistas tentaram fazer. A filosofia 

deles é a da mudança externa radical. Tentar mudar o mundo externo 

sem antes mudar o interno é pedir por problemas. Não estou falando 

de política aqui; falo de psicologia humana. Não tenha uma visão 

superficial dos problemas humanos. É impossível mudar as coisas 

dessa maneira. Olhe fundo, tenha uma visão ampla e não se contente 

com meras ideias.

Você ouve uma determinada ideia e pensa: “Nossa! Parece uma 

boa”. É algo comum, especialmente entre os ocidentais. Eles são tão 

intelectuais; amam ideias, não importa quais sejam. Assim que ouvem 

algo de que gostam, lá estão eles tentando praticá-la: “Uau, que ideia 

fantástica! Eu amo essa ideia!” Mas eles não sabem como uni-la com a 

ação, que é muito mais importante do que apenas uma boa ideia em 

si. Se não houver essa união, as ideias são como o céu e você como a 

terra – ambos jamais se encontrarão. Seja realista.

Igualando os outros

É muito difícil igualar as coisas sem antes mudar a atitude mental 

das pessoas. Você não pode forçar os outros a serem iguais – isso é 

impossível. Sem a mudança da sua atitude mental de apego, é impos-

sível encontrar uma igualdade entre todos. O que você pode fazer, no 

entanto, é transformar completamente o seu mundo interior. Sem a 

necessidade de alterações externas radicais, você é capaz de alcançar 

a igualdade interna plena e transformar a sua mente extrema em uma 

perfeitamente equilibrada. É assim que nos igualamos aos outros. Isso 

é bastante lógico.

Quando você alcança o equilíbrio mental além dos dois extremos 



	 . . .  todos os problemas da terra vêm do apego . . . 	 85

do apego e do ódio, a sua natureza interna é uniforme e pacífica, em 

vez de conflituosa. A experiência de igualdade interna também lhe 

proporciona uma visão esplendorosa do mundo externo. Você é 

capaz de perceber que a beleza reside sob a superfície, que a verda-

deira beleza humana está dentro da pessoa, além da forma apreen-

dida pela sua percepção sensorial. Essa visão extremamente realista 

desperta em você um sentimento de afeto pelo próximo.

Como é possível viver sem se relacionar com outros seres 

humanos? É inviável. Você não pode viver sem eles. Ao longo de 

toda a vida, sua mente e cérebro se relacionam com outras pessoas. 

Logo, elas têm grande influência sobre o que passa por sua mente. É 

por isso que a maior parte dos problemas humanos tem origem em 

outros seres humanos. Nós imitamos uns aos outros. Esses proble- 

mas não vêm de um lugar distante. Para interrompê-los, sua atitude e 

comportamento precisam se tornar compassivos.

Quando perceber o quão gentis os seres sencientes mães têm 

sido, ao invés de vê-los como repulsivos ou indesejados, você os 

verá como belos. No lugar de rejeitá-los, você terá espaço em sua 

mente para sentir amor verdadeiro – um amor intenso e profundo 

por todos os seres sencientes –, baseado em razões sólidas, não levi-

anas. Você sentirá equilíbrio interno em vez dos extremos habituais 

de apego e ódio.

A razão lógica para sentir que todos os seres sencientes são iguais 

é que todos eles, igualmente, buscam a felicidade, e nenhum deles, 

incluindo você, quer ser infeliz. Pense: “Todos os seres sencientes 

querem ser felizes e nenhum deles, incluindo eu, deseja sofrimento. 

Todas as vezes que experimento um sentimento desagradável, quero 

que ele cesse de imediato. Embora basicamente todos os seres sen-



86	 . . .  ego, apego e liberação . . .

cientes desejem, de modo idêntico, felicidade e liberdade do sofri-

mento, desses incontáveis bilhões de seres, a minha mente caprichosa 

escolhe apenas um para fazer feliz e se esquece dos demais. Quando 

encontro alguém que me inquieta, eu o vejo como um inimigo e 

quero prejudicá-lo, e, quando um inimigo tem sorte, sinto inveja”. 

Uma mente assim é irrealista, desequilibrada e extrema.

É como se duas pessoas igualmente famintas e sedentas batessem 

à sua porta. Você olha para ambas, mas escolhe apenas uma: “Você 

pode entrar”, enquanto diz à outra: “Você não. Vá embora”. Você 

tem consciência de que ambas passam pelo mesmo apuro, que estão 

com muita fome e sede, mas a sua mente extrema e estreita escolhe 

uma – “Entre, eu amo você. Vista estas roupas limpas; coma e beba” –, 

enquanto rejeita a outra sumariamente.

Essa é a ação de uma mente estreita, tola e extrema. Tudo vem da 

visão equivocada do apego, uma mente desequilibrada que age de 

maneira irrealista e que certamente não tem relação alguma com o bud-

ismo ou com qualquer outra religião. Mesmo do ponto de vista científ-

ico e materialista, ela continua sendo irrealista; até pessoas comuns, 

não religiosas, percebem facilmente que esse tipo de mente é ridículo.

Então, o que quero dizer quando falo para você gerar um senti-

mento de igualdade em sua mente com relação a todos os seres sen-

cientes e concentrar-se nele? Bem, a primeira etapa na prática do 

equilíbrio Mahayana é fazer a meditação analítica – refletir um pouco 

sobre a igualdade entre todos os seres sencientes, como expliquei 

acima – e, depois, ao atingir um ponto em que você, pelo menos 

intelectualmente, é capaz de ver essa igualdade, permitir que a sua 

mente permaneça nesse sentimento. Aproveite essa sensação. É uma 



	 . . .  todos os problemas da terra vêm do apego . . . 	 87

experiência extraordinária. Você também deve preservar esse senti-

mento de equilíbrio nos intervalos entre as suas sessões de meditação 

– caminhando, comendo, em tudo o que fizer6.

É muito importante reconhecer que todo desejo, ódio e outras 

delusões, juntamente com os problemas que decorrem delas, vêm 

do apego e do ego. Na verdade, entre os dois, apego e ego, o ego vem 

primeiro. As delusões começam com o ego; o apego o acompanha. 

Como isso acontece? O conceito do ego constrói uma projeção do 

“eu” e pinta essa projeção poluída com uma camada de qualidades. 

Depois, quando esse eu – superficial, artificial e ilusório – começa a 

olhar para os prazeres do mundo sensorial, ele rotula certos objetos 

como desejáveis. O apego surge nesse momento, fixando-se ou afer-

rando-se a esses objetos atraentes. Essa é, em resumo, a evolução do 

apego.

Assim que o seu ego diz “eu”, você automaticamente se identifica 

como algo totalmente separado dos outros átomos, das outras pes-

soas. Com base nessa visão de duas coisas distintas – eu e o outro –, 

você percebe, espontaneamente, esse “eu” como o mais importante. 

Depois, com apego, sua mente estreita escolhe um átomo específico 

como fonte de prazer sensorial. Isso, por sua vez, faz com que você 

veja todos os outros átomos como irrelevantes ou hostis. É assim que 

tudo começa.

Em outras palavras, quando seu ponto de vista parte da alucinação 

de um eu independente, que existe por si mesmo, você imediata-

mente aceita a existência do outro. Ele, então, aparece como com-

pletamente separado de você. Se não houvesse o eu, não haveria o 

6 Veja o Apêndice, a meditação de equilíbrio Mahayana.



88	 . . .  ego, apego e liberação . . .

outro. No entanto, você aprofunda essa separação, e é dessa divisão 

que surgem todos os problemas samsáricos. Tudo isso é obra do ego, 

um produto da ignorância. É a ignorância que causa o ego.

A roda da vida

O Buda demonstrou isso com uma imagem ao criar a roda da vida. 

Você já deve ter visto thangkas dela; são bastante comuns. Existem mui-

tos detalhes, mas, no centro, há um porco com as penas da cauda de 

uma galinha em sua boca. O bico da galinha segura a cauda de uma 

cobra, enquanto a cobra é representada mordendo a cauda do porco. A 

roda da vida não é apenas um item da cultura tibetana. Trata-se de um 

ensinamento profundamente simbólico criado pelo próprio Buda7.

Certa vez, alguns discípulos estavam em busca de um presente para 

enviar a um rei vizinho não budista. O Buda orientou-lhes como pin-

tar a roda da vida e sugeriu que a enviassem ao rei apenas como uma 

obra de arte, sem qualquer explicação adicional. Depois de receber 

o presente, o rei o observou continuamente, até que, um dia, com-

preendeu o que representava. A própria imagem lhe transmitiu a 

mensagem. Ele percebeu que o ego, o apego e a aversão são os piores 

dentre todos os venenos e as causas de todo sofrimento. Se você tam-

bém tiver uma arte dhármica no seu quarto, ela pode ter um efeito 

benéfico similar na sua mente.

O oposto também é verdadeiro. Tome os filmes como exemplo. Às 

vezes, o que você vê na tela causa medo; outras vezes, provoca tanta 

7 Veja O sentido da vida, por Sua Santidade o Dalai Lama.



	 . . .  todos os problemas da terra vêm do apego . . . 	 89

tristeza que você chora. Não é realidade; é uma ilusão. Ainda assim, 

sem discriminação, o espelho da sua mente absorve e reflete todo lixo 

que aparece diante dele. O que vê pode ter um efeito intenso sobre 

você. Por isso, é muito importante permanecer consciente de como 

pessoas e coisas ao seu redor afetam sua mente. Verifique. Elas estim-

ulam apego ou ódio? Será fácil de distinguir se você estiver psicologi-

camente alerta, mas, de modo geral, você ignora o seu mundo interno. 

O seu ego pode estar ali dentro transformando a sua mente em uma 

latrina, mas você acha que está tudo bem; você não se importa. Con-

tudo, se alguém tentasse construir um banheiro dentro da sua pro-

priedade, bem ao lado da sua casa, você ficaria bravo, não ficaria? É tão 

ridículo. Você não sabe o que realmente lhe proporciona felicidade.

Então, na roda da vida, o porco simboliza a ignorância, a galinha o 

desejo aferrado e a cobra o ódio. É uma demonstração externa perfeita 

de como as delusões, começando pela ignorância, desenvolvem-se 

na mente. Isso não têm relação alguma com uma viagem oriental, o 

lance de um lama ou qualquer outro tipo de viagem. A roda da vida 

se aplica a todos os seres samsáricos igualmente e é uma explicação 

científica de como o nosso mundo interno evolui.

Sabedoria, amor e equilíbrio

Agora você entende por que o Buda sempre enfatizou que devemos 

abandonar a ignorância e desenvolver a compreensão. Ele não tinha o 

menor interesse em jogos, rituais ou teorias religiosas. Os seus ensina-

mentos sempre ressaltaram ações baseadas em sabedoria como a 

única solução para os problemas.



90	 . . .  ego, apego e liberação . . .

A descoberta principal do Buda foi que a poluição da ignorância é 

a raiz de todos os problemas e que dela vêm o apego, o desejo afer-

rado e o ódio. Portanto, ele sempre destacou que apenas uma mente 

integrada e compreensiva seria capaz de superar as impurezas mentais. 

Você pode fingir o quanto quiser que tem tudo sob controle, mas, sem 

compreensão, é incapaz de eliminar qualquer problema.

Se conquistar o seu principal inimigo – o inimigo interno do apego –, 

você controlará toda energia externa, todas as outras pessoas; porém, 

se tentar exercer esse controle apenas com o poder do seu ego, será 

impossível. Você acha que é capaz de controlar os outros, mas não é. 

Não há como alcançar o muné muné interno pelo poder do ego. Você 

se lembra do mantra do Buda, om muné muné mahamunayé soha? 

Controle, grande controle, o maior controle. Para realizar o muné 

muné interno, você tem que derrotar o inimigo interno do apego. Se 

conseguir fazê-lo, poderá controlar qualquer coisa.

Quando o Buda meditava para alcançar a iluminação, os maras 

declararam guerra contra ele e tentaram de tudo para interferir em sua 

meditação. Em certo momento, eles o atacaram com uma saraivada 

de flechas. Em resposta, ele entrou em concentração unifocada em 

equilíbrio e amor universal e transformou todas as flechas em flores. 

Nada que os maras lançavam contra o Buda era capaz de feri-lo. Ele 

controlou tudo com a sua bomba atômica interna de amor universal. 

Com amor, ele conquistou o mundo inteiro.

O conhecido iogue tibetano Geshe Ben costumava dizer: “Quando 

eu era um ladrão, saía armado até os dentes com facas, lanças e fle-

chas, roubando durante o dia e furtando à noite, subtraindo tudo 

o que o meu ego e apego desejassem. Naquele tempo, os inimigos 



	 . . .  todos os problemas da terra vêm do apego . . . 	 91

estavam em todas as partes e era difícil encontrar prazeres samsári-

cos. Quando me tornei um monge e mudei minha vida, os inimigos 

desapareceram, todos se tornaram meus amigos e, agora, os prazeres 

samsáricos têm que disputar entre si pela minha atenção”.

Essa foi a experiência dele. Num primeiro momento, a sua mente 

equivocada e o apego fizeram com que ele pensasse que precisava 

de poder para conquistar amigos, e, por isso, ele dedicou todo o seu 

tempo lutando e matando outras pessoas. Contudo, quanto mais 

lutava, menos amigos e mais inimigos tinha, e suas experiências de 

prazer eram poucas e esporádicas. Então, quando percebeu que o seu 

modo de pensar estava completamente equivocado, ele depôs suas 

armas e descobriu que todos os seus inimigos haviam desaparecido, 

todos os seres sencientes eram seus amigos e ele tinha mais prazeres 

samsáricos do que era capaz de desfrutar.

Tomemos, como exemplo, uma situação em que você é confron-

tado por uma pessoa extremamente irada. Se, ao invés de retaliar, 

você responde com calma, amor e compreensão, a sua energia 

pacífica acalma automaticamente essa pessoa. Se você se irritar e 

responder com raiva, ela só ficará ainda mais agitada do que já está. 

É simples assim.

Portanto, a única ferramenta necessária para conquistar ambos os 

seus inimigos internos e externos é o amor verdadeiro. Por inimigos 

externos, eu me refiro aos objetos externos que você rotula como 

inimigos devido ao modo como os seus inimigos internos, os dois 

departamentos do ego e do apego, interpretam-nos. Primeiro, você 

desenvolve o equilíbrio e, depois, gradualmente, a bodhicitta.

Aqui está outro exemplo. Digamos que você tem um filho único. 



92	 . . .  ego, apego e liberação . . .

Quando ele faz bobagem, você sabe que ele está sendo tolo, mas, 

devido ao seu grande amor por ele, isso não o incomoda; você aceita 

tudo o que ele faz. Se outra pessoa fizesse exatamente o mesmo, você 

enlouqueceria – não pelo ato em si, mas pela maneira como você o 

interpreta. Porque os seus olhos veem o seu único filho como belo, 

você é capaz de controlar a sua raiva e abrir uma exceção, mesmo 

quando ele faz algo ruim.

Do mesmo modo, se, por meio do equilíbrio, você chegar à 

compreensão da condição e natureza humanas em seu nível mais 

profundo, tal como a sua visão positiva lhe permite relevar o 

mau-comportamento do seu filho único, você será capaz de tolerar as 

atitudes tolas de qualquer ser vivo no universo. Assim como com seu 

filho bagunceiro, o comportamento estúpido de outras pessoas não o 

incomodará. Já que compreende a natureza básica da mente, você vê 

todos os seres como belos.

Além disso, você sabe que, quando o seu filho está agindo mal, ele 

está sob o controle da mente superficial; o seu apego está seguindo o 

ponto de vista limitado do ego. Você sabe que ele não quer agir como 

um tolo, mas é compelido psicologicamente por sua mente descon-

trolada. Ele não tem liberdade. Você apenas sente mais compaixão 

por ele. Os dois departamentos do ego e do apego o oprimem, esma- 

gam-no completamente. Quando o seu filho único se encontra nesse 

apuro, você não precisa dizer para si mesmo: “Ah, eu tenho que gerar 

compaixão”. Ela vem automaticamente. Devido à sua compreensão 

da natureza humana, a compaixão é espontânea; você não precisa 

gerá-la de um modo artificial.

Em resumo, é fundamental reconhecer, finalmente, que o 



	 . . .  todos os problemas da terra vêm do apego . . . 	 93

apego é o seu maior problema e o seu maior inimigo. Os seus pro- 

blemas não estão fora de você. Como um passo nessa direção, você 

deve realizar a meditação de equilíbrio.

Igualar os outros não significa alterar radicalmente o mundo 

externo. Está na mente. Também, como eu disse antes, é absoluta-

mente lógico que você se sinta igual a todos os seres sencientes. Com 

conhecimento-sabedoria analítico, cultive o sentimento de igualdade. 

Quando o seu intelecto chegar a esse ponto, deixe que a sua mente 

permaneça nesse sentimento de igualdade pelo tempo que você con-

seguir; mantenha concentração unifocada em equilíbrio o máximo 

possível. Quando houver distrações, retome o seu raciocínio lógico 

e repita para si mesmo a natureza e as deficiências do apego. Quando 

chegar à conclusão de que você é igual aos outros, deixe que a sua 

mente descanse, mais uma vez, nesse sentimento de equilíbrio. Con-

tente-se com isso. Apenas permaneça aí. Neste momento, isso é muito 

melhor do que intelectualizar.

Então, na próxima sessão, pratique a meditação de equilíbrio. Nós nos 

encontraremos na sequência. Muito obrigado.



Vajrapani Institute, 1983

C
ar

ol
 R

oy
ce

-W
ild

er



. . . 7 . . .

Desenvolvendo equilíbrio

Quando você tem o primeiro gostinho do equilíbrio, mesmo 

que pequeno, a experiência é extremamente poderosa. Com 

ele, as suas realizações têm início; você começa a realizar a mente 

pacífica. As realizações vêm aos poucos. Elas começam lentamente, 

desenvolvem-se de forma gradual e, ao final, tornam-se eternas ou 

perpétuas. Você provavelmente pensa que os resultados da meditação 

analítica estão bem distantes: “Se eu fizer um curso de meditação de 

cinco dias, talvez no ano que vem consiga um pouco de paz mental”. 

Não pense dessa maneira; é um equívoco. Se você ativar a sua sabe-

doria, experimentará os efeitos desde já; os resultados serão imediatos.

Talvez você pense: “Nossa, como pode? Isso é budismo; e o carma? 

Se eu começar a criar carma agora, certamente terei que esperar 

pelos resultados. A causa antecede o resultado. Como posso medi-

tar durante cinco dias e experimentar o resultado no dia seguinte ou 

meditar por uma hora e obter resultados imediatos? Isso é impos-

sível”. Se o seu pensamento for esse, ele está errado. O carma sobre o 

qual o budismo fala é a reação momento a momento, um fenômeno 

de um minuto ao outro. Não leva necessariamente horas ou mais para 

trazer resultado.



96	 . . .  ego, apego e liberação . . .

Você sabe como um relógio opera. Segundo a segundo, exerce-se 

uma força e o relógio reage imediatamente. Com os resultados da 

prática meditativa ocorre o mesmo. Você pode experimentá-los 

instantaneamente. O efeito está bem ali.

Claro, se você obtiver uma experiência verdadeira de equilíbrio, 

ninguém será capaz de perceber. As realizações não podem ser vistas 

de fora. Elas não são objetos dos sentidos. Mas, se aparecessem sob 

uma forma material, elas seriam enormes.

Você pode constatar por conta própria que, até mesmo durante este 

breve curso de cinco dias, a meditação tem um efeito imediato. Ela é 

muito poderosa. E você é capaz de deduzir o que acontecerá se per-

sistir: “Se eu continuar a agir bem, com compreensão e esforço cor-

retos, não há dúvida de que conseguirei alcançar realizações pacíficas 

duradouras e a experiência da alegria eterna. Quando ouvi esse tipo de 

conversa pela primeira vez, estava cheio de dúvidas. Não acreditava 

que esse estado poderia existir. Contudo, agora, por meio das minhas 

próprias pequenas ações e com um entendimento mínimo da natureza 

da minha mente, embora eu ainda não tenha alcançado nenhuma reali- 

zação duradoura, posso constatar que, se colocar a minha mente na 

direção correta, eventualmente obterei essas experiências profundas”.

Isso é perfeitamente verdadeiro e completamente lógico. Por que 

você não seria capaz de desenvolver realizações iluminadas? Não há 

a menor sombra de dúvida de que você é capaz de se desenvolver até 

a perfeição.

Se eu o incomodasse o tempo todo: “Sim, você tem que ter amor, 

você tem que ter amor. Sim, você tem que ter compaixão, você tem 

que ter compaixão”, se eu ficasse o dia inteiro: “Você deve ter isto, 



	 . . .  desenvolvendo equilíbrio . . . 	 97

você deve ter aquilo, você deve, você deve, você deve...”, você pensaria 

que enlouqueci. Porém, há um método. Ele está aqui, à disposição. 

Tudo o que você precisa fazer é usá-lo. É algo tão simples.

Sentir equilíbrio com todos os seres sencientes sem discriminação 

não é algo que simplesmente inventamos. Você não está tentando 

igualar algo que é inerentemente desigual. O que você tenta é realizar 

como igual aquilo que já é igual. Você busca superar a distorção de 

desigualdade projetada pelos seus dois departamentos, que fazem 

com que você experimente os dois extremos do desejo aferrado e da 

aversão intensa.

Apenas observe ao seu redor. Quem de nós não quer felicidade e 

contentamento? Todos nós queremos. E quem quer sofrer? Ninguém. 

Somos iguais tanto em desejar felicidade como em querer estar livre 

do sofrimento e do apego. Assim, podemos constatar como as nos-

sas mentes são desequilibradas ao se comportarem de maneira tão 

extrema e quantos conflitos vivenciamos como resultado. Se enxergar-

mos isso com clareza, mal acreditaremos no quão ridículos temos sido.

Reconhecendo o verdadeiro inimigo

Você sabe o quão irritado fica quando está empolgado para fazer algo 

divertido e o seu amigo não aparece. Você se sente traído: “Acabou. 

Nunca mais quero vê-lo novamente”. Mas ele o traiu uma única vez. 

Já os dois departamentos do ego e apego vêm traindo você há muito 

mais tempo do que é capaz de imaginar – dias, noites, semanas, meses, 

anos; toda a sua vida; incontáveis vidas – e ainda assim você insiste em 

ser amigo deles. É como trancar a sua casa com o ladrão dentro.



98	 . . .  ego, apego e liberação . . .

É preciso reconhecer que o seu verdadeiro inimigo, o ladrão que 

deseja roubar a sua felicidade, é o ladrão interno, aquele que vive na 

sua mente e que você estima desde tempos sem princípio. Portanto, 

adote a firme determinação de expulsá-lo e nunca mais deixá-lo vol-

tar. Mas cuidado com a forma como aborda essa análise. Não se sinta 

emotivo ou culpado; apenas reconheça a situação com sabedoria.

Se alguém lhe desse uma surra todos os dias e você nunca reagisse, 

seus amigos pensariam que você enlouqueceu. “Você é idiota? Por que 

não revida?”, perguntariam. Mas é exatamente o que acontece conosco. 

Os nossos dois departamentos – especialmente o apego – nos agridem 

dia e noite, mês após mês, ano após ano, e nós os ignoramos por com-

pleto. Se analisarmos mais a fundo, nós nos sentiremos absolutamente 

tolos. De fato, correr atrás das projeções ilusórias do seu ego e seguir 

o apego são coisas extremamente estúpidas; muito mais do que correr 

atrás de mais um homem ou mulher. Isso não é nada.

O maior trapaceiro está dentro, não fora. Não há uma expressão: 

“ninguém nos engana a não ser nós mesmos”? Não é um ensinamento 

do Dharma, mas ainda assim é muito verdadeira. Se a interpretarmos 

do ponto de vista psicológico, ela se torna bastante interessante. Per-

cebe? Se houver sabedoria, até mesmo expressões corriqueiras podem 

ter um forte impacto sobre você. Normalmente, a sua interpretação 

de ditados como esse é bastante superficial e desinteressada, mas, 

quando você começa a investigar o seu mundo interno, até mesmo 

coisas ditas por pessoas comuns podem ter um significado profundo. 

Tudo o que você ouve pode se tornar um ensinamento. Em vez de 

abatê-lo, até mesmo experiências negativas são capazes de desen-

volver a sabedoria. Por quê? Porque você entende de onde as coisas 

vêm e por que elas surgem.



	 . . .  desenvolvendo equilíbrio . . . 	 99

Você provavelmente acha que a situação no seu país é bastante 

razoável e, quando eu apareço e digo que isto está errado e aquilo 

está errado, você pensa: “Do que esse lama bobo está falando? Não 

temos problema nenhum. Ele deve estar falando das suas próprias 

dificuldades. Não traga os problemas da Índia e do Nepal para cá”. 

Certamente você pensará algo assim. Mas, se for honesto, quando eu 

explicar o que de fato são esses problemas e como eles surgem, você 

não será capaz de me contradizer. Claro, qualquer um pode argu-

mentar sobre qualquer coisa. Nós temos uma expressão no Tibete: 

“O filho que mata o pai sempre tem um motivo”. Ele pode discorrer 

sobre as razões de ter matado o pai, mas isso não torna a ação correta.

Os deuses samsáricos do reino sem forma não têm sofrimentos 

grosseiros. A situação deles é completamente diferente da nossa. Eles 

não possuem um corpo físico, apenas mente, e os seus prazeres são 

exclusivamente mentais. Eles não têm preocupações como obter 

um emprego, ir ao trabalho, fazer compras no supermercado, cozi-

nhar etc. Logo, é impossível ensinar-lhes o Dharma; eles não com-

preendem de forma alguma o sofrimento e a inquietação. . Enquanto 

estiverem neste estado, não poderão ser ajudados. Da mesma forma, 

algumas pessoas no ocidente consideram as suas vidas perfeitas e sen-

tem um orgulho extremo por terem tudo. Mas isso não é verdade; os 

prazeres delas não são perfeitos. Elas não têm nenhum controle sobre 

as suas condições nem liberdade verdadeira.

Portanto, você deve decidir, de uma vez por todas, que não se 

curvará mais ao apego. “Embora eu me julgue muito inteligente, 

reconheço agora que sempre segui cegamente o apego aos objetos 

de acordo com a visão do meu ego. Não sou inteligente; sou um 

tolo. Nunca mais serei governado pelo apego ou me prostrarei a essa 



100	 . . .  ego, apego e liberação . . .

mente destrutiva”. É como se alguém ameaçasse matá-lo com uma 

faca e você se prostrasse em gratidão. Ser gentil com o seu apego é tão 

estúpido quanto.

Você compreende? Ao vivenciar o sentimento de equilíbrio, você 

experimenta uma vastidão universal inacreditável. A sua mente es- 

treita e restrita abre-se completamente, já que ela abandona os pensa- 

mentos extremos e adota o caminho do meio. Ela sente um imenso 

conforto e, pela primeira vez, você se torna de fato mentalmente 

saudável. Isso não é só uma teoria; é uma experiência viva. 

Apego às ideias

Caso contrário, já sabemos como somos, não é? Cheios de preconceitos: 

“Eu sou isto; eu sou aquilo. Esta religião é boa; aquela é má”. Nós nos 

apegamos e nos fixamos às nossas ideias, o que só causa inúmeros con-

flitos. Isso é tão irrealista. O apego às ideias só acarreta problemas. Até 

mesmo aqueles que se dizem praticantes religiosos brigam uns com os 

outros porque se aferram a ideias. É algo completamente estúpido e não 

tem nenhuma relação com a verdade, paz, amor ou com a religião em 

si. Conflitos religiosos baseiam-se unicamente em visões equivocadas.

Contudo, somos todos culpados disso. Por exemplo, depois deste 

curso, você chegará em casa e seu amigo lhe perguntará: “Onde você 

esteve nos últimos cinco dias?”

“Fui a um curso de meditação.”

“Você fez o quê?”

“Tinha um lama tibetano. Eu fiz um curso com ele.”

“Você está maluco? Você é ocidental; ele é dos Himalaias. Você não 



	 . . .  desenvolvendo equilíbrio . . . 	 101

acha que pode fazer uma viagem pelas montanhas, né? Enfim, budis- 

mo é tolo. Temos uma fartura de tudo aqui no ocidente; aposto que 

ele lhe disse para renunciar. Espero que você não tenha acreditado nas 

coisas que ele falou.”

Os seus amigos lhe dirão isso e você se sentirá mal; o seu ego será 

ferido e você pensará: “Eu achava que aquele curso havia sido diver-

tido, mas, agora, os meus amigos me desprezam por causa dele”. 

Dependendo da situação, você pode sentir raiva, culpa ou alguma 

outra emoção negativa, o que significa que há algo de errado com você. 

Se, no entanto, você for capaz de ficar relaxado e observar a sua mente 

enquanto é criticado, tal atitude é maravilhosa e muito mais realista.

Enfim, não se apegue a nenhuma ideia, inclusive as do budismo 

ou de qualquer outra coisa que você esteja fazendo. Apenas colo-

que o Dharma em ação; pratique o máximo possível. Se o fizer, será 

fantástico. Se alguém lhe disser que optou por seguir outra religião 

e você se sentir negativo ou inseguro, isso é um erro. Ao invés disso, 

alegre-se com o fato de que essa pessoa está buscando a verdade 

interna e é capaz de vislumbrar a possibilidade de desenvolver a sua 

mente. No lugar de sentir inveja ou insegurança, respeite-a e alegre-se 

com as suas escolhas. Se você se ferir ou sentir-se inseguro porque 

alguém está seguindo uma religião diferente da sua, isso significa que 

há algo de errado com a sua prática, que você não reconheceu a ver-

dadeira origem dos seus problemas e está preso a ideias de bem e mal. 

Tome cuidado com isso.

Se a sua prática for adequada, o resultado será a paz mental. Então, 

quando alguém lhe disser: “Essa prática aí não presta”, você não 

será afetado. São só palavras; como elas podem mudar a verdade? É 



102	 . . .  ego, apego e liberação . . .

impossível. Palavras não são nada. Contudo, se você for um refém 

da sua mente estreita, aferrando-se com apego a ideias e reputação, 

palavras vazias tornam-se gigantescas; para você, um átomo delas 

preenche o universo inteiro. Elas são capazes de feri-lo gravemente. 

No entanto, todas essas experiências vêm da sua própria mente. As 

palavras “bom” e “mau” não podem mudar a realidade. 

O amor verdadeiro deseja que os outros sejam felizes

Quando você tenta ajudar os seus pais, amigos ou alguma outra pes-

soa, pode parecer que está de fato ajudando, mas, se o faz a partir do 

apego, de forma tendenciosa, constatará – ao analisar com um pouco 

mais de profundidade – que, ao invés de ajudar, você pode muito bem 

estar prejudicando. É provável que, ao longo da sua vida, você tenha 

tentado ajudar o próximo muitas vezes, mas com que frequência isso 

realmente aconteceu? Quantas vezes você tornou as coisas piores? 

Quantas vezes a sua pretensa ajuda produziu apego na mente da outra 

pessoa? Verifique isso.

Quando você decide ajudar outras pessoas a partir do apego, é 

comum que o resultado seja o desenvolvimento do apego delas por 

você. Isso apenas perturba as suas mentes e acarreta conflitos. É como 

se você tivesse enviado um ladrão para roubar-lhes a paz mental. Esse 

tipo de ladrão é muito pior do que aquele que somente rouba os seus 

móveis. Perder algumas peças de mobília não machuca tanto, não é 

mesmo? Hoje, você não tem mobília; amanhã, você pode comprar 

algo. Substituir a paz mental é muito mais difícil do que a troca de 

algumas cadeiras. Não é possível comprá-la em uma loja, indepen-

dente de quanto dinheiro você tenha. Então verifique se a sua ajuda é 



	 . . .  desenvolvendo equilíbrio . . . 	 103

realmente válida ou não. Ela resolve o problema ou cria outros? É isso 

que precisa ser definido.

Você pode ver por conta própria como o funcionamento do apego 

é ridículo. Digamos que estamos todos em um quarto. Um amigo 

aparece com um bolo delicioso e o oferece a apenas uma pessoa, que 

fica ali sentada comendo sem compartilhá-lo conosco. Vamos ficar 

loucos, não vamos? Seremos consumidos pela inveja. As nossas men-

tes funcionam assim. Ao invés de nos alegrarmos – “Nossa, como ele 

é gentil! Trouxe um bolo delicioso até aqui para ela. Espero, sincera-

mente, que ela o aproveite” –, sentimo-nos prejudicados e invejosos 

por não termos ganhado um pedaço. A nossa mente é ridícula assim. 

Verifique a psicologia disso. Na superfície, a nossa reação parece rela-

cionar-se apenas ao bolo, mas, se formos um pouquinho mais fundo, 

descobriremos o que a nossa mente de fato está pensando: “Eu quero 

ser feliz. Não quero que ela seja feliz”.

Isso não é algo intelectual. Não conteste o que estou dizendo: “Eu 

não penso assim”. Eu sei que conscientemente você não pensa que 

não deseja a felicidade dela, mas, se perguntar ao apego arraigado no 

fundo da sua mente o que ele quer, a resposta será: “Eu quero ser feliz. 

Quero o bolo todinho. Não quero dar a ela um único pedaço”. Se veri- 

ficar com cuidado, chegará a essa conclusão, ainda que, na superfície, 

você pense: “O que você está falando, Lama? Isso nunca passou pela 

minha cabeça”. Tenho certeza de que você está pensando: “O Lama 

está louco. Ele trouxe a sua mente oriental de fantasma faminto aqui 

para o ocidente, onde temos fartura de tudo. Ele não sabe dos super-

mercados; temos bolo suficiente”.

Enfim, apego é apego. Na Índia, as pessoas anseiam por dal, curry e 

arroz; no ocidente, por bolo. Qual é a diferença? O desejo é o mesmo; 



104	 . . .  ego, apego e liberação . . .

só o objeto muda. Você se lembra do que eu disse? O apego não 

depende tanto do preço de algo, mas do valor atribuído pela nossa 

mente, pelo apego. O apego é realmente uma mente bem ridícula.

Todos nós temos pais. Viemos deles e temos, todos nós, problemas 

com eles. Se houver duas irmãs e os pais derem um presente a uma 

e não à outra, o ego da irmã esquecida fica ferido: “Por que não ga- 

nhei um presente? Eles estão discriminando”. Se fosse uma boa amiga, 

se realmente amasse sua irmã, ela sentiria genuinamente: “Estou tão 

feliz que eles deram um presente para a minha irmã. Quero que ela 

seja feliz”. Porém, não há sinceridade. O apego é tão sensível. Algo 

pequeno acontece e você já perde a cabeça. Tudo isso é apego; é a via-

gem do apego.

Compreendendo o apego

Talvez você pense que estou falando demais sobre isso, mas é preciso 

conhecer a viagem do apego por todos os ângulos – a sua natureza e 

como ele funciona. Compreender o apego é muito mais útil do que 

toda a sua fixação com os prazeres dos objetos sensoriais e muito 

mais valioso do que toda a sua educação, que, aliás, apenas ensinou-o 

a desenvolver ainda mais apego. Se você se familiarizar intimamente 

com a atitude e a maneira como a mente do apego interpreta as coisas, 

ficará bastante satisfeito. A sua vida será muito melhor e mais fácil. 

Não será mais necessário esforçar-se arduamente para desenvolver 

bondade amorosa e compaixão; buscar e investigar o modo como 

todas as falhas vêm do apego já é suficiente. A ação correta, a bondade 

amorosa e a compaixão serão resultados espontâneos.



	 . . .  desenvolvendo equilíbrio . . . 	 105

Quando você reconhece a energia do apego, o pensamento puro 

é uma consequência natural. Não é preciso extenuar-se tanto: “Eu 

quero o pensamento puro! Tenho que obtê-lo!” Você não precisa 

aferrar-se à ideia de alcançá-lo. Apenas compreenda a motivação 

do apego e o pensamento puro surgirá por si só. Quando isso acon-

tecer, a sua vida será naturalmente positiva. Pensamentos consci-

entes como: “Eu devo ser bom; eu preciso ser bom” não serão mais 

necessários. Você não precisará intelectualizar as coisas.

Desde que você direcione a sua energia para o canal da paz e 

da sabedoria, ela fluirá espontaneamente nesse sentido. Você não 

precisa pensar muito. Apenas aja do modo correto e faça o seu me- 

lhor para obter realizações; isso basta. Sempre avaliamos as ações 

de acordo com as aparências: “Ele fez isso; isso é mau. Ela fez aquilo; 

aquilo é bom”. Pensamos que as ações se dividem em boas ou más, 

mas ações que são sempre boas ou más não existem; elas não podem 

ser categorizadas dessa maneira. Tudo depende da mente.

Por exemplo, se você faz, com apego, coisas que são normal-

mente consideradas religiosas, elas são negativas. Quem observa de 

fora pode pensar que você está fazendo algo bom, mas estão equivo- 

cados. A maneira adequada de julgar se uma ação é boa ou má é por 

meio da motivação que a fundamenta, não pela ação em si. Não é 

possível predeterminar: “Esta ação sempre será boa; aquela sempre 

será má”. Depende da motivação. Se você for motivado pela preocu-

pação com o próximo e não por apego egoísta, a ação torna-se pura, 

ou positiva. Se a motivação for o apego, ela se torna impura, ou 

negativa.



106	 . . .  ego, apego e liberação . . .

A compaixão supera o apego

Uma história das vidas passadas do Buda, os Contos Jataka, ilustra esse 

ponto. Em uma de suas vidas como um bodhisattva, o Buda vivia em 

celibato e, enquanto meditava em um lugar isolado, encontrou uma 

jovem mulher tão consumida pelo desejo físico desenfreado que se 

tornara suicida. Ele sentiu tamanha compaixão genuína por ela que 

abandonou a vida celibatária, casou-se e ficou com a jovem por 

doze anos. O próprio Buda disse que a experiência foi maravilhosa; 

ela serviu como um poderoso auxílio para a destruição do seu ego 

e levou-o a um plano de realizações superiores. Ao observar as suas 

ações criticamente, diríamos que o casamento com a jovem foi algo 

negativo, uma ação samsárica. Porém, ações não são negativas em si 

mesmas; depende da mente. Como ele agiu a partir da compaixão, ela 

foi positiva. O próprio Buda disse que, espiritualmente, abandonar 

a vida preciosa de um monge com o objetivo de salvar aquela moça 

ajudou-o muito. 

Sempre pensamos “eu quero” ao invés de pensar no que os outros 

querem para, então, ajudá-los. É por isso que todas as nossas ações 

são equivocadas. Se você for motivado por pensamentos puros, ainda 

que, para pessoas comuns, cujas mentes são fixas, as suas ações pos-

sam parecer negativas, elas são, na verdade, absolutamente positivas. 

Não dá para saber de fora. Você só pode ter certeza caso saiba se elas 

foram feitas com uma mente positiva ou negativa.

Ao realizar o pensamento mais puro de benefício para todos os 

seres sencientes mães, o Buda alcançou a iluminação perfeita. Por-

tanto, você tem que pensar: “Posso fazer a mesma coisa. Não há dúvi-

das de que este é o meu caminho até a iluminação. Eu também devo 



	 . . .  desenvolvendo equilíbrio . . . 	 107

realizar esse pensamento puro o máximo possível”. Por que não? É 

muito simples; não há obstáculos. Não pense que você criará pro- 

blemas para si mesmo ao tentar seguir este caminho. Por que haveria 

dificuldades? “Não faz parte da minha cultura”. Não é verdade. Isso 

não tem nenhuma relação com o que geralmente identificamos como 

cultura. Aliás, o que é cultura? Apego? Projeções do ego? Se tudo é 

cultura, talvez eles também sejam. Do contrário, o que seria cultura?

Tentar abandonar o apego e dedicar-se ao bem-estar dos outros 

seres sencientes não é, de maneira alguma, cultura tibetana; esses obje-

tivos não pertencem a nenhuma cultura específica. O que as pessoas 

comuns consideram cultura é aquilo que foi desenvolvido com apego 

aos prazeres dos sentidos, e isso não tem nenhuma relação com o 

conhecimento-sabedoria do Dharma. Isto não é a cultura de ninguém. 

É apenas a cultura da sabedoria; a cultura da sabedoria universal.

A troca de si mesmo pelos outros

A dedicação ao bem-estar de todos os seres sencientes baseia-se na 

equalização do eu com os outros. Porém, lembre-se: igualar-se com 

os outros não significa tentar alterar as circunstâncias externas radi-

calmente. Essa concepção é equivocada. A equiparação acontece na 

sua mente e, com base no equilíbrio, você pratica a troca de si mesmo 

pelos outros8.

Por incontáveis vidas, você desenvolveu apego com base na alu-

cinação contaminada de um “eu” objetivo, que você considera mais 

8 Veja The Kindness of Others, de Geshe Jampa Tegchok, para um ensinamento dessa 
prática.



108	 . . .  ego, apego e liberação . . .

importante do que todas as outras coisas. Reconheça que essa é uma 

concepção falsa cujos resultados são ações equivocadas. Ao invés 

de apegar-se ao seu próprio bem-estar, transfira essa fixação para o 

bem-estar dos outros. Coloque a felicidade deles em primeiro lugar e 

a felicidade do seu ego em último.

Nesta noite, antes de dormir, sente-se na sua cama e faça uma breve 

meditação de troca de si pelos outros. Converta o seu apego à con-

cepção do “eu” para os outros. Se for capaz de desenvolver esse tipo 

de sabedoria, ao invés de ser completamente arrebatado e subjugado 

por todos os problemas, você despertará. As dificuldades farão com 

que você desenvolva sabedoria e lhe darão força e energia adicionais 

para seguir no caminho à iluminação. Além disso, a prática da troca 

de si pelos outros ajuda a eliminar temores. Todos os medos e insegu-

ranças vêm do apego. Quando sentir medo, pergunte-se de onde ele 

vem. Agora você tem a resposta. Ele vem da preocupação excessiva 

consigo mesmo, da alucinação projetada pelo conceito do ego.

Isso basta por enquanto. Você é capaz de ver como, a começar pelo 

exercício da respiração, as meditações que temos feito nestes últimos 

dias de curso colaboram umas com as outras ao invés de se oporem.

Hoje, vocês tomaram os oito preceitos Mahayana9, então, nesta 

noite, não tem jantar. Na verdade, não são vocês que não terão jantar; 

é a mente do apego que ficará sem. Isso me lembra de uma história do 

Tibete do passado. Quando os monges recebiam suas refeições nos 

monastérios, eles se sentavam alinhados em longas fileiras, e os ser-

ventes iam de uma ponta à outra distribuindo a comida. Eles começa-

9 Veja The Direct and Unmistaken Method, de Lama Zopa Rinpoche.



	 . . .  desenvolvendo equilíbrio . . . 	 109

vam pelos monges sêniores e chegavam, gradualmente, aos iniciantes. 

Certa vez, um delicioso iogurte foi oferecido ao monastério e o Geshe 

Ben, que já mencionei, estava lá, sentado um pouco mais afastado na 

fila. À medida que o iogurte era lançado ruidosamente nas tigelas dos 

monges que se encontravam à sua frente, ele começou a se preocupar: 

“Eles estão dando muito iogurte àqueles monges. Não sobrará nada 

para mim”. Subitamente, ele percebeu o que estava acontecendo na 

sua mente e meditou sobre o poder do apego e como ele cria fantasias 

que não têm relação alguma com a realidade. Geshe Ben então virou a 

sua tigela de cabeça para baixo. Quando o servente chegou, ele disse: 

“Não, obrigado; já comi”. Desse modo, ele puniu o seu ego e apego 

egoístas pela obsessão com o alimento que estava sendo servido. Esse 

é um bom exemplo de como praticar um antídoto ao apego. É certa-

mente relevante para nós.

Enfim, garanto que pular alguns jantares não os enfraquecerá ou 

adoecerá, mas, só para ter certeza, nesta noite eu lhes darei uma pílula 

especial de energia psíquica. Ela é feita de terra natural e outras subs- 

tâncias especiais e, em tibetano, é chamada de chu-len, que significa 

“extraindo a essência”. Então, sem muitas expectativas de obter um 

pouco de energia psíquica, ao invés de jantar, tome esta pílula com 

um chá10.

Muito obrigado. Obrigado e boa noite.

10 Veja Taking the Essence, de Lama Yeshe, no site do Lama Yeshe Wisdom Archive.



. . . 8 . . .

Tomar sofrimento e dar felicidade

Somos muito afortunados por termos conseguido identificar o 

apego como o maior de todos os problemas. Quando falamos de 

mal, demônios etc., nós nos referimos ao demônio interno do apego. 

Embora tenhamos buscado, ao longo de incontáveis vidas, a origem 

dos nossos problemas fora de nós mesmos, não há nada externo a ser 

culpado. Portanto, devemos alegrar-nos por termos finalmente locali- 

zado esta causa interna de todo sofrimento.

Podemos ser bem tolos. Digamos que você está em uma casa velha 

e assustadora com alguns amigos. É tarde da noite e vocês estão 

assistindo a um filme de terror. Um dos seus amigos diz: “Não vá ao 

porão; há algo demoníaco lá embaixo”. Então, se você tiver que ir ao 

porão, sentirá medo: “Realmente há algo demoníaco aqui”. Você é tão 

suscetível a superstições. Isso é completamente estúpido. Não existe 

mal externo e qualquer medo dele é apenas a projeção do mal da sua 

própria mente. Se conjecturar bastante, a sua mente supersticiosa cer-

tamente produzirá algo e você passará a ter medo de coisas que não 

temia. Todas essas idiotices vêm do apego.

Portanto, finalmente reconhecer que todas essas coisas negativas 

– demônios, inimigos, mal ou seja lá o termo que vocês usam em 



	 . . .  tomar sofrimento e dar felicidade . . . 	 111

suas conversas cotidianas, em ciência ou religião – vêm do demônio 

interno do apego e substituir, com coragem, o apego por si mesmo 

pela dedicação ao próximo é algo tanto admirável como sábio.

Há inúmeros seres vivos na Terra, mas pouquíssimos sabem sobre 

a troca de si pelos outros. Ainda que essa prática possa ser muito 

desafiadora, ela é extremamente benéfica. Se puder praticá-la, ela o 

ajudará a resolver todos os seus problemas. Mudar a sua perspectiva 

dessa maneira transforma todo sofrimento no caminho pacífico da 

liberação.

Precisamos desesperadamente de um método como esse. A vida 

é sofrimento; as nossas mentes são fracas. A troca de si pelos outros 

é de fato revolucionária, e esta revolução interna, que não tem ne- 

nhuma relação com uma mudança radical externa, transforma com-

pletamente a nossa atitude mental.

Se você acreditasse que o budismo se resume a sentar-se em medi-

tação para a prática da concentração, poderia rejeitá-lo: “Os meus 

joelhos doem; meu corpo não foi feito para isto. Budismo é só um 

lance dos lamas himalaios. Enfim, não posso viver sem trabalhar 

e sem cuidar dos meus assuntos mundanos. O Dharma não é para 

mim”. Contudo, o budismo Mahayana lida com muito mais do que 

apenas sentar-se em concentração. Se for sábio, você será capaz de 

praticar 24 horas ao dia.

Quando surgirem dificuldades ou problemas, ao invés de depri-

mir-se, seja corajoso. Pense: “Ótimo. Se esta dificuldade não tivesse 

surgido, eu poderia pensar que não tenho problemas. Esse problema 

é meu professor; todos eles são meus professores. Eles me propor-

cionam conhecimento-sabedoria e me ajudam a reconhecer com 



112	 . . .  ego, apego e liberação . . .

mais clareza a natureza do apego. Isso é tão maravilhoso. Que todos 

os problemas dos seres sencientes mães amadureçam em mim neste 

instante e que eles possam receber todos os meus méritos, posses e 

sabedoria”.

Se for difícil assumir o sofrimento dos outros em você, primeiro 

pratique consigo mesmo. Da próxima vez que seus joelhos doerem 

durante a meditação, receba essa dor no seu ego e deixe que ele enlou-

queça. Deixe-o perder a cabeça cada vez mais. Pratique isso por uma 

semana.

Depois, pratique receber em si mesmo todo o sofrimento que você 

já experimentou ao longo da vida. O seu ego e apego também não 

gostarão disso, mas deixe que enlouqueçam. Então, pouco a pouco, 

lentamente, estenda a sua prática para receber em si mesmo os sofri-

mentos dos seus pais, amigos, todas as pessoas do seu país e da Terra, 

até que você receba os problemas e sofrimentos de todos os seres sen-

cientes do universo. Depois, sem nenhuma hesitação, dê a eles todas 

as suas posses, felicidade e mérito.

Qual é a técnica para a prática desta meditação de tomar e dar, que 

em tibetano chama-se tong-len? Você a combina com a meditação na 

respiração, que é, basicamente, a meditação na respiração em nove 

ciclos.

Comece expirando pela narina direita. Visualize o ar exalado na 

forma de uma luz branca, cuja essência consiste em toda a sua ener-

gia positiva e sabedoria. Essa luz branca irradia-se para todos os seres 

sencientes nos seis reinos do samsara e além. Ela entra pela narina 

esquerda deles, chega aos seus corações e gera grande êxtase. Visua-

lize o ar que eles exalam na forma de uma fumaça preta densa, cuja 



	 . . .  tomar sofrimento e dar felicidade . . . 	 113

essência são todas as suas negatividades, confusão e sofrimentos 

pesados. Essa energia escura e poluída entra pela sua narina esquerda 

e chega ao seu coração. Não a deixe de fora; traga-a direto ao seu 

coração, para que o seu ego e apego percam completamente a cabeça.

A natureza do apego é tal que, quando surgem problemas, ele os 

afasta cegamente. Essa prática treina a sua mente para lidar com a 

negatividade, sentir compaixão pelos outros e tomar para si os sofri- 

mentos e problemas deles, o que, por sua vez, ajuda-o a superar o 

amor egoísta e a amar o próximo mais do que você mesmo.

Faça o ciclo acima de expirar luz branca pela narina direita e inspi-

rar fumaça preta pela esquerda três vezes. Depois, expire pela narina 

esquerda e inspire pela direita três vezes. Por fim, inspire e expire por 

ambas as narinas três vezes. Concluído cada ciclo de nove respirações, 

concentre-se pelo maior tempo possível na visualização de que você 

e todos os outros seres sencientes purificaram-se de todo sofrimento, 

negatividade e mente dualista, e que se iluminaram plenamente, 

experimentando o êxtase eterno que permeia o seu corpo e mente 

por completo. Quando perder a concentração nisso, retome as nove 

rodadas. Repita o ciclo pela duração da sessão.

Não pense que isso é apenas fantasia e que essa meditação não 

muda em nada o seu próprio sofrimento e o dos outros. Na verdade, 

trata-se de uma prática profunda e, cada vez que você a realiza, ela 

o aproxima, bem como todos os demais seres sencientes, da ilumi-

nação. O maior obstáculo ao estado supremo é o amor egoísta por si 

mesmo, e a melhor maneira de superá-lo é receber todo sofrimento, 

carma e delusões dos seres sencientes e dar-lhes toda a sua felicidade 

e mérito. O modo mais eficaz de treinar a sua mente para superar o 



114	 . . .  ego, apego e liberação . . .

amor egoísta é a prática da meditação em tong-len.

Conclusão

Chegamos agora ao fim deste curso breve, quase como um sonho. No 

início, eu disse que dependia de você se estes cinco dias seriam bené- 

ficos ou não. Para se assegurar disso, você os dedicou à descoberta da 

verdadeira natureza da sua mente para o benefício dos seres vivos em 

toda a extensão do espaço. Porém, se este curso o beneficiou ou não 

provavelmente depende mais do que você fará no futuro com o que 

aprendeu.

Durante o pouco tempo que passamos juntos, você aprendeu a 

fazer meditação analítica e estabilizadora, e seria maravilhoso se 

pudesse continuar a praticá-las quando chegar em casa. Claro, como 

diz um velho ditado tibetano: “Meditação sem estudo é como esca-

lar uma montanha sem os braços”. Em outras palavras, na meditação 

analítica, você precisa de algo para meditar sobre. Com isso em vista, 

nós recomendamos vivamente o estudo e a prática dos ensinamentos 

do lamrim – as explicações dos passos no caminho à iluminação.

Você também aprendeu algumas outras técnicas meditativas: a 

meditação da respiração do vaso, com atenção nas sensações de 

todo o seu corpo; como lidar com as distrações; como escutar o seu 

som interno ao entoar o mantra do Buda; como se recordar das suas 

experiências de vida, retrocedendo ao tempo em que você estava no 

útero da sua mãe; a meditação de equilíbrio; e a troca de si mesmo 

pelos outros com a meditação de tomar e dar (tong-len).

Você sabe, ainda, como tomar os oito preceitos Mahayana. Seria 

fantástico se pudesse fazer isso com regularidade durante a sua vida. É 



	 . . .  tomar sofrimento e dar felicidade . . . 	 115

um método poderoso para lidar com o apego.

O ponto principal das minhas palestras foi tentar oferecer-lhe uma 

experiência de como os dois departamentos do ego e do apego são a 

fonte de todos os problemas e sofrimentos que você e todas as outras 

pessoas já tiveram. Essas duas mentes são o seu pior inimigo e, se um 

dia você quiser encontrar liberdade e alegria verdadeiras, terá que se 

livrar de ambos para sempre.

Portanto, dedique a sua vida ao desenvolvimento da sabedoria que 

compreende a natureza da sua própria mente e trabalha pela felici-

dade dos outros. Tente o seu melhor para evitar prejudicar o próximo 

e para gerar um sentimento afetuoso por todos os seres sencientes.

Muitíssimo obrigado por terem vindo a este curso. Da minha parte, eu 

tive uma experiência maravilhosa. Obrigado, muito obrigado.



. . . Apêndice. . .

A meditação Mahayana de equilíbrio

Esta meditação foi praticada durante o curso de Dromana. Medite em primeira 

pessoa e faça uma pausa entre os parágrafos para contemplar.

Pense: obter apenas a sua própria liberação nunca é suficiente. O apego 

à paz pessoal e o esforço exclusivo para esse fim é tanto egoísta como 

cruel.

Visualize que todos os seres sencientes o rodeiam, com a sua mãe sentada à sua 

esquerda e o seu pai à direita. À sua frente, visualize um inimigo: alguém que não 

goste de você ou que deseje o seu mal. Atrás, coloque o seu amigo mais querido: 

a pessoa à qual você é mais apegado. Um pouco afastado, visualize um estranho: 

uma pessoa pela qual os seus sentimentos sejam neutros.

Pense: não há nenhuma razão para eu ser apegado e ajudar o meu 

amigo ou para odiar e ferir o meu inimigo.

Se o objetivo fosse buscar somente a minha própria paz, não haveria 

motivo para eu ter nascido humano. Até mesmo como um animal eu 

poderia fazer isso. Diversos bichos têm objetivo idêntico ao de pes-

soas bem-educadas – a própria felicidade – e também realizam muitas 

ações negativas, como brigas e destruição de inimigos, traições com 

uma mente política etc., tudo com o fim único e exclusivo da própria 

felicidade. Praticamente não há diferença entre eles, a não ser a forma.



	 . . .  apêndice . . . 	 117

O propósito essencial de eu ter nascido humano é esforçar-me para 

alcançar objetivos mais elevados – conduzir cada ser senciente à feli-

cidade eterna. Isso é algo que nenhum animal é capaz de fazer.

Assim como eu quero evitar o sofrimento e encontrar a felicidade, 

todos os outros seres sencientes desejam o mesmo. Portanto, somos 

todos iguais, e não há uma razão lógica para que eu me importe mais 

comigo mesmo do que com os demais ou para que prejudique inimigos 

ou qualquer outro ser senciente.

Há incontáveis renascimentos, por meio da consciência do meu eu, 

tenho discriminado os outros seres como amigos, inimigos ou estra-

nhos. Chandrakirti disse: “Onde houver a consciência do eu, haverá a 

discriminação do outro”. Do sectarismo discriminativo entre mim e o 

outro surgem o apego e o ódio.

Todos os infortúnios vêm de agirmos sob a influência dessas mentes 

negativas.

A consciência do eu causa o apego a mim mesmo, o que, por sua vez, 

produz apego à minha própria felicidade.

Toda gama de mentes negativas surge do que foi explicado acima.

A raiva é causada pela cobiça e pelo apego, e me faz discriminar todos 

que perturbam a minha felicidade, criando o inimigo.

O apego cria o amigo, que me ajuda, e consolida o inimigo, que me 

prejudica.

A ignorância rotula como estranhos aqueles que nem me ajudam, nem 

me prejudicam.

A raiva me faz odiar e ferir o inimigo; o apego faz com que eu me agarre 

e ajude o amigo; e a ignorância me faz ver o estranho como tendo uma 



118	 . . .  ego, apego e liberação . . .

natureza própria permanente. Ao agir sob a influência dessas mentes 

negativas, eu me coloco em situações difíceis e sofridas.

O apego cria perigos e sofrimento para mim e para os outros. A Terra 

inteira corre o risco de explodir. O apego não oferece paz e traz apenas 

sofrimento.

Desde tempos sem início, as duas ações negativas de ajudar a partir 

do apego e prejudicar a partir da raiva lançaram-me no sofrimento 

samsárico, impedindo-me de alcançar a paz perfeita da liberação e da 

iluminação.

Ações negativas deixam impressões negativas na consciência; elas 

amadurecem em experiências de sofrimento sem fim. Se continuar 

me comportando dessa maneira, experimentarei o mesmo sofrimento 

repetidamente por éons, e nunca receberei realizações nem a ilumi-

nação em si.

Os três objetos, o amigo, o inimigo e o estranho são falsos e foram 

rotulados de maneira incorreta por razões estritamente passageiras. O 

amigo, inimigo e estranho atuais não foram sempre o amigo, inimigo e 

estranho nas minhas incontáveis vidas passadas. Até mesmo o inimigo 

do ano passado pode, neste ano, tornar-se meu amigo, e o amigo de 

ontem tornar-se meu inimigo de hoje. Tudo pode mudar em apenas 

uma hora e isso acontece devido ao apego a comida, roupas e reputação.

As escrituras dizem: “Se, por um momento, você tentar criar laços de 

amizade com um inimigo, ele se tornará seu amigo. O oposto acon-

tece se você tratar o seu amigo como um inimigo. Portanto, o sábio, 

compreendendo a natureza impermanente dos relacionamentos tem-

porais, nunca se apega a comida, roupas ou reputação”.

O Buda disse: “Em outra vida, o pai se torna o filho; a mãe, a esposa; o 

inimigo, um amigo. Tudo muda. Na existência cíclica, nada é certo”.



	 . . .  apêndice . . . 	 119

Logo, não há razão para se apegar a amigos ou para odiar inimigos.

Se a concepção ignorante do eu e seus objetos fosse verdadeira, as 

três designações de amigo, inimigo e estranho deveriam existir desde 

incontáveis vidas anteriores e continuar existindo do presente até 

depois da iluminação. Isso faz com que o conceito de iluminação não 

tenha nenhum sentido, já que a mente sublime e iluminada do Buda 

está completamente livre das delusões e impressões que criam essas 

distinções.

O Buda, a partir da sua compaixão, ensinou a meditação de equilíbrio 

para que eu também possa libertar-me das delusões, impressões e dis-

criminação ignorante. Os conceitos de amigo, inimigo e estranho são 

falsos porque eles e as suas bases são totalmente ilusórios. Não há um eu.

Os meus problemas são criados não pelo inimigo, mas por mim 

mesmo. Nas minhas vidas passadas, prejudiquei os outros por meio 

da ignorância e os resultados dessas ações retornam nesta vida, cau- 

sando-me dificuldades e sofrimento.

O Buda disse: “Em vidas anteriores, eu matei todos vocês e vocês todos 

me mataram. Por que devemos ter apego uns pelos outros agora?”

Chandrakirti disse: “É estúpido e ignorante retaliar, com rancor, 

o ataque de um inimigo na esperança de pará-lo, já que a própria 

retaliação traz apenas mais sofrimento”.

Logo, não há razão para retaliar.

O inimigo é o objeto da minha prática de paciência e me ajuda a superar 

a raiva. Eu não devo odiar este inimigo, que traz paz à minha mente.

O inimigo é infinitamente mais precioso do que qualquer posse mate-

rial. Ele é a fonte de toda a minha felicidade passada, presente e futura. 

Nunca devo odiá-lo. Qualquer posse pode ser renunciada para preser-



120	 . . .  ego, apego e liberação . . .

var a sua paz.

Um inimigo é a minha maior necessidade, a fonte da iluminação de 

todos os seres, incluindo a minha própria. O inimigo é a minha posse 

mais preciosa. Pela sua paz, sou capaz de renunciar a mim mesmo.

De agora em diante, não devo odiar ou ferir o inimigo ou qualquer 

outro ser.

O inimigo que me inflige prejuízo físico e mental está sob o controle da 

sua mente negativa. Ele é como o bastão usado para bater em alguém. 

Não há razão para me irritar ou retaliar causando-lhe mal. Não é culpa 

dele, assim como a dor que experimento de uma surra não é culpa do 

bastão.

Se tivesse sabedoria clara, eu veria que prejudicar o próximo por ódio 

equivale a prejudicar a mim mesmo por ódio. Obviamente, não devo 

prejudicar o próximo.

Todos os seres sencientes, incluindo o inimigo, são objeto da com-

paixão do Buda. Os incontáveis budas mantêm o inimigo e todos os 

outros seres próximos ao coração. Portanto, prejudicar os demais, 

mesmo que minimamente, é como prejudicar os infinitos budas.

O Buda sempre considera todos os seres sencientes, inclusive os 

inimigos, como mais importantes do que ele mesmo. Prejudicar 

insensatamente outro ser para o meu próprio benefício é o ato de uma 

mente de pedra.

O inimigo e todos os outros seres sencientes foram minhas mães 

incontáveis vezes. Os corpos, falas e mentes sagrados dos infinitos 

budas são servos de todos os seres, incluindo os inimigos. Logo, eu 

jamais devo prejudicar qualquer outro ser.



	 . . .  apêndice . . . 	 121

Não ferir o meu pior inimigo – a ignorância na minha mente – e, ao 

invés disso, destruir um inimigo externo equivale a matar um amigo ao 

confundi-lo com um inimigo. Não devo prejudicar o inimigo externo, 

mas sim o interno, a causa real de todo o meu sofrimento.

Devido a realizações transcendentes baseadas na meditação de 

equilíbrio, nenhum bodhisattva jamais veria outros seres sencientes 

como inimigos, mesmo que todos se insurgissem contra ele ou ela.

O inimigo é um mero conceito criado pelo meu ódio, assim como 

amigos e estranhos são conceitos criados pelo meu apego e ignorân-

cia. Não devo acreditar nas percepções distorcidas das minhas mentes 

negativas.

Se investigar com o olho da sabedoria, jamais encontrarei o amigo 

do meu apego ou o inimigo do meu ódio em lugar algum, nem den-

tro nem fora dos seus corpos. A sabedoria me diz que eles são meros 

nomes.

Por todas essas razões, agora sou capaz de ver, claramente, o quão 

estúpido e insensato eu tenho sido desde vidas sem princípio.

Se você puder realizar esta meditação de equilíbrio, ela se tornará a sua posse mais 

inestimável. O equilíbrio traz paz a incontáveis seres e a todas as suas vidas futuras. 

Colofão

Esta meditação vem do manual de meditação de Lama Zopa Rinpoche, The 

Wish-fulfilling Golden Sun of the Mahayana Thought Training. Rin-

poche descreveu-a como mais do que a meditação padrão de equilíbrio, já que 

ele acrescentou algumas técnicas para superar a raiva e desenvolver a paciência.



. . . Bibliografia. . .

Gyatso, Tenzin, Sua Santidade o Dalai Lama. The Meaning of Life: Bud-

dhist Perspectives on Cause and Effect. Traduzido e editado por Jeffrey 

Hopkins. Boston: Wisdom Publications, 1992.

——— . Practicing Wisdom. Traduzido e editado por Geshe Thupten 

Jinpa. Boston: Wisdom Publications, 2005.

Tegchok, Geshe Jampa. The Kindness of Others: A Commentary on the Se- 

ven-Point Mind Training. Boston: Lama Yeshe Wisdom Archive, 

2006. 

Yeshe, Lama Thubten. Becoming Vajrasattva: The Tantric Path of Purifica-

tion. Boston: Wisdom Publications, 2004.

——— . Seja o seu próprio terapeuta e Faça da sua mente um oceano (edição 

compilada). Shiwa Lha, 2024. Disponível gratuitamente em 

www.shiwalha.org.br/livros

——— . A bem-aventurança da chama interior: prática do coração das seis 

yogas de Naropa. Editora Gaia, 2009.

——— . A quietude pacífica da mente silenciosa. Shiwa Lha, 2024. Dis-

ponível gratuitamente em www.shiwalha.org.br/livros

Zopa Rinpoche, Lama Thubten. The Direct and Unmistaken Method of 

Purifying and Protecting Yourself: The Practice and Benefits of the Eight 

Mahayana Precepts. Boston: Lama Yeshe Wisdom Archive, 2002.

——— . The Wish-Fulfilling Golden Sun of the Mahayana Thought Training: 

Directing in the Short-cut Path to Enlightenment. Kathmandu: Monas-

tério de Kopan, 1974. Disponível em www.LamaYeshe.com.



. . . Glossário11 . . .

(sct.: sânscrito; tib.: tibetano)

amor. O desejo sincero de que os outros sejam felizes e o sentimento de que a 
felicidade deles é mais importante do que a sua própria; o contrário do apego.

apego. Uma mente deludida que percebe o seu objeto como atraente, afunda-se 
nele e não é capaz de se separar; uma das seis delusões principais.

arhat (sct.). Literalmente, destruidor do inimigo. Uma pessoa que destruiu o 
seu inimigo interior, as delusões, e alcançou a liberação da existência cíclica.

bodhicitta (sct.). A determinação altruísta de alcançar a iluminação com o 
propósito exclusivo de iluminar todos os seres sencientes. 

bodhisattva (sct.). Alguém cuja prática espiritual está orientada para a realização 
da iluminação. Alguém que possui a motivação compassiva da bodhicitta.

buda (sct.) Um ser plenamente iluminado. Alguém que eliminou todos os 
obscurecimentos que encobrem a mente e desenvolveu perfeitamente todas 
as boas qualidades. A primeira das Três Joias de Refúgio. Veja também ilumi-
nação e Buda Shakyamuni.

Buda Shakyamuni (563-483 a.C.). O quarto dos mil budas fundadores da era 
mundial presente. Nascido Siddhartha Gotama, um príncipe do clã dos Shakya 
do norte da Índia, ele ensinou os caminhos do sutra e do tantra à liberação e à 
iluminação. É o fundador do que veio a ser conhecido como budismo (do sct.: 
buddha – “plenamente desperto”).

Buddhadharma (sct.). Os ensinamentos do Buda. Veja também Dharma.

budista. Alguém que tomou refúgio nas Três Joias de Refúgio – o Buda, o 
Dharma e a Sangha – e aceita a visão de mundo filosófica dos “quatro selos”: 
todas as coisas condicionadas são impermanentes; todas as coisas condicio-
nadas são, por natureza, insatisfatórias; todos os fenômenos são vazios; e o 
nirvana é a paz verdadeira.

11 Um glossário mais extenso pode ser encontrado em www.shiwalha.org.br.



124	 . . .  ego, apego e liberação . . .

carma (sct.: karma; tib.: lä). Ação; as operações de causa e efeito, pelas quais ações 
positivas produzem felicidade e negativas sofrimento.

chakra (sct.). Um centro de energia psíquica; há alguns ao longo do eixo cen-
tral do corpo, como, por exemplo, na área do períneo, no umbigo, coração, 
garganta e topo da cabeça.

Chandrakirti (sct.). O filósofo indiano budista do século VI que escreveu 
comentários sobre a filosofia de Nagarjuna. A sua obra mais conhecida é Um 
guia para o Caminho do Meio (Madhyamakavatara).

chu-len (tib.). Literalmente, “extraindo a essência”. Uma pílula especial prepa-
rada com diversas substâncias sagradas e outras, de acordo com a tradição. 
Meditadores tibetanos as utilizavam como sustento em áreas remotas onde os 
alimentos eram escassos. Lama Yeshe costumava fazer as suas próprias, que 
ele às vezes distribuía aos seus alunos.

compaixão (sct.: karuna). O desejo sincero de que os outros estejam livres dos 
seus sofrimentos mentais e físicos e o sentimento de que a liberdade deles é 
mais importante do que a sua própria. Um prerrequisito para o desenvolvi-
mento da bodhicitta.

consciência. Veja mente.

delusão (sct.: klesha). Um obscurecimento que encobre a natureza essencial-
mente pura da mente, sendo portanto responsável por sofrimento e insatis-
fação. Há seis delusões principais e vinte secundárias; a delusão principal é a 
ignorância, a partir da qual surgem o apego aferrado, o ódio, a inveja e todas 
as demais.

Dharma (sct.). Ensinamentos espirituais, particularmente os do Buda Shakya-
muni. Literalmente, aquilo que mantém alguém afastado do sofrimento. A 
segunda das Três Joias de Refúgio.

doze elos da originação dependente. Os doze passos na evolução da existência 
cíclica: ignorância, formação cármica, consciência, nome e forma, seis senti-
dos, contato, sensações, ânsia (ou desejo), aferramento (ou apego), devir (ou 
existência), nascimento e envelhecimento e morte.

ego. Concepção equivocada de que “eu existo por mim mesmo”; o eu autoexis-
tente. A visão do eu mantida pela mente que não realizou a vacuidade.



	 . . .  glossário . . . 	 125

equilíbrio. Ausência da discriminação habitual dos seres sencientes em amigo, 
inimigo e estranho, proveniente da realização de que todos os seres sencientes 
são iguais em desejar felicidade e em não querer sofrimento e de que, desde 
tempos sem princípio, todos os seres foram tudo uns com relação aos outros. 
Uma mente imparcial que serve como base para o desenvolvimento do grande 
amor, da grande compaixão e da bodhicitta.

existência cíclica (sct.: samsara; tib.: khor-wa). Os seis reinos de existência condi-
cionada, três inferiores – infernos, fantasmas famintos (sct.: preta) e animais – e 
três superiores – humanos, semideuses (sct.: asura) e deuses (sct.: sura). É o ciclo 
sem princípio e contínuo de morte e renascimento sob o controle de delusão e 
carma repleto de sofrimentos. Também se refere aos agregados contaminados 
de um ser senciente.

existência inerente. Aquilo de que os fenômenos são vazios; o objeto de negação 
ou refutação. Para a ignorância, os fenômenos parecem existir de maneira 
independente, por si mesmos, inerentemente. Veja vacuidade.

Gelug (tib.). A ordem virtuosa. A ordem do budismo tibetano fundada por 
Lama Tsongkhapa e seus discípulos no início do século XV.

Grande veículo. Veja Mahayana.

Hinayana (sct.). Literalmente, veículo pequeno ou menor. É uma das duas 
divisões gerais do budismo. A motivação dos praticantes Hinayana para seguir 
o caminho do Dharma é, principalmente, o intenso desejo de liberação pes-
soal da existência condicionada, ou do samsara. Há dois tipos de praticante 
Hinayana: ouvintes e realizadores solitários. Veja Mahayana.

ignorância (sct.: avidya; tib.: ma-rig-pa). Literalmente, “não ver” aquilo que existe, 
ou o modo como as coisas existem. Há, basicamente, dois tipos: ignorância 
do carma e ignorância da verdade absoluta. A delusão fundamental da qual 
todas as outras surgem. O primeiro dos doze elos da originação dependente.

iluminação (sct.: bodhi). Despertar pleno; budeidade. O objetivo supremo da 
prática budista, alcançado quando todas as limitações são removidas da mente 
e o potencial positivo é realizado completa e perfeitamente. É um estado carac- 
terizado por compaixão, sabedoria e habilidade infinitas.

Joia Tripla. Veja Três Joias.



126	 . . .  ego, apego e liberação . . .

Kagyu (tib.). A ordem do budismo tibetano fundada no século XI por Marpa, 
Milarepa, Gampopa e seus seguidores.

lama (tib.; sct.: guru). Um guia ou professor espiritual. Alguém que mostra ao 
discípulo o caminho à liberação e à iluminação. Literalmente, pesado – pesado 
com conhecimento do Dharma.

lamrim (tib.). O caminho gradual. Uma apresentação dos ensinamentos do 
Buda Shakyamuni em formato adequado para o treinamento passo a passo de 
um discípulo. O lamrim foi primeiro formulado pelo grande professor tibeta- 
no Atisha (Dipamkara Shrijnana, 982-1055), quando ele foi ao Tibete em 1042. 
Veja também três caminhos principais.

liberação (sct.: nirvana; tib.: thar-pa). O estado de liberação completa do samsara; 
o objetivo do praticante que busca a sua própria liberdade do sofrimento (veja 
também Hinayana). “Nirvana inferior” é utilizado para se referir a esse estado 
de liberação individual, enquanto “nirvana superior” refere-se à realização 
suprema da iluminação plena da budeidade (veja também Mahayana).

Mahayana (sct.). Literalmente, O grande veículo. É uma das duas divisões gerais 
do budismo. A motivação dos praticantes Mahayana para seguir o caminho 
do Dharma é, principalmente, o desejo intenso de que todos os seres sencien-
tes mães se libertem da existência condicionada, ou do samsara, e alcancem 
a iluminação plena da budeidade. O Mahayana possui duas divisões, Parami-
tayana (Sutrayana) e Vajrayana (Tantrayana, Mantrayana). Veja Hinayana.

mantra (sct.). Literalmente, proteção da mente. Mantras são sílabas do sâns-
crito geralmente recitadas em conjunto com a prática de uma deidade medita-
cional específica, que incorporam as qualidades dessa deidade.

meditação. Familiarização da mente com objetos adequados. Tecnicamente, há 
dois tipos de meditação: analítica e estabilizadora.

mente (sct.: citta; tib.: sem). Sinônimo de consciência (sct.: vijnana; tib.: nam-she) e 
senciência (sct.: manas; tib.: yi). Definida como o que é “claro e cognoscente”; 
uma entidade sem forma que tem a capacidade de perceber os objetos. A 
mente é dividida em seis consciências primárias e 51 fatores mentais.

mérito. Impressões positivas deixadas na mente por ações virtuosas ou dhár-
micas. A causa principal da felicidade.



	 . . .  glossário . . . 	 127

Milarepa. Um grande iogue tibetano (1052-1135); um dos fundadores da escola 
Kagyu do budismo tibetano. Famoso pela relação exemplar com seu profes-
sor, Marpa, seu ascetismo fantástico e suas canções de realização, Milarepa é 
uma das figuras lendárias da história do Tibete.

Nagarjuna (sct.). O filósofo indiano budista do século II d.C. que propôs a filo-
sofia Madhyamaka da vacuidade.

niilista. No contexto deste livro, alguém que, ao ouvir ou ler sobre vacuidade, 
chega à conclusão equivocada de que nada existe; por exemplo, que não há 
causa e efeito das ações ou vidas passadas e futuras. Uma visão extrema, como 
o seu oposto, o eternalismo.

Nyingma (tib.). A ordem “antiga” do budismo tibetano, cujos ensinamentos 
remontam ao tempo de Padmasambhava, o mestre tântrico indiano do século 
VIII convidado pelo rei Trisong Detsen ao Tibete com o objetivo de eliminar 
os obstáculos para o estabelecimento do budismo em seu reino.

orgulho. Uma mente deludida que mantém uma imagem inflada ou superior 
de si mesma, impedindo realizações espirituais e fazendo com que se desres-
peite e despreze os outros; uma das seis delusões principais. Há sete tipos de 
orgulho.

paramita (sct.). Veja seis perfeições.

Paramitayana (sct.). O veículo da perfeição; o primeiro dos dois caminhos 
Mahayana. Este é o caminho gradual à iluminação trilhado pelos bodhisattvas 
que praticam as seis perfeições ao longo dos dez níveis (bhumi) de um bodhi-
sattva, durante incontáveis éons de renascimentos no samsara para benefício 
de todos os seres sencientes. Também chamado de Sutrayana. Veja também 
Vajrayana.

Prajnaparamita (sct.). A perfeição da sabedoria.

prosternação. No budismo, a prática de curvar-se em sinal de respeito diante de 
um professor, um objeto sagrado ou um altar; há diversas maneiras de fazer 
prosternações.

purificação. A erradicação da mente de impressões negativas deixadas por ações 
não virtuosas passadas, que, caso mantidas, amadureceriam em sofrimento. 



128	 . . .  ego, apego e liberação . . .

Os métodos mais eficazes de purificação empregam os quatro poderes opo-
nentes de confiança, arrependimento, resolução e a aplicação dos antídotos.

quatro nobres verdades. O tema do primeiro ensinamento do Buda. A verdade 
do sofrimento, a causa do sofrimento, a cessação do sofrimento e o caminho 
para a cessação do sofrimento como visto por um arya, ou nobre – alguém que 
tem a realização direta da vacuidade.

raiva. Uma mente grosseira que percebe o seu objeto como repugnante e cuja 
função é destrutiva; uma das seis delusões principais.

reencarnação. Renascimento, geralmente dentro da existência cíclica; o corpo 
morre e, de acordo com o carma, a consciência passa para a próxima vida, por 
meio do corpo do bardo (o estado intermediário).

refúgio. A porta para o caminho do Dharma. Um budista toma refúgio nas Três 
Joias temente dos sofrimentos do samsara e com fé de que o Buda, o Dharma e 
a Sangha têm o poder de conduzi-lo do sofrimento para a felicidade, a libera- 
ção ou a iluminação.

respiração do vaso. Uma meditação na respiração em que o foco reside em 
inalar, segurar o ar e exalar. Ensinada por Lama Yeshe no curso de Dromana.

Rinpoche (tib.). Literalmente, “o precioso”. Em geral, um título dado a um lama 
que renasceu intencionalmente em um corpo humano para continuar a ajudar 
os outros.

roda da vida. Geralmente refere-se à representação imagética da existência 
cíclica, cujo aro são os doze elos da originação dependente e o centro mostra 
os três venenos da ignorância, do apego e do ódio.

sabedoria. Diferentes níveis de insight na natureza da realidade. Há, por exem-
plo, as três sabedorias de ouvir, contemplar e meditar. Em termos absolutos, 
há a sabedoria que realiza a vacuidade, a qual liberta os seres da existência 
cíclica e, eventualmente, leva-os à iluminação.

samsara (sct.). Veja existência cíclica.

sangha (sct.). Comunidade espiritual; a terceira das Três Joias de Refúgio. A 
sangha absoluta são os que realizaram diretamente a vacuidade; a relativa são 
os monges e monjas ordenados.



	 . . .  glossário . . . 	 129

seis perfeições (sct.: paramita). Caridade, moralidade, paciência, perseverança 
entusiasmada, concentração e sabedoria. Veja também Paramitayana.

ser senciente (tib.: sem-chen). Qualquer ser não iluminado; qualquer ser cuja 
mente não está completamente livre de ignorância grosseira e sutil.

sofrimento. O estado de estar preso na existência cíclica sob o controle de 
delusão e carma; o tema da primeira das quatro nobres verdades.

sutra (sct.). Um discurso do Buda Shakyamuni; a divisão pré-tântrica dos 
ensinamentos budistas que enfatiza o cultivo da bodhicitta e a prática das seis 
perfeições. Veja também Paramitayana.

Sutrayana (sct.). Veja Paramitayana.

tantra (sct.). Literalmente, fio ou continuidade; os textos dos ensinamentos do 
mantra secreto do budismo. Termo geralmente utilizado para se referir a esses 
ensinamentos em si. Veja também Vajrayana e sutra.

Tantrayana (sct.). Veja Vajrayana.

Theravada (sct.). Uma das 18 escolas nas quais o Hinayana se dividiu pouco 
depois da morte do Buda Shakyamuni; é a escola principal do Hinayana hoje, 
predominante na Tailândia, no Sri Lanka e em Mianmar, e bem representada 
no ocidente.

tong-len (tib.). Literalmente, “tomar e dar”; a meditação de tomar todos os sofri- 
mentos dos seres sencientes em si mesmo e dar-lhes toda a sua felicidade e  
méritos.

transformação do pensamento. Veja treinamento da mente.

treinamento da mente (tib.: lo-jong). Um gênero de ensinamento que explica 
como transformar a mente da estima por si mesmo em estima pelo outro, 
levando, eventualmente, ao desenvolvimento da bodhicitta. Veja também 
tong-len.

três caminhos principais. As três divisões principais do lamrim: renúncia, bodhi- 
citta e visão correta.

três cestas (sct.: tripitaka). As três divisões do Dharma: vinaya, sutra e abhidharma.

Três Joias. O objeto de refúgio para um budista: o Buda, o Dharma e a Sangha.



130	 . . .  ego, apego e liberação . . .

Tsongkhapa, Lama Je (1357-1417). Fundador da tradição Gelug do budismo 
tibetano e revitalizador de muitas tradições monásticas e linhagens do sutra 
e do tantra no Tibete.

tulku. Veja Rinpoche.

vacuidade (sct.: shunyata). A ausência de todas as ideias falsas sobre como as 
coisas existem; especificamente, a ausência da existência aparentemente inde-
pendente e autoexistente dos fenômenos.

Vajrayana (sct.). O veículo adamantino; o segundo dos dois caminhos 
Mahayana. Também chamado de Tantrayana ou Mantrayana. Este é o veículo 
mais rápido do budismo, já que permite a certos praticantes alcançar a ilumi-
nação em uma única vida desta era degenerada. Veja também tantra.

Veículo menor. Veja Hinayana.

visão dualista. A visão ignorante característica da mente não iluminada, na 
qual todas as coisas são falsamente concebidas como dotadas de existência 
própria concreta. Para tal visão, a aparência de um objeto está misturada com 
a imagem falsa de que ele é independente ou existente por si mesmo, levando, 
assim, a visões dualistas posteriores relacionadas a sujeito e objeto, eu e outro, 
isto e aquilo etc.



Lama Yeshe Wisdom Archive

O Lama Yeshe Wisdom Archive (LYWA) é a coleção das obras de Lama 
Thubten Yeshe e Lama Thubten Zopa Rinpoche. O LYWA foi fundado em 
1996 por Lama Zopa Rinpoche, seu diretor espiritual.

Lama Yeshe e Lama Zopa Rinpoche começaram a ensinar no Monastério 
de Kopan, no Nepal, em 1970. Desde então, seus ensinamentos estão sendo 
gravados e transcritos. Atualmente, temos em nossos computadores mais de 
10.000 horas de áudio digital e cerca de 60.000 páginas de transcrições brutas. 
Muitas gravações, principalmente ensinamentos de Lama Zopa Rinpoche, 
ainda precisam ser transcritas, e, à medida que Rinpoche continua a ensinar, 
o número de gravações no arquivo aumenta. A maioria de nossas transcrições 
ainda não foi verificada nem editada. 

No LYWA, estamos fazendo todos os esforços para organizar a transcrição 
do que ainda não foi transcrito, editar o que ainda não foi editado e realizar 
muitas outras tarefas detalhadas em seguida. 

O trabalho do Lama Yeshe Wisdom Archive se divide em duas categorias: 
arquivamento e divulgação.

O arquivamento envolve gerenciar as gravações dos ensinamentos de Lama 
Yeshe e Lama Zopa Rinpoche que já foram coletados, reunir gravações de 
ensinamentos dados, mas ainda não enviados para o LYWA, e obter gravações 
dos ensinamentos contínuos, palestras, conselhos etc., de Lama Zopa 
enquanto ele viaja pelo mundo para o benefício de todos. As mídias recebidas 
são catalogadas e armazenadas com segurança, permanecendo acessíveis para 
trabalhos futuros.

Organizamos a transcrição de áudio, adicionamos essas transcrições ao 
banco de dados já existente de ensinamentos, gerenciamos esse banco de 
dados, verificamos as transcrições e as disponibilizamos para editores ou 
outras pessoas que estejam pesquisando ou praticando esses ensinamentos.

Outras atividades de arquivamento incluem trabalhar com vídeos e fotogra-
fias dos Lamas e digitalizar materiais.

A divulgação envolve disponibilizar os ensinamentos dos Lamas de diver-
sas formas, incluindo publicações para distribuição gratuita, livros à venda 
pela Wisdom Publications, transcrições brevemente editadas, CDs de áudio, 
DVDs, artigos na Mandala e em outras revistas, além do nosso site. Indepen-



dentemente do meio escolhido, os ensinamentos requerem uma quantidade 
significativa de trabalho para serem preparados para distribuição.

Isso é apenas um resumo do que fazemos. O LYWA foi estabelecido pratica-
mente sem financiamento inicial e desenvolveu-se exclusivamente a partir da 
gentileza de várias pessoas. Agradecemos sinceramente a todos.

O nosso desenvolvimento posterior depende da generosidade daqueles que 
veem o benefício e a necessidade deste trabalho, e ficaremos extremamente 
gratos com a sua ajuda. Pedimos o seu inestimável apoio. Se você deseja fazer 
uma contribuição para nos ajudar com qualquer uma das tarefas acima ou 
patrocinar livros para distribuição gratuita, entre em contato.

Lama Yeshe Wisdom Archive
info@LamaYeshe.com 
www.LamaYeshe.com 

Fundação para a Preservação  

da Tradição Mahayana

A Fundação para a Preservação da Tradição Mahayana (FPMT, na sigla em 
inglês) foi fundada em 1975 por Lama Thubten Yeshe e Lama Thubten Zopa 
Rinpoche. Trata-se de uma organização internacional de estudos de medi- 
tação budistas e centros de retiro urbanos e rurais, monastérios, editoras, cen-
tros de saúde e outras atividades relacionadas. Atualmente, existem cerca de 
150 atividades da FPMT em mais de 30 países ao redor do mundo.

A FPMT foi estabelecida para facilitar o estudo e a prática do budismo 
Mahayana em geral, e da tradição tibetana Gelug, fundada no século XV pelo 
grande estudioso, iogue e santo Lama Je Tsongkhapa, em particular.



O que fazer com os  

ensinamentos do Dharma

O Buddhadharma é a verdadeira fonte da felicidade para todos os seres sen-
cientes. Livros como este que você tem nas mãos mostram como colocar os 
ensinamentos em prática e integrá-los à sua vida, obtendo assim a felicidade 
que procura. Portanto, qualquer coisa que contenha ensinamentos do Dharma 
ou os nomes de seus professores é mais preciosa do que outros objetos materi-
ais e deve ser tratada com respeito. Para evitar criar o carma de não encontrar o 
Dharma novamente em vidas futuras, por favor, não coloque livros (ou outros 
objetos sagrados) no chão ou debaixo de outras coisas, não pise ou sente-se 
sobre eles, ou os utilize para fins mundanos, como apoiar mesas instáveis. 
Eles devem ser mantidos em um lugar limpo e elevado, separados de literatura 
mundana, e envolvidos em pano ao serem transportados. Estas são apenas 
algumas considerações.

Caso precise se desfazer de materiais do Dharma, eles não devem ser joga-
dos no lixo, mas queimados de uma maneira especial. Em resumo: não inci-
nere esses materiais com outros resíduos, mas sozinhos, e, enquanto quei-
mam, recite o mantra om ah hum. Conforme a fumaça se espalha, visualize 
que ela permeia todo o espaço, levando a essência do Dharma a todos os seres 
sencientes nos seis reinos samsáricos, purificando as suas mentes, aliviando 
os seus sofrimentos e trazendo-lhes toda a felicidade, até e incluindo a ilumi-
nação. Algumas pessoas podem achar essa prática um pouco incomum, mas 
ela é feita segundo a tradição. Muito obrigado.

Dedicação
A partir do mérito criado ao preparar, ler, refletir e compartilhar este livro com 
outros, que todos os professores do Dharma tenham vidas longas e saudáveis, 
que o Dharma se espalhe por todo o espaço infinito, e que todos os seres sen-
cientes alcancem rapidamente a iluminação.

Em qualquer reino, país, área ou lugar onde este livro possa estar, que não 
haja guerra, seca, fome, doença, lesão, desarmonia ou infelicidade. Que haja 
apenas grande prosperidade, que tudo o que for necessário seja obtido facil-
mente, e que todos sejam guiados apenas por professores do Dharma per-
feitamente qualificados, desfrutem da felicidade do Dharma, tenham amor e 
compaixão por todos os seres sencientes, e apenas beneficiem uns aos outros, 
sem prejudicarem-se.



Lama Thubten Yeshe nasceu no Tibete, em 1935. Aos seis anos, ingressou na grande 
Universidade Monástica de Sera, em Lhasa, onde estudou até 1959, quando a invasão 
chinesa do Tibete o forçou ao exílio na Índia. Lama Yeshe continuou a estudar e meditar 
na Índia até 1967, quando, com seu discípulo principal, Lama Thubten Zopa Rinpoche, 
foi para o Nepal. Dois anos depois, ele estabeleceu o Monastério de Kopan, próximo 
a Kathmandu, com o objetivo de ensinar budismo aos ocidentais. Em 1974, os Lamas 
começaram a fazer turnês anuais de ensinamentos pelo ocidente, e, como resultado 
dessas viagens, uma rede mundial de centros de ensino e meditação budista - a Fundação 
para a Preservação da Tradição Mahayana (FPMT) - começou a se desenvolver. Em 1984, 
após uma década intensa de transmissão de uma grande variedade de ensinamentos 
incríveis e do estabelecimento de uma atividade da FPMT após outra, Lama Yeshe faleceu 
aos 49 anos. Ele renasceu como Osel Hita Torres, na Espanha, em 1985, e foi reconhecido 
como a reencarnação de Lama Yeshe pelo Dalai Lama, em 1986. A notável história de 
Lama é contada no livro de Vicki Mackenzie, “Reencarnação: o menino lama” (Wisdom 
Publications, 1996) e na biografia oficial de Adele Hulse, “Big Love”.

Dr. Nicholas Ribush é formado pela Faculdade de Medicina da Universidade de 
Melbourne (1964), tendo conhecido o budismo no Monastério de Kopan, no Nepal, 
em 1972. Desde então, ele é aluno de Lama Yeshe e Lama Zopa Rinpoche e trabalha 
em tempo integral para a organização internacional dos Lamas, a Fundação para 
a Preservação da Tradição Mahayana (FPMT). Ele foi monge de 1974 a 1986, estabe- 
lecendo atividades de arquivamento e publicação da FPMT em Kopan, em 1973, e fun-
dando a Wisdom Publications com Lama Yeshe, em 1975. Entre 1981 e 1996, serviu 
de várias formas como diretor da Wisdom, diretor editorial e diretor de desenvolvi- 
mento. Ao longo dos anos, editou e publicou muitos ensinamentos de Sua Santidade 
o Dalai Lama, Lama Yeshe, Lama Zopa Rinpoche e muitos outros professores, esta-
belecendo e/ou dirigindo várias outras atividades da FPMT, incluindo o International 
Mahayana Institute, Tushita Mahayana Meditation Centre, o Enlightened Experience 
Celebration, Mahayana Publications, Kurukulla Center for Tibetan Buddhist Studies e 
agora o Lama Yeshe Wisdom Archive. Nicholas foi membro do conselho de diretores 
da FPMT desde a sua fundação, em 1983, até 2002.



Publicado anteriormente pelo LYWA

Lama Zopa Rinpoche
Virtue and Reality

Teachings from the Vajrasattva Retreat

Daily Purification: A Short Vajrasattva  
Practice

Making Life Meaningful

Teachings from the Mani Retreat

The Direct and Unmistaken Method

The Yoga of Offering Food

A alegria da compaixão (português)

Como as coisas existem (português)

The Heart of the Path

Teachings from the Medicine Buddha Retreat

Kadampa Teachings

Bodhisattva Attitude

How to Practice Dharma

The Perfect Human Rebirth

Sun of Devotion, Stream of Blessings

Abiding in the Retreat

Lamrim Teachings from Kopan 1991  
(4 volumes)

The Path to Ultimate Happiness

Enjoy Life Liberated from the Inner Prison

A Teaching on Heruka (apenas para 
iniciados)

A Teaching on Yamantaka (apenas para 
iniciados)

Lama Yeshe
Seja o seu próprio terapeuta (português)

Faça da sua mente um oceano (português)

The Essence of Tibetan Buddhism

Vida, morte e após a morte (português)

Universal Love

The Enlightened Experience (3 volumes)

A quietude pacífica da mente silenciosa (por-
tuguês)

Lama Yeshe & Lama Zopa Rinpoche
Advice for Monks and Nuns

Ano do lamrim (português)

Liberdade por meio do conhecimento (português)

Outros livros
Teachings from Tibet, vários grandes lamas

The Kindness of Others, de Geshe Jampa 
Tegchok

Big Love: The Life and Teachings of  
Lama Yeshe, de Adele Hulse

Em parceria com a TDL Publica-
tions

Mirror of Wisdom, de Geshe Tsultim  
Gyeltsen

Illuminating the Path to Enlightenment,  
de Sua Santidade o Dalai Lama

Que quem quer que veja, toque, leia, lembre-se, fale ou pense nestes livros nunca 

nasça em circunstâncias infelizes, receba apenas renascimentos em situações 

propícias para a perfeita prática do Dharma, conheça apenas 

guias espirituais perfeitamente qualificados, desenvolva a  

bodhicitta rapidamente e atinja imediatamente  

a iluminação para benefício de 

todos os seres sencientes.
. . . .


