


Liberdade por meio do conhecimento



Publicado anteriormente pelo LYWA

Lama Zopa Rinpoche
Virtue and Reality

Teachings from the Vajrasattva Retreat

Daily Purification: A Short Vajrasattva  
Practice

Making Life Meaningful

Teachings from the Mani Retreat

The Direct and Unmistaken Method

The Yoga of Offering Food

The Joy of Compassion

Como as coisas existem (português)

The Heart of the Path

Teachings from the Medicine Buddha 
Retreat

Kadampa Teachings

Bodhisattva Attitude

How to Practice Dharma

The Perfect Human Rebirth

Sun of Devotion, Stream of Blessings

Abiding in the Retreat

Lamrim Teachings from Kopan 1991  
(4 volumes)

The Path to Ultimate Happiness

Enjoy Life Liberated from the Inner Prison

A Teaching on Heruka (apenas para 
iniciados)

A Teaching on Yamantaka (apenas para 
iniciados)

Lama Yeshe
Seja o seu próprio terapeuta (português)

Faça da sua mente um oceano (português)

The Essence of Tibetan Buddhism

A quietude pacífica da mente silenciosa 
(português)

Ego, apego e liberação (em breve)

Universal Love

Vida, morte e pós-morte (em breve)

The Enlightened Experience (3 volumes)

Lama Yeshe & Lama Zopa Rinpoche
Advice for Monks and Nuns

Ano do lamrim (português)

Outros livros
Teachings from Tibet, vários grandes 

lamas

The Kindness of Others, de Geshe Jampa 
Tegchok

Big Love: The Life and Teachings of  
Lama Yeshe, de Adele Hulse

Em parceria com a TDL Publica-
tions

Mirror of Wisdom, de Geshe Tsultim  
Gyeltsen

Illuminating the Path to Enlightenment,  
de Sua Santidade o Dalai Lama

Que quem quer que veja, toque, leia, lembre-se, fale ou pense nestes livros 
nunca nasça em circunstâncias infelizes, receba apenas renascimentos  

em situações propícias para a perfeita prática do Dharma, conheça  
apenas guias espirituais perfeitamente qualificados, desenvolva a  

bodhicitta rapidamente e atinja imediatamente a iluminação  
para benefício de todos os seres sencientes.

. . . .



Lama Yeshe
& Lama Zopa Rinpoche

Liberdade por meio  
do conhecimento

O caminho budista para a  
felicidade e a liberação 

Editado por Nicholas Ribush

Tradução: Grupo de Tradutores do Centro Shiwa Lha 

Lama Yeshe Wisdom Archive  •  Boston

www.LamaYeshe.com

Uma organização sem fins lucrativos para 
benefício de todos os seres sencientes e uma afiliada da 

Fundação para a Preservação da Tradição Mahayana 
www.fpmt.org



1ª publicação em 2009

Lama Yeshe Wisdom Archive
PO Box 636, Lincoln, MA 01773, USA

© FPMT 2009

Por favor, não reproduza qualquer parte deste livro 
de forma alguma sem a nossa permissão.

Library of Congress Cataloging-in-Publication Data

Thubten Yeshe, 1935-1984.
Liberdade por meio do conhecimento : o caminho budista para a felicidade 

e a liberação / Thubten Yeshe & Thubten Zopa, Rinpoche ; editado por 
Nicholas  Ribush. — 1ª ed.

Tradução para o português: Grupo de Tradutores do Centro Shiwa Lha. 
Tradutor: Pedro Yacubian/ Revisão e digramação: Paula Takahashi 

p. cm.
 Inclui referências bibliográficas.

 Resumo: “Na primeira viagem à Europa, os dois lamas tibetanos 
realizaram um seminário de final de semana baseado no famoso 

curso de meditação de um mês de Kopan sobre o lamrim, 
o caminho gradual para a iluminação, ensinamento sobre a 

 natureza da mente, o perfeito renascimento humano, a natureza 
do samsara, compaixão e sabedoria.”— Do editor.

isbn 978-1-891868-22-1
1.  Vida religiosa — Budismo. 2.  Meditação-Budismo.  I. Thubten Zopa,

 Rinpoche, 1945- II. Ribush, Nicholas. III. Título.
 bq5410.t59 2009
 294.3’44—dc22

2009022783

isbn 1-891868-22-5

10 9 8 7 6 5 4 3 2

Crédito da foto de capa: Carol Royce-Wilder  •  Arte da capa de Robert Beer
Crédito desconhecido das fotografias internas em Kensington, no Royal 

Holloway de Dennis Heslop  •  Arte de Gopa & Ted2 Inc.

Os ensinamentos deste livro estão disponíveis em DVD

Por favor, entre em contato com o Centro Shiwa Lha para outros títulos.



. . . Índice . . .

Prefácio do editor	 7 

Prefácio do tradutor	 11

	 1.	 O que é meditação?	 16 
		  Lama Yeshe

	 2.	 Introdução ao caminho para a iluminação	 35 
		  Lama Zopa Rinpoche

	 3.	 Aproveite a sua vida ao máximo	 51 
		  Lama Yeshe

	 4.	 Como meditar	 70 
		  Lama Yeshe

	 5.	 A importância da motivação	 83 
		  Lama Zopa Rinpoche

	 6.	 As vidas dos outros	 95 
		  Lama Zopa Rinpoche

	 7.	 Rinpoche responde às perguntas	 110 
		  Lama Zopa Rinpoche

	 8.	 As deficiências do apego	 122 
		  Lama Yeshe

	 9.	 Dar e tomar com a respiração	 143 
		  Lama Yeshe

	10.	 Tornando a vida significativa	 155 
		  Lama Zopa Rinpoche

	11.	 Lama responde às perguntas	 171 
		  Lama Yeshe

Leitura sugerida	 194



O
 g

ru
po

 n
o 

C
ol

ég
io

 R
oy

al
 H

ol
lo

w
ay

, 2
1 d

e 
se

te
m

br
o 

 d
e 

19
75



. . . Prefácio do editor . . .

Os ensinamentos deste livro são típicos das aulas incrivel-

mente inspiradoras que Lama Yeshe e Lama Zopa Rinpoche 

davam juntos naquela época. Foram os Lamas que inspiraram mui-

tos dos seus alunos, como eu, a largar o que quer que estivéssemos 

fazendo para nos dedicarmos a segui-los em tempo integral. Quando 

Rinpoche disse: “Cada um de nós deve pensar da seguinte forma: 

‘Todos os seres sencientes foram extremamente gentis comigo no 

passado, são gentis comigo no presente e continuarão sempre a ser 

gentis comigo no futuro. Eles são o campo de onde eu recebo todo o 

meu prazer – passado, presente e futuro; todas as minhas perfeições 

vêm de outros seres sencientes. Portanto, eu preciso alcançar a ilumi-

nação. A busca pela felicidade eterna apenas para mim mesmo, sem 

me importar com os outros seres sencientes, desistindo e deixando 

de me preocupar com o bem-estar deles, é egoísta. Logo, eu preciso 

alcançar a iluminação, a felicidade mais sublime, para libertar todos 

os seres sencientes do sofrimento e liderá-los, sozinho, no caminho 

à iluminação, já que esta é minha responsabilidade’”, nós sentimos: 

“Sim, é isto que devo fazer”, e devotamos as nossas vidas ao Dharma.

Os Lamas começaram a ensinar budismo aos ocidentais no 

final dos anos 60. O primeiro curso completo de meditação ocor-

reu no Monastério de Kopan, no Nepal, em 1971. Depois do sexto 

curso de Kopan, em março de 1974, respondendo aos convites de 

seus alunos, os Lamas fizeram a primeira viagem ao ocidente. Eles 

retornaram no ano seguinte e em todos os anos subsequentes até 



	 . . .  prefácio do editor . . . 	 9

a morte de Lama Yeshe, em 1984. Os ensinamentos deste livro 

são os primeiros dados pelos Lamas na Europa – um seminário 

de final de semana próximo a Londres, em setembro de 1975, que 

seguiu o estilo dos cursos de Kopan. Na função de “roadie” e assis-

tente de ambos naquela viagem de 1975, eu tive a sorte de estar pre-

sente nesse seminário e observar novamente o efeito profundo dos 

ensinamentos dos Lamas nas pessoas, especialmente naquelas que 

encontravam o Dharma pela primeira vez. 

Como sempre, os Lamas enfatizaram a importância da com-

paixão, particularmente a sua expressão suprema na mente alta-

mente desenvolvida da bodhicitta. Lama Yeshe disse: “Neste final 

de semana, somos muito afortunados por termos a oportunidade 

de cultivar a bodhicitta e direcionar as ações do nosso corpo, fala 

e mente para o caminho à liberação, para o caminho do controle. 

Isso é muito valioso.”

E Lama Zopa Rinpoche asseverou: “Bodhicitta é a realização, a 

determinação intuitiva de alcançar a iluminação para o benefício de 

todos os outros seres sencientes. O pensamento puro da bodhicitta 

nunca se preocupa consigo próprio, mas com os outros seres sen-

cientes, em como libertá-los do sofrimento e guiá-los ao longo do 

caminho à iluminação. A bodhicitta sempre pensa em como bene-

ficiar os outros seres sencientes da maneira mais sábia e abran-

gente. É uma realização que se preocupa apenas com os outros, 

abandonando a si próprio e cuidando deles o máximo possível”.

Além dos ensinamentos profundos, os Lamas lideraram diversas 

meditações, que estão incluídas aqui. Quando chegar a elas durante 

a leitura, pare por alguns instantes e pense sobre o que os Lamas 



10	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

estão falando, pois era essa a intenção deles. Desse modo, você 

extrairá muito mais do livro do que se apenas o lesse rapidamente e 

seguisse para alguma outra atividade. 

Mas espere, há mais! Por algum milagre, estes ensinamentos 

foram gravados em VHS e todas as fitas, com exceção de uma, 

sobreviveram até hoje. Nós as digitalizamos e quase todo o semi-

nário estará disponível em DVD não muito depois da publica-

ção deste livro. Este é de longe o vídeo mais antigo que temos dos 

Lamas e é uma grande alegria vê-los em 1975.

Como este seminário é bastante curto, você terá, durante a leitura 

deste livro, um gostinho breve, porém doce, do Dharma. Para ajudá-

lo a aprofundar os estudos, incluímos uma lista de leituras sugeridas. 

Além disso, já que muitos dos nossos outros livros gratuitos con-

têm glossários e disponibilizamos uma extensa versão no nosso site 

www.LamaYeshe.com, decidimos não incluir um nesta publicação.

Espero que este livro ajude você tanto quanto me ajudou.

Por meio do mérito de terem contribuído com a disseminação dos ensinamentos 

do Buda para o benefício de todos os seres sencientes, que os nossos 

benfeitores e suas famílias e amigos tenham vidas longas 

e saudáveis com toda felicidade, e que todos  

os seus desejos do Dharma sejam 

realizados instantaneamente. 

. . . . .



Lama Yeshe responde às perguntas no Kensington Town Hall.  
O editor o auxilia.



. . . Prefácio do tradutor . . .

Celebramos a publicação de mais um livro em língua portuguesa 

com ensinamentos preciosos dos nossos gurus Lama Zopa Rinpoche 

e Lama Yeshe. Esta é uma das principais missões do Centro Shiwa 

Lha, único afiliado à Fundação para a Preservação da Tradição 

Mahayana (FPMT) no Brasil. 

Em Liberdade por meio do conhecimento, Lama Zopa Rinpoche e 

Lama Yeshe passam por diversos temas importantes dos ensina-

mentos do Buda. Acreditamos que esta compilação editada por 

Nicholas Ribush ofereça a todos os estudantes, independentemente 

da experiência e dos anos de prática, uma visão geral e ao mesmo 

tempo aprofundada de aspectos fundamentais dentro da jornada 

espiritual. Para os que entram em contato com o budismo tibetano 

pela primeira vez, é possível encontrar aqui um panorama amplo e 

esclarecedor desta filosofia milenar. 

Em abril de 2001, o diretor do LYWA, Nicholas Ribush, cedeu 

gentilmente os direitos para a publicação em língua portuguesa dos 

títulos da LYWA. Seguindo a filosofia de difundir o Dharma e os 

ensinamentos preciosos e incomparáveis de Lama Thubten Yeshe 

e Lama Zopa Rinpoche, os livros serão distribuídos gratuitamente.

Este trabalho foi realizado pelo Grupo de Tradutores do Centro 

Shiwa Lha. Desde 1996, o centro mantém práticas regulares de 



	 . . .  prefácio do tradutor . . . 	 13

meditação, cursos e grupos de estudo sob a orientação do escritório 

internacional. Também se dedica à tradução dos conselhos de Lama 

Zopa e Lama Yeshe, livros e demais ensinamentos disponibilizados 

pelo LYWA.

Nossas atividades contam com a generosidade de voluntários e ben-

feitores. Para apoiar a tradução e distribuição do Dharma em portu-

guês, considere contribuir com as iniciativas do Shiwa Lha. Saiba 

como em: https://shiwalha.org.br.

Grupo de Tradutores do Centro Shiwa Lha





Lama Yeshe

O que é meditação?

Kensington Town Hall, Londres 

18 de setembro de 1975





. . . 1 . . .

O que é meditação?

Meditação é a maneira como percebemos a natureza da mente. 

Portanto, é algo que certamente devemos fazer. Já que a edu-

cação ocidental não explica como a mente funciona na vida coti-

diana, muitos ocidentais, insatisfeitos com o que lhes foi ensinado 

sobre ela, têm buscado a meditação.

O budismo sempre fala de sofrimento. Isso desmotiva alguns oci-

dentais: “Nós somos felizes, não estamos sofrendo; qual é o nosso 

problema? Por que devemos ouvir ensinamentos sobre sofrimento?” 

Bem, você pode pensar assim se quiser, mas, na verdade, se anali-

sar mais a fundo a maneira como a sua mente funciona no dia a dia, 

perceberá o quão insatisfeito você está e como a sua mente descon-

trolada é instável. Os altos e baixos dela são sofrimento, isso é tudo. 

É muito simples. Quando o Buda falou sobre sofrimento, ele não se 

referiu apenas à dor física, como dor de dente, de cabeça etc. Esses 

tipos de sofrimento são bastante passageiros; eles não são nada. 

Porém, se verificar dentro de você mesmo, seja você rico ou pobre, 

famoso ou desconhecido, encontrará, todas as vezes, insatisfação, 

uma espécie de energia de descontentamento incontrolável e em 

constante mudança. Essa energia também é sofrimento. 

Desde o início da evolução humana nesta Terra até hoje, as pessoas 



18	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

têm sempre buscado, de diferentes maneiras, algo agradável: prazer 

e felicidade; porém, a maioria dos seus métodos têm sido comple-

tamente equivocados. Elas buscaram felicidade aqui, enquanto ela 

sempre esteve lá, exatamente na direção oposta. Você é uma pes-

soa estudada – verifique, historicamente, no que as pessoas acredita-

ram ao longo das eras e como elas buscaram satisfação de diferentes 

maneiras. Você pode analisar isso. Na maioria das vezes, elas foram 

na direção totalmente errada. 

Então, agora, as pessoas finalmente começaram a perceber que 

a felicidade não depende do desenvolvimento externo ou de bens 

materiais. Hoje em dia, você sequer precisa de um lama para explicar 

isso, já que o próprio mundo manifesto demonstra a natureza incons- 

tante da sua própria realidade – socialmente, economicamente e de 

diversos outros modos. Isso facilita a compreensão de que coisas 

materiais não são tudo. Como resultado, as pessoas estão começando 

a buscar melhores maneiras de obter felicidade e contentamento. A 

meditação é uma delas.

Atitude mental

No ocidente, a meditação ganhou, há pouco tempo, alguma popu- 

laridade. A maioria das pessoas já ouviu falar e muitas já tentaram, 

mas, se você analisar por que elas estão meditando, o motivo de 

experimentarem a meditação, surge uma questão. Na verdade, você 

pode fazer este mesmo questionamento sobre a razão de as pessoas 

praticarem uma religião. De modo geral, elas estão meditando ou 

seguindo um caminho espiritual porque querem ser felizes, mas, do 



	 . . .  o que é meditação? . . . 	 19

ponto de vista do budismo Mahayana, se o resultado desejado com 

a prática meditativa será alcançado ou não depende sobretudo da 

sua atitude mental, ou da sua motivação. Para que a meditação ou 

qualquer outra filosofia espiritual prática proporcione felicidade, 

ela precisa ser feita pelo motivo correto. 

Muitos pensam que meditação significa sentar-se em algum lugar 

e não fazer nada enquanto a sua mente brinca com um objeto. Isso 

é um equívoco. Não basta que a sua mente brinque com um objeto 

enquanto tenta concentrar-se. Claro, eu compreendo esse modo de 

pensar. A sua mente está cansada; você já ouviu tantas coisas, tan-

tas filosofias, tanto disto, tanto daquilo, que tudo o que você quer é 

um pouco de paz e tranquilidade, e você acredita que a concentra-

ção unifocada lhe dará isso. Mas não é suficiente. 

A meditação é uma ferramenta. A coisa mais importante é a sua 

motivação para usar essa ferramenta, para praticar a meditação; a 

maneira como você a utiliza. É isso o que importa. Caso contrário, 

há o perigo de que a sua meditação se torne apenas uma rotina sem 

sentido, assim como algumas pessoas vão à igreja aos domingos. 

Elas não analisam sua motivação; elas apenas vão. E isso não acon-

tece somente no ocidente; orientais fazem o mesmo. Eles vão ao 

templo só porque todos vão, porque é um costume local. Meditar 

ou praticar uma religião por esses motivos é um equívoco total.

Além disso, praticar meditação somente para alcançar felicidade 

temporária, para proporcionar felicidade apenas para esta vida, 

também é um equívoco. Isso é um objetivo minúsculo; é egoísta e 

errado. Se tudo o que você estiver tentando fazer é tornar esta vida 

mais confortável, o seu objetivo realmente não vale a pena. 



20	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

As pessoas comuns pensam que o propósito da meditação é 

acalmar e pacificar a mente, mas isso não basta. Claro, quando você 

cria um ambiente calmo e pacífico, você é capaz de integrar a sua 

mente e, consequentemente, acalmá-la e pacificá-la, mas isso não 

é liberação. Liberação é a completa liberdade da mente descontro-

lada, egoísta e cheia de altos e baixos. Quando você for além desse 

tipo de mente, terá alcançado um objetivo válido. 

A meditação não é apenas um jogo mental em que você sublima 

um estado mundano em outro. Quando meditamos, não estamos 

brincando, jogando com alucinações. O propósito da meditação 

é obter a liberdade interna contente e a paz duradoura – na termi-

nologia budista, nirvana e iluminação. Mas as palavras não impor-

tam muito. O que você tem que saber é o tipo de objetivo que quer 

alcançar. 

Então a atitude mental sobre a qual estou falando, o me-

lhor tipo de motivação, é o que o budismo Mahayana chama de  

bodhicitta, a atitude da iluminação: a plena dedicação do seu corpo, 

fala e mente ao benefício dos outros. Se você meditar com esse tipo 

de mente, ela se transformará, automaticamente, no veículo que 

o conduzirá, sem demora, ao seu destino almejado: a iluminação. 

Se não o fizer, se a sua motivação subconsciente for egoísta, então, 

mesmo que você pense intelectualmente: “Estou fazendo esta medi-

tação para alcançar a iluminação”, você está apenas sonhando. Isso 

não é bodhicitta. 

Também há o fato de que algumas pessoas acreditam que o 

único tipo de meditação é a concentração unifocada e esforçam-

se durante anos para realizá-la. Porém, porque a motivação delas 



	 . . .  o que é meditação? . . . 	 21

é autocentrada, ainda que realizem esse nível de concentração, a 

mente permanece agitada. Isso pode acontecer porque elas estão 

meditando com a motivação errada: o egoísmo. Bodhicitta é o sacri- 

fício completo de si próprio para o benefício dos outros. 

Quando eu digo “sacrifício”, não é no sentido hindu de sacrifí-

cio de sangue, humano ou animal, que vemos frequentemente 

no Nepal. Não é isso. Estou falando do sacrifício das ações do seu 

corpo, fala e mente com conhecimento-sabedoria, dedicando-as 

todas, completamente, para o benefício dos outros. 

Enquanto você mantiver essa atitude dedicada da iluminação, 

o pensamento puro mais íntimo da bodhicitta, não importa quais 

sejam as suas ações cotidianas, todas elas serão automaticamente 

benéficas. Do mesmo modo, a sua prática meditativa também será 

bem-sucedida e livre de desapontamentos.

Você geralmente medita com muita superstição, esperando alcan- 

çar com facilidade o objetivo supremo da iluminação. Isso é um 

equívoco; você está psicologicamente doente desde o princípio. 

Quando você começa com uma mente enferma, você só pode 

acabar doente.

Claro, dedicar por completo o seu corpo, fala e mente aos outros, 

todos os dias da sua vida, é uma das coisas mais difíceis que você 

pode fazer. Porém, se conseguir, a sua vida ganhará automatica-

mente um propósito. Quando ela tem uma finalidade, você experi-

menta satisfação e contentamento naturalmente. A verdadeira 

satisfação vem de dentro, da sua atitude mental, não de fora ou da 

concentração unifocada.  

Você não pode se concentrar em meio à confusão caótica do seu 



22	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

local de trabalho, nem se sentar de pernas cruzadas num supermer-

cado. Você tem que lidar com as pessoas. Porém, ao relacionar-se 

com elas, se você tiver o pensamento puro dedicado ao próximo, 

devi-do à projeção da sua própria mente, essas pessoas lhe trans-

mitirão boas vibrações de maneira automática. 

Contudo, se a sua mente estiver ofuscada com pensamentos do 

tipo “estas pessoas não são boas”, você causará, imediatamente, 

uma projeção negativa nos outros. Isso fará com que você sempre 

coloque a culpa neles pelos seus sentimentos: “Ele me feriu, ela me 

feriu”. Na verdade, ninguém o fere. Você se fere porque não possui 

o conhecimento-sabedoria para compreender-se; você não inte-

grou a sabedoria na sua vida cotidiana. 

Na terminologia budista, o amor egoísta por si mesmo é esquizo-

frênico. Eu sei que a psicologia ocidental vê a esquizofrenia como 

outra coisa, que a interpretação é diferente, mas o budismo con-

sidera a motivação egoísta em si como esquizofrênica e a causa das 

doenças mentais. 

Faça você mesmo o teste; não estou dizendo que você tem que 

aceitar o que falo apenas porque fui eu quem disse. Quando você 

acordar de manhã, ao invés de pensar em como a sua vida mun-

dana é difícil, gere uma forte motivação: “Hoje, devotarei comple-

tamente a energia do meu corpo, fala e mente aos outros”. Se você 

realmente dedicar-se dessa maneira, o seu dia transcorrerá sem per-

calços. Tente. 

O problema humano é que as pessoas têm que interagir umas 

com as outras e, quando surgem problemas – e eles inevitavel-

mente surgem –, elas culpam os outros. Isso é um equívoco. Então a  



	 . . .  o que é meditação? . . . 	 23

bodhicitta não é apenas uma ideia: é um método psicológico para 

tratar a mente enferma. 

E ainda, ações físicas não são necessariamente a melhor maneira 

de beneficiar os outros. Você tem que investigar por si mesmo qual 

é o melhor modo de ajudá-los. Na verdade, a fome ou o sofrimento 

físico não são o problema humano principal. Para ajudar os ou-

tros da maneira mais eficaz, você tem que descobrir o potencial 

humano. E não apenas o potencial humano: todos os insetos tam-

bém têm uma mente e, portanto, o potencial para serem conduzi-

dos à iluminação eterna e pacífica. Você tem que compreender isso, 

ao invés de sufocar-se emocionalmente com pensamentos como: 

“Eu quero ajudar os outros; eles precisam de ajuda, eu posso ver 

que eles estão sofrendo, mas não vejo como posso fazer algo”.

Quando você for capaz de ver o potencial da mente humana, a 

beleza inata dos seres humanos e as suas infinitas possibilidades, 

começará a enxergar a solução para qualquer problema. Segundo 

o budismo Mahayana, todos os problemas humanos têm uma 

solução. Para começar, todo problema humano tem uma causa; 

problemas não surgem sem uma causa. E se você a elimina, o seu 

efeito também desaparece, não é? Isso é cientificamente verificável.

O conhecimento é o caminho para a liberação

O budismo não é um lance religioso fanático. É um modo filosófi-

co de vida. Além disso, você não precisa acreditar em algo extremo 

para estudar o budismo. É uma questão de investigar-se, exami-

nar-se, testar-se. Não é só crença. Sem compreensão, a crença pode 



24	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

ser muito perigosa. Então Buda enfatizou que o entendimento é o 

caminho à liberação, o conhecimento é o caminho à liberação.

Assim, o budismo enfatiza a compreensão: ela é o caminho; sem 

ela, não há como chegar à liberação. Talvez você não esteja seguro 

disso. Comumente, as pessoas pensam: “Isto é uma religião, é budis-

mo”, e pintam o seu próprio retrato do budismo e da religião. Por 

exemplo, há mais de cem de nós aqui, e eu posso quase garantir que 

cada um tem um entendimento diferente do que é o caminho à libe- 

ração. Verifique. Ainda que todos nós digamos “liberação é isto, isto 

e isto” e utilizemos as mesmas palavras, a nossa mente limitada pin-

tará, enquanto falamos, o seu próprio retrato particular da nossa 

interpretação pessoal do caminho à liberação. Na verdade, pode ser 

que não estejamos fazendo nada de positivo na nossa prática; a nossa 

vida pode não ter nenhuma relação com o caminho à liberação.   

Então você tem que analisar com cuidado se está no caminho 

certo ou errado. Você não deve avançar cegamente. Por exemplo, é 

muito mais importante investigar o seu caminho espiritual do que 

as coisas que você compra. Quando você vai ao supermercado, fica 

um longo tempo verificando os produtos – “Devo comprar isto? 

Ou isto? Talvez aquilo?” –, mas, na hora de escolher qual é o me- 

lhor caminho para alcançar o objetivo supremo da iluminação, 

qual caminho é o correto, qual é o errado, você não investiga nada. 

Verificar nunca é um erro, mas sim a coisa mais importante. 

Verificar, investigar é meditação; observar é meditação. Como 

eu disse antes, meditação não significa apenas se sentar num canto 

sem fazer nada. Você pode meditar ao caminhar pela rua, verifi-

cando, investigando como a sua mente vê as coisas. Isso é medi-



	 . . .  o que é meditação? . . . 	 25

tação. Você está percebendo a realidade ou uma alucinação? Ao 

analisar a sua mente desse modo, você está meditando. 

Muitas vezes, falamos de ações positivas e negativas. Todo 

mundo diz coisas como: “Você está tão positivo hoje; hoje, você 

está tão negativo”. É algo comum. Mas como sabemos quais ações 

são positivas e quais são negativas? Você tem que saber como veri-

ficar. Como você garante que a sua meditação é positiva e um veí-

culo que conduz à iluminação? Como sabe disso? 

Isso não depende da meditação em si; é a sua motivação ao medi-

tar que direciona a sua mente ao canal correto. 

Então como saber se você está no caminho errado? Como dis-

tinguir? Você precisa do conhecimento-sabedoria discriminativo. 

Esse é o caminho da meditação, o caminho à liberação. Você pre-

cisa ser capaz de discriminar entre o certo e o errado. Se você mis-

turar tudo, a única coisa que obterá é uma sopa.

Método e sabedoria

Não estou julgando vocês, dizendo que são isso ou aquilo; estou 

apenas explicando como meditar. Todos nós precisamos de felici-

dade; como verificamos se o caminho que seguimos nos conduzirá 

a esse objetivo, se ele é o modo mais eficaz de levar-nos à felicidade? 

É o que precisamos saber.

Além disso, o budismo Mahayana coloca muita ênfase na realiza-

ção simultânea do método e da sabedoria. Sabedoria sem método 

não pode produzir realizações iluminadas. Isso é bastante verda-

deiro: muitas pessoas religiosas e meditadores têm ideias maravi-



26	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

lhosas, mas carecem do método para transformá-las em ação. Os 

seus grandes pensamentos tornam-se inúteis. 

De modo similar, no ocidente, muitas pessoas têm grande 

sabedoria intelectual, mas não muito método. Isso é um problema. 

Como Buda disse, para obter realizações, não basta apenas conhe-

cimento intelectual. 

Eu não tenho muito mais a dizer agora, mas espero que todos 

vocês realizem o método e a sabedoria que fazem parte do caminho 

à liberação e encontrem a paz duradoura o quanto antes. E, se vocês 

tiverem quaisquer perguntas, por favor, façam-nas. Não há nada de 

errado em discutir todas essas coisas. O budismo tibetano é bas-

tante aberto. Se quiser, você pode até me dizer que tudo o que falei 



	 . . .  o que é meditação? . . . 	 27

está errado. Não tem problema. Desse modo, eu também aprende-

rei. Não sou iluminado, então a discussão é muito valiosa.

P. Lama, você foi forçado a sair do Tibete. Como você fez para que a 

vida no exílio funcionasse?

Lama. Bom, desde que as pessoas saibam como organizar as suas 

vidas, ainda é possível viver bem, mesmo que elas percam a sua 

casa e o seu país. Para mim, todos os países do mundo são a minha 

casa. Ter que deixar o Tibete não me preocupou ou deprimiu. Eu 

estou bem. Aqui estou conhecendo britânicos, comendo comida 

britânica, aproveitando bastante. Mas é uma boa pergunta. É ver-

dade que, quando algumas pessoas são forçadas a deixar as suas 

casas, elas sofrem psicologicamente e adoecem. Mas, de modo 

geral, o povo tibetano compreende causa e efeito – a lei do carma 

– e, quando eles se veem em um país estrangeiro, são capazes de 

aceitar que as suas ações passadas os colocaram nessa situação, o 

que torna mais fácil aceitá-la. Negar a realidade pode fazer com que 

você queira se matar.

P. Você disse que devemos verificar dentro de nós mesmos se o 

que estamos fazendo é certo ou errado segundo a nossa motiva-

ção. Porém, não existe o perigo de que analisemos tudo demasi-

adamente e nos emaranhemos de tal modo que não somente 

não logramos nada com isso, mas acabamos pior do que quando 

começamos? Ou você diria que esse é um bom estado para se estar?

Lama. Você tem razão. Pode ser perigoso se você analisar demasi-

adamente com o método errado. Porém, se você verificar as ações 



28	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

cotidianas do seu corpo, fala e mente com método e sabedoria habi-

lidosos, não há perigo; quanto mais você analisa, mais consciente e 

atento você se torna. Na maior parte do tempo, nas nossas relações 

com familiares e amigos, agimos inconscientemente e acabamos 

ferindo aqueles mais próximos de nós. Eu concordo; se você anali- 

sar a sua mente de uma maneira confusa, não descobrirá nada e 

pode ser de fato algo perigoso. Portanto, se você busca a liberação 

interna duradoura e pacífica, o método e a sabedoria perfeitos são 

necessários. Não é uma tarefa fácil. Mesmo que você tenha concen-

tração unifocada, isso não basta.

P. Fatores externos como dieta, sono e modo de vida afetam a quali-

dade da meditação? Especificamente, a alimentação é importante? 

Por exemplo, eu sou vegetariano, mas muitos não são, e há quem 

diga que a carne torna as pessoas mais agressivas e sanguinárias. 

Isso não é algo fácil de provar, mas muitos, como eu, tendem a 

acreditar. Qual é a sua visão sobre este ponto específico?

Lama. Temos algumas restrições alimentares ao fazer determina-

das meditações, durante as quais há alimentos que devemos comer 

e outros que não, como carne, ovo, alho, cebola e rabanete. Mas, no 

caso de outros tipos de meditação, tais alimentos podem ser con-

sumidos. Agora, enquanto, de modo geral, pessoas comuns não 

deveriam comer muita carne, ovos ou alho, se você estiver acos-

tumado a uma dieta que os contenha, parar de comê-los subi-

tamente pode abalar o seu corpo devido ao hábito. Além disso, 

mesmo que você não os consuma, às vezes pode precisar desses ali-

mentos por questões de saúde. O melhor, então, é seguir o caminho 



	 . . .  o que é meditação? . . . 	 29

do meio e não ser tão extremo. No Tibete, comemos carne ocasio-

nalmente, mas somos proibidos de comer a carne de animais que 

nós mesmos matamos, que mandamos matar ou que foram mor-

tos especialmente para nós. Esses três tipos de carne têm vibrações 

negativas intensas e podem ofuscar a sua meditação, ao invés de 

depurá-la.

P. Eu ouvi falar de lamas tibetanos que exorcizam demônios. O que 

são demônios?

Lama. Às vezes, é possível que pessoas supersticiosas e primitivas 

acreditem que estão sob o controle de um espírito e adoeçam por 

causa disso, então os lamas têm determinados métodos para curá-

las. Mas, de modo geral, “demônio” refere-se à energia do ego. Não 

há um demônio externo em emboscada à sua espera. A conotação 

budista é que o demônio, o diabo, ou seja lá como quiser chamá-lo 

está dentro de você. 

Há milhares de tipos diferentes de mente, alguns positivos, outros 

negativos. Dentre os negativos, alguns são demoníacos e, ao mani-

festarem-se, ocupam totalmente a sua mente. Nesses momentos, 

você se torna uma espécie de demônio. Quando a mente demoníaca 

assume o controle, a sabedoria, ou a sua mente positiva, não tem 

espaço para operar. Contudo, por meio do desenvolvimento da sua 

prática meditativa, do aperfeiçoamento da sua motivação e da puri-

ficação gradual da sua mente, você é capaz de controlar essa energia 

negativa automaticamente. É por isso que a meditação vale a pena.

Quando os ocidentais se sentem mal psicologicamente, eles cos-

tumam buscar um psicólogo para ajudá-los. Conforme o ponto 



30	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

de vista budista, todos os seres vivos têm energia positiva e nega-

tiva coexistindo em suas mentes. Ao meditar, podemos aumentar 

gradualmente a positiva, diminuir a negativa e desenvolver-nos de 

maneira contínua até que toda a energia negativa tenha sido com-

pletamente eliminada. 

Portanto, a abordagem do budismo tibetano para o treinamento 

do aluno é gradual; nós guiamos os alunos ao longo do caminho 

gradual à liberação. Hoje em dia, o Zen é bastante popular no oci-

dente; alguns praticantes Zen falam de iluminação instantânea, 

como café instantâneo. Nós julgamos isso impossível. Pensamos 

que a mente tem que evoluir, ou desenvolver-se, gradualmente, 

do mesmo modo que a ciência moderna fala sobre evolução gra- 

dual. Assim, temos graus de meditação do início do caminho ao 

fim. Algumas pessoas têm uma única meditação favorita que sem-

pre praticam, desde quando começam a meditar até o fim das suas 

vidas. A tradição tibetana considera isso um equívoco. Você deve 

fazer uma meditação e, ao atingir um determinado ponto, partir 

para outra, então outra e assim por diante, numa ordem lógica. É isso 

o que queremos dizer ao falar sobre caminho gradual, ou graduado, 

à liberação.

P. Quando meditamos, devemos concentrar-nos na nossa respira-

ção ou simplesmente deixar que a nossa mente corra solta?

Lama. Se você for um iniciante, é melhor concentrar-se apenas na 

respiração a deixar a sua mente ocupar-se com pensamentos mun-

danos. É muito útil. Na verdade, o budismo tibetano não considera 

a concentração na respiração uma meditação real; nós a chamamos 



	 . . .  o que é meditação? . . . 	 31

de preparação para a meditação. Por quê? Se a sua mente estiver 

emocionalmente irritada, ocupada inteiramente com forte apego ou 

ódio, é impossível meditar. O que você pode fazer em tais momen-

tos para criar uma boa base para a meditação é manipular a sua 

mente, concentrando-se na respiração e na sensação dos sentimen-

tos. Ao fazê-lo, a sua mente se acalma automaticamente: o objeto 

pelo qual o seu ódio está obcecado vai embora e você fica livre para 

direcionar a sua mente para qualquer meditação que preferir.

P. Sobre o que você pensa quando faz meditação analítica?

Lama. Muitas coisas podem ser o objeto da meditação analítica; você 

pode meditar sobre muitos temas diferentes. Não é possível espe-

cificar este ou aquele. Além disso, a meditação budista depende 

muito do meditador, do que cada pessoa precisa num determinado 

momento.

P. Na medicina ocidental, há um crescente interesse nos benefícios da 

meditação para pessoas que sofrem de estresse físico e mental. Eu me 

pergunto se, nas suas viagens ao ocidente, você entrou em contato 

com médicos interessados nessa prática específica. Você pôde con-

versar com eles e explicar o significado mais profundo da meditação?

Lama. Há alguns meses, eu conheci um grupo de psiquiatras em 

Melbourne, na Austrália, e nós tivemos uma discussão interes-

sante sobre pacientes com problemas mentais1. Também conversei 

com médicos norte-americanos sobre temas similares. Acho que 

1  Veja “Uma abordagem budista para as doenças mentais” no livro Seja o seu próprio 
terapeuta, de Lama Yeshe, disponível gratuitamente no site www.shiwalha.org.br.



32	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

eles continuam buscando e aprimorando-se, experimentando con-

forme o método científico e, como resultado, as suas teorias tam-

bém estão mudando e desenvolvendo-se constantemente. Acredito 

que eles estejam fazendo um bom trabalho. Aliás, o budismo tibeta-

no tem mais relação com a ciência, lógica e filosofia do que com o 

que uma pessoa comum julga ser religião.

O nosso tempo acabou por hoje. Agradeço pela presença de todos. 

Por favor, desculpem-me se cometi algum erro.





Lama Yeshe & Lama Zopa Rinpoche

Seminário de fim de semana

Colégio Royal Holloway, Surrey 

19 a 21 de setembro de 1975





. . . 2 . . .

Introdução ao caminho  
para a iluminação

Devido ao meu inglês ruim, vocês podem ter dificuldade em 

compreender o que estou dizendo, mas é importante ten-

tar concentrar-se não na forma como eu falo, mas no sentido das 

minhas palavras; e, se possível, senti-lo.

Todos os seres humanos e até mesmo as menores criaturas dese-

jam felicidade e liberdade do sofrimento. Porém, o nosso maior pro- 

blema é que, ainda que desejemos felicidade, não sabemos exata-

mente quais são as suas causas, e, embora não desejemos sofri-

mento, também desconhecemos as suas causas. Esse é o nosso 

maior problema. 

A maioria dos seres vivos, mesmo que aspire à felicidade com 

entusiasmo, passa a maior parte do tempo destruindo as suas cau-

sas; e, ainda que eles não desejem o sofrimento, apressam-se inces-

santemente para criar as suas causas. Tudo isso acontece porque os 

seres sencientes carecem de método e sabedoria. 

Os primeiros habitantes humanos da Terra não tinham men-

tes tão negativas e cruéis como os de hoje em dia. Como resultado, 

as ações da fala e corpo deles não eram tão violentas e prejudiciais 

como as das pessoas que vemos ao nosso redor agora, e a vida era 



	 . . .  introdução ao caminho . . . 	 37

muito mais pacífica naquele tempo. Mas, gradualmente, à medida 

que as suas delusões de raiva, apego, orgulho e inveja surgiam com 

mais frequência e intensidade, as suas mentes se tornaram cada vez 

mais cruéis, negativas e prejudiciais, e as suas ações de fala e corpo 

mais violentas e destrutivas. E, a despeito do grande progresso em 

desenvolvimento externo que alcançamos desde aquele tempo, a 

vida tornou-se mais atarefada e perigosa; independente da quanti-

dade de bens materiais que tenhamos desenvolvido, como armas 

nucleares, ao invés de nos trazerem paz verdadeira, eles nos pro-

porcionaram apenas mais perigo. 

Contudo, não podemos culpar as coisas externas por todos esses 

problemas; a causa real é o fator interno: a mente insatisfeita e 

doente, o apego, o ódio etc. Ainda que as pessoas se dediquem ao 

desenvolvimento externo com a expectativa de que lhes trará felici-

dade, isso é uma ideia equivocada. A felicidade não surge primordi-

almente de coisas externas, mas do fator interno, da mente.   

Por exemplo, pessoas que têm todos os bens materiais de que 

necessitam e desejam – comida gourmet, belas roupas, apartamen-

tos luxuosos etc. – não são necessariamente felizes. Elas se entriste-

cem e se deprimem porque sentem-se insatisfeitas e desconhecem 

a razão; e, porque também não compreendem o sentido da vida 

humana, algumas delas pensam que não há nada mais para desfru-

tar, abatem-se e acabam se matando.

Esses problemas vêm da mente, do fator interno, do apego. Ao 

invés de lhes trazer satisfação e felicidade, todas essas coisas exter-

nas desejáveis proporcionam-lhes somente mais insatisfação. 



38	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

Do mesmo modo, com relação ao sofrimento que surge de pro-

blemas causados por outras pessoas – inimigos, familiares, com-

patriotas –, mesmo se fôssemos capazes de eliminar todos os seres 

humanos da Terra e até mesmo todos os seres vivos e aqui ficás-

semos sozinhos, ainda assim não experimentaríamos felicidade 

ou paz. A cessação do sofrimento e a conquista da felicidade não 

dependem do extermínio de outros seres humanos ou seres vivos 

da Terra. Já que fazê-lo não proporcionaria paz ou felicidade para 

a nossa mente, isso mostra que esse não é o método correto, não é 

o caminho para obtermos felicidade. Sem outras pessoas, amigos 

ou seres vivos, nós nos sentiríamos solitários e muito infelizes. Tais 

problemas também nascem de dentro, do fator interno, do apego. 

Mesmo quando conseguimos os objetos materiais ou os ami-

gos próximos que desejamos, ficamos entediados depois de algum 

tempo e perdemos o interesse. Isso também tem origem no fator 

interno, na mente insatisfeita, no apego. 

A morte do nosso corpo físico, a sua não existência, não significa 

que o nosso sofrimento tenha acabado; a mente não cessa quando o 

corpo perece. Ainda que o corpo não exista mais, a mente continua 

a sofrer: enquanto ela estiver sob o controle das delusões da ignorân-

cia, do apego e da raiva, não estará livre do sofrimento. As delusões 

em si são o pior sofrimento, a raiz de todos os problemas vivenciados 

por pessoas e animais. Elas são como a raiz de uma árvore – se não 

houvesse a raiz, não haveria troncos, folhas ou frutos, que produzem 

mais sementes. Então, sem a raiz das delusões – ignorância, apego e 

ódio –, os problemas que nós e outros seres vivos experimentamos 

também não existiriam, como doença, velhice, morte etc.



	 . . .  introdução ao caminho . . . 	 39

O corpo e a mente são completamente diferentes

Em primeiro lugar, precisamos entender que as causas da nossa 

mente e do nosso corpo nesta vida são distintas. A nossa mente atual 

veio da sua própria causa, continuou da sua própria causa: a mente da 

nossa vida anterior. Já o nosso corpo presente originou-se da união 

do esperma e do óvulo dos nossos pais. A nossa mente não veio 

destes átomos, destas coisas físicas, nem da mente dos nossos pais.

Se a causa principal da mente da nossa vida atual fosse o esperma 

e o óvulo dos nossos pais, então eles seriam a causa fundamental 

de todos os problemas e sofrimentos que experimentamos. Eles se 

transformariam, assim, em nossos inimigos. Se eles não nos tives-

sem dado à luz, não viveríamos estes sofrimentos.

Mas não é isso o que acontece. Os nossos pais nunca são a fonte 

dos nossos problemas. Quais sejam os problemas que vivenciamos 

– um corpo feio, deformidades, deficiências, o que for –, eles não 

são culpa dos nossos pais, mas sim de nós mesmos. Não há motivo 

para que os culpemos.

A mente e o corpo são duas coisas totalmente distintas: aquela é um 

fenômeno sem forma; este tem forma. O corpo é composto de áto-

mos; a mente não. As suas naturezas são completamente diferentes.

Assim como o espaço, cuja natureza é vazia, não se torna terra, 

cuja natureza é forma, a natureza da terra, forma, não pode se tor-

nar a natureza do espaço, vazio. De modo similar, o corpo físico 

nunca causa a mente, ele nunca se torna mente. A natureza desta é 

claridade e ela é capaz de ver, ou perceber, os objetos.

Além disso, desde o nascimento, bebês humanos e filhotes de ani-



40	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

mais já sabem beber leite sem que os seus pais os tenham ensinado; 

eles sabem automaticamente como mamar. E até mesmo filhotes 

de cachorro sabem como cruzar sem que precisem ser ensinados. 

Tudo isso acontece devido aos hábitos criados em vidas anteriores. 

Em razão de ações habituais de vidas passadas, os recém-nascidos 

realizam tais ações espontaneamente.

Algumas crianças, também sem treinamento ou aprendizado, 

são naturalmente muito compassivas e não querem ferir outras 

pessoas ou insetos. Inclusive, quando veem insetos brigando ou 

pessoas com dificuldades, elas sentem um desejo intenso e intuitivo 

de ajudá-los a amenizar o problema; elas têm compaixão intuitiva. 

Contudo, outras crianças são automaticamente bastante impacien-

tes e cruéis; quando veem insetos caminhando ao seu redor, sen-

tem o desejo imediato de matá-los. Elas têm uma personalidade 

muito cruel.

Por que essas crianças têm personalidades diferentes? Por que 

elas nascem assim? Em suas vidas anteriores, a mente de uma crian-

ça foi treinada em paciência e compaixão, enquanto a da outra era 

muito impaciente, nervosa e cruel, habituada a prejudicar os ou-

tros. Então, ao nascerem nesta vida, aqueles traços de personali-

dade, compaixão ou crueldade perpetuaram-se.

Outra maneira de dizer isso é que crianças nascidas com per-

sonalidades ou tipos de corpos diferentes estão experimentando o 

resultado das ações de vidas anteriores. Então as qualidades com as 

quais uma criança nasce – boa personalidade, conhecimento ins-

tintivo, grande inteligência, sentidos perfeitos ou um corpo bonito 

– são o resultado de ações criadas em vidas passadas com uma 



	 . . .  introdução ao caminho . . . 	 41

mente virtuosa e positiva. Já uma criança nascida com uma persona- 

lidade cruel ou nociva e deficiências físicas experimenta os resulta-

dos das ações realizadas em vidas anteriores com uma mente cruel 

e negativa, como a mente da ignorância, do apego e do ódio.

Além disso, muitas crianças hoje em dia, inclusive no ocidente, 

lembram-se de vidas anteriores. Da mesma maneira, no oriente, 

várias pessoas também recordam as suas vidas passadas: onde e 

como viveram, suas famílias, outras pessoas e lugares. Igualmente, 

muitos meditadores, à medida que as suas mentes se desenvolvem 

com a prática meditativa e alcançam um certo nível de realização, 

conseguem recordar-se de vidas anteriores e ver as futuras: onde 

nascerão, em qual país, em qual família. E, conforme o nível de rea- 

lização que tiverem, eles são capazes de fazer preparativos antes da 

morte e escolher onde nascerão e em qual família.

No nosso caso, apenas porque não nos lembramos das nos-

sas vidas passadas e as nossas mentes são incapazes de ver as futu-

ras, não significa que ambas não existam. Argumentos do tipo “eu 

não me lembro” ou “eu não vejo o futuro” não refutam a existên-

cia de vidas passadas e futuras. Se esse raciocínio fosse suficiente, 

poderíamos afirmar “eu nunca estive no ventre da minha mãe” 

porque não nos lembramos das experiências que tivemos ali, como 

vivemos, como entramos nele, como a nossa mente foi concebida. 

Se procuramos esses momentos na nossa mente, há uma completa 

escuridão; não há clareza.

Então nem pense em recordar-se de vidas anteriores ou ver vidas 

futuras se você não é capaz sequer de se lembrar de como chegou 

ao ventre da sua mãe, do que aconteceu quando era um bebezinho 



42	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

ou de como ela cuidou de você. Não nos recordamos de nada disso, 

então não podemos dizer que nunca estivemos no ventre da nossa 

mãe porque não nos lembramos. Isso não é uma prova.

Se o raciocínio “eu não sei” fosse válido, então teríamos que dizer 

que não existimos. Por quê? Porque não sabemos o que somos. Se 

nos perguntamos: “Quem sou eu? O que sou eu?”, não consegui-

mos ver nada. Porém, o fato de não sermos capazes de ver quem ou 

o que somos não prova a nossa não existência. “Eu não sei o que eu 

sou, logo eu não existo” é um raciocínio bobo e não pode provar 

que não existimos.

Além de haver aqueles que se lembram das suas vidas passadas e 

veem as suas vidas futuras, há também, inclusive no ocidente, os que 

são capazes de ver as vidas passadas e futuras de outras pessoas.

Portanto, a mente não cessa quando o corpo cessa; ela continua. 

A nossa mente presente é uma continuação da mente de uma vida 

anterior; esta mente de uma vida anterior continuou da mente de 

uma vida anterior a ela; esta, por sua vez, veio de uma vida ante-

rior e, assim, a continuidade da mente não tem início. Do mesmo 

modo, a continuidade da mente não tem fim.

Então, mesmo que o corpo físico desta vida atual desapareça, 

a mente ainda continua. E, enquanto a mente estiver sob o con-

trole das delusões – ignorância, apego e ódio –, ela não está livre do 

sofrimento; a mente sofre. Enquanto ela não estiver livre dele, não 

importa quantos corpos assumamos, sempre encontraremos pro- 

blemas. Qual seja o renascimento que tomemos, num corpo ani-

mal ou humano, nunca experimentaremos paz verdadeira ou felici-

dade real se a nossa mente não estiver livre do sofrimento.



	 . . .  introdução ao caminho . . . 	 43

Por que o nosso corpo atual não está livre do sofrimento? Porque 

a nossa mente não está livre dele. Então, enquanto a nossa mente não 

estiver livre das delusões, independente do nosso renascimento, de 

qual corpo tomemos, ele sempre sofrerá, ele sempre estará rodeado 

de problemas. Já que esta é a verdadeira evolução do sofrimento, 

nada externo pode pará-la, nem mesmo mil bombas atômicas, pois 

nada externo pode destruir as delusões, a raiz de todo sofrimento.

Acabando com o sofrimento

O que pode realmente acabar, destruir completamente as delusões, 

a raiz do sofrimento? A prática do Dharma. Então esse é o propósito 



44	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

da religião, a razão da sua existência. Por que precisamos seguir uma 

religião, praticar meditação ou Dharma, ou seja o lá o nome que 

damos a isso? A razão verdadeira é que não há outra coisa capaz 

de destruir a raiz do sofrimento, as delusões, a não ser a prática do 

Dharma, ou a meditação. 

Contudo, a meditação que praticamos deve ser capaz de destruir 

as nossas delusões, a nossa mente indomada. Se não o fizer, é 

um tipo errado de meditação; é algo inútil. Do mesmo modo, o 

propósito de seguir uma religião é a destruição completa da raiz 

do sofrimento, as delusões, a mente doente, descontrolada. Se o 

caminho ou a religião que seguimos não minar as nossas delusões, 

então é imperfeito; há alguma coisa errada com esse caminho. O 

que praticamos é errado.   

Então o propósito da prática do Dharma é destruir as delusões. 

Contudo, não se trata apenas de fazer rituais, recitar mantras, cul-

tuar, fazer oferecimentos etc. Fazer apenas isso não significa que 

estejamos praticando o Dharma, nem mesmo vestir trajes monásti-

cos ou ler os textos dos ensinamentos do Buda, o Buddhadharma. 

Há uma história em que o grande iogue tibetano, Dromtönpa, 

encontrou-se com um senhor idoso que tentava praticar o Dharma. 

O velho circunambulava um templo acreditando que seguia as 

práticas, mas Dromtönpa disse-lhe: “Caminhar ao redor do templo 

é bom, mas não seria melhor se você praticasse o Dharma?” 

O senhor pensou que o iogue se referia à leitura de textos do 

Dharma, então interrompeu as suas circunvoluções e começou a lê-

los. Quando Dromtönpa encontrou-o em outra ocasião, disse-lhe: 

“Ler textos é bom, mas não seria melhor se você praticasse o Dharma?” 



	 . . .  introdução ao caminho . . . 	 45

O velho então pensou que, se circunvoluções e leitura dos textos 

não são a prática do Dharma, o iogue deve ter se referido à medita-

ção, e começou a meditar. Quando, depois de algum tempo, Drom-

tönpa encontrou-o sentado de pernas cruzadas, disse-lhe: “Meditar 

é muito bom, mas não seria melhor se você praticasse o Dharma?” 

Nesse momento, o velho, que estava um tanto confuso e irritado, 

vociferou a Dromtönpa: “Praticar o Dharma! Praticar o Dharma! O 

que você quer dizer com praticar o Dharma?” 

“Renuncie a esta vida”, o iogue respondeu. 

O que o grande iogue Dromtönpa quis dizer com “renuncie a 

esta vida”? Que devemos renunciar ao sofrimento, o que significa 

renunciar ao pior dos sofrimentos, as delusões – ignorância, apego, 

raiva, orgulho, inveja etc. –, todas as mentes negativas que são a raiz 

de todo sofrimento. É este o verdadeiro significado de praticar o 

Dharma: enfrentar a raiz do sofrimento, as delusões. 

Então, independente da religião que as pessoas sigam – cristia-

nismo, hinduísmo, islamismo, budismo ou qualquer outra –, desde 

que a prática delas seja capaz de enfraquecer e destruir a raiz do 

sofrimento, isso é o Dharma verdadeiro, isso é o caminho verda-

deiro, o caminho que traz a felicidade verdadeira e eterna. Logo, é 

extremamente importante que tudo o que fazemos, todas as nos-

sas meditações, todas as nossas ações religiosas, sejam usadas para 

destruir a raiz da infelicidade, do sofrimento. Essa é a coisa mais 

importante em que devemos nos concentrar.

Porém, libertar apenas a si mesmo do sofrimento por meio da 

prática do Dharma não basta. Buscar a liberação do sofrimento e a 

felicidade duradoura somente para si é algo egoísta porque toda a 



46	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

felicidade e todas as perfeições das nossas vidas passadas, presente 

e futuras dependem da gentileza de outros seres sencientes. Além 

disso, mesmo que consigamos nos libertar das delusões, ainda não 

alcançamos todas as realizações e o completo conhecimento de um 

buda; temos ainda obscurecimentos sutis da mente dualista que 

precisam ser purificados.

Por exemplo, digamos que há uma família na qual os pais estão 

famintos e o filho encontrou um pouco de comida. A barriga dele 

está cheia por hoje, mas não haverá comida para amanhã. Então estar 

alimentado apenas por hoje com nada para amanhã não significa 

que ele seja autossuficiente e que não deva se preparar para não pas-

sar fome no futuro. Além disso, ele também deve ajudar os outros a 

evitarem problemas similares. Do mesmo modo, já que toda a nossa 

felicidade e recursos foram obtidos a partir da gentileza de todos os 

seres sencientes e ainda não alcançamos todas as realizações e temos 

obscurecimentos sutis a serem purificados, nós precisamos atingir a 

iluminação para o benefício de todos os outros seres sencientes.

Se alcançarmos a iluminação, o objetivo supremo, a felicidade 

mais sublime, até mesmo cada raio de luz que emanar do nosso 

corpo sagrado terá o poder de libertar outros seres sencientes e 

conduzi-los no caminho à iluminação. Como um buda, somos 

capazes de manifestar bilhões de corpos e revelar diferentes méto-

dos conforme o nível mental dos seres sencientes para libertá-los 

do sofrimento e conduzi-los à iluminação.  

Além disso, um buda, por meio da sua fala sagrada, é capaz de 

explicar o Dharma em diferentes línguas de acordo com as neces-

sidades de cada ser senciente e, portanto, pode iluminar incon-



	 . . .  introdução ao caminho . . . 	 47

táveis seres. Com sua mente sagrada onisciente, ele pode ver todos 

os diversos pensamentos de inúmeros seres sencientes, seus dife-

rentes níveis mentais, personalidades e desejos. A mente onisci-

ente vê cada uma das coisas que existe, todo o passado, presente e 

futuro, e, desse modo, pode iluminar incontáveis seres sencientes 

ao mostrar-lhes diferentes métodos. 

Um ser iluminado tem tamanho poder e conhecimento – todo o 

conhecimento, por completo, sem faltar nada –, e não há nenhuma 

ignorância – nem um único pensamento de egoísmo sequer, ne-

nhuma mente dualista, nenhum defeito. A mente iluminada é com-

pletamente pura. 

Ao atingir a iluminação, podemos libertar outros seres sencien-

tes do sofrimento e iluminá-los muito rapidamente, e este é o obje-

tivo supremo da prática do Dharma, especialmente do Mahayana: 

alcançar a iluminação para o benefício dos outros seres sencientes. 

O modo para alcançarmos a iluminação é seguir o caminho gra-

dual, que inclui todos os ensinamentos do Buddhadharma. 

Como somos capazes de atingir a iluminação por meio do 

caminho gradual? Isso acontece porque a natureza da nossa mente 

não está unida às delusões ou à mente dualista, os principais impe-

dimentos para a iluminação, ou budeidade, que detém todo co-

nhecimento e a pureza completa. A natureza da nossa mente está 

apenas temporariamente obscurecida por esses empecilhos. Por-

tanto, quando seguimos o caminho gradual, os obscurecimentos 

temporários – as delusões e a mente dualista – diminuem paula-

tinamente. Ao serem removidos, a nossa mente torna-se completa-

mente pura e, quando isso acontece, ela passa a ser onisciente. 



48	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

Por que a nossa mente atual não é onisciente? Devido aos impedi-

mentos, aos obscurecimentos, à mente dualista. Quando eles tiverem 

sido completamente purificados, a nossa mente presente será onisci-

ente. Então nós nos tornaremos um buda, um ser iluminado. 

Outra razão para sermos capazes de atingir a iluminação por 

meio do caminho gradual é que ele explica a natureza absoluta, a 

visão correta da natureza da mente, da natureza do eu, da natureza 

de toda a existência. A ignorância, o principal obscurecimento, é a 

ignorância da visão correta, da natureza absoluta; a ignorância não 

compreende a natureza absoluta. Este é o pior obscurecimento, 

a maior delusão – a ignorância, o desconhecimento da natureza 

absoluta do eu ou de qualquer outra existência.

Então, quando seguimos o caminho gradual, recebemos a 

sabedoria que realiza a natureza absoluta, ou shunyata. Ao alcan-

çarmos essa sabedoria, a ignorância, a falsa mente que não vê a 

natureza absoluta, dissolve, acaba. Esse é o motivo básico que jus-

tifica o porquê de o caminho gradual diminuir, ou purificar, os 

obscurecimentos e a mente dualista.

O caminho à iluminação

Esse caminho gradual à iluminação não é algo que não tenha sido 

vivenciado ou percorrido por ninguém. É o caminho que todos 

os budas do passado, presente e futuro trilharam para comple-

tar todas as realizações até a iluminação. O próprio guru Buda  

Shakyamuni o vivenciou e, com base em sua experiência, mostrou-

o aos seus seguidores, entregando os ensinamentos a Manjushri, o 



	 . . .  introdução ao caminho . . . 	 49

Buda da Sabedoria, e a Maitreya, o próximo buda que virá. Então 

esses budas confiaram-nos aos seus seguidores, como o grande filó-

sofo e pândita Nagarjuna, que recebeu a iluminação, Asanga e mui-

tos outros eruditos eminentes. Eles, por sua vez, obtiveram todas as 

realizações do caminho gradual e transmitiram aos seus seguidores 

os ensinamentos. Estes então passaram às mãos de outros pân-

ditas plenamente realizados, como Shantideva e Atisha, que ti-

nham completo controle de suas mentes, até chegarem a grandes 

eruditos e iogues tibetanos como Lama Tsongkhapa e muitos ou- 

tros seguidores do grande Atisha. A partir deles, os ensinamentos 

do caminho gradual à iluminação foram entregues aos altos lamas 

do presente, como à Sua Santidade o Dalai Lama, aos seus tutores 

(Kyabje Ling Rinpoche e Kyabje Trijang Dorje Chang) e a muitos 

outros. Nós recebemos a linhagem desses ensinamentos deles. 

Então o tema – a meditação ou o ensinamento – deste seminário 

é o caminho gradual à iluminação, cuja linhagem nós recebemos 

dos já citados grandes lamas do presente, que, por sua vez, rece-

beram-na dos pânditas tibetanos e indianos anteriores, e que teve 

origem com o Guru Buda Shakyamuni.      

Se você seguir e praticar este caminho, ele definitivamente fun-

cionará. Gradualmente, a sua mente se liberta das delusões. À 

medida que elas diminuem, você se aproxima da iluminação e, ao 

final do caminho, torna-se um buda.

Se vocês têm perguntas ou dúvidas, se algo não ficou claro, não se 

sintam mal. É bom ter questionamentos e dúvidas. Eles nos ajudam 

a desenvolver o nosso conhecimento. Você deve pensar sobre eles, 

discuti-los com alunos mais antigos ou perguntar ao seu professor.



50	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

Meditação sobre a continuidade da mente

Na próxima sessão, medite sobre a continuidade mental. Antes 

disso, você deve cultivar uma motivação pura para meditar. A 

mente que começa a meditação deve ser a mais pura possível e estar 

completamente dissociada da ignorância, do apego ou da raiva. 

Então comece gerando a bodhicitta com o pensamento: “Eu farei 

esta meditação com o objetivo de alcançar a iluminação para o 

benefício de todos os seres sencientes”.

Depois, medite na sua respiração por alguns minutos e passe à 

meditação analítica sobre a continuidade da vida. 

Verifique a sua mente, começando pela sua mente atual, pen-

sando que a mente deste ano veio da mente do ano anterior, que 

a mente do ano anterior veio da mente do ano precedente e assim 

por diante, voltando mais e mais no passado até o tempo em que 

você era um bebê. A partir daí, retroceda ao tempo em que você 

estava no ventre da sua mãe. Então recue ao momento da sua con-

cepção e, ao chegar a este ponto, tente voltar ainda mais para ver 

de onde a sua mente veio, de que tipo de vida anterior. Pense que a 

mente da vida anterior veio de uma vida precedente, que esta veio 

de outra e assim por diante, retrocedendo cada vez mais. 

Esta é uma meditação analítica que o ajudará a constatar a reen-

carnação. Ela também o ajuda a perceber, gradualmente, a natureza 

absoluta da sua mente.





. . . 3 . . .

Aproveite a sua vida ao máximo

Neste fim de semana, somos muito afortunados por termos 

a oportunidade de cultivar a bodhicitta e direcionar as ações 

do nosso corpo, fala e mente para o caminho à liberação, para o 

caminho do controle. Isso é tão precioso.

Mesmo depois de muitas vidas e dos muitos anos que já tivemos 

nesta, se analisarmos com cuidado, descobriremos que, desde o 

momento em que nascemos até agora, nunca agimos com serie-

dade sequer por um dia, já que, na maior parte do tempo, a nossa 

mente tem estado completamente ocupada por pensamentos 

descontrolados e por superstições. Então somos muito afortuna-

dos por termos gerado o sentimento entusiasmado de querer aju-

dar os outros e nós mesmos da maneira mais elevada possível.

Desde o nosso nascimento, desperdiçamos praticamente todos 

os momentos de cada dia, mês e ano. Ao invés de aproveitar o 

nosso tempo e usá-lo para trazer felicidade, envolvemo-nos apenas 

em ações inúteis e usamos a nossa vida preciosa para nada. Julgá-

vamos que o que fazíamos era útil, mas, se verificarmos, percebere-

mos que não era o caso. 

Talvez você não concorde e pense que as suas ações valeram a 

pena porque você cuidou da sua vida, manteve-se seguro e ganhou 



	 . . .  aproveite a sua vida ao máximo . . . 	 53

dinheiro. Mas isso realiza o seu potencial humano? É só disso que 

você é capaz? Se for só isso, você não é melhor do que um gato ou 

um coelho. Possuir o profundo potencial humano e usar a sua vida 

como um animal é um enorme desperdício de tempo. Você tem 

que compreender o quão extraordinariamente trágico isso é. 

Se você analisar profundamente, desde o seu nascimento até 

agora, se houve algo realmente válido que você fez para trazer-

lhe felicidade verdadeira e uma vida contente, será que encontrará 

alguma coisa? Verifique. Não olhe para os outros; verifique-se. 

Não é complicado: você tem corpo, fala e mente; apenas estes três. 

Quais das ações deles foram válidas?

A minha sugestão é que, na maior parte do tempo, as ações do 

seu corpo, fala e mente produziram somente frustração e confusão. 

Verifique: quantas horas há em um dia? Durante quantas dessas 

horas você esteve atento? Quantas horas foram positivas? Verifique 

desse modo, é bastante simples. O modo budista de análise é bas-

tante científico. Qualquer pessoa pode fazê-lo; não tentamos ser 

exclusivos. É realista. Verifique por si mesmo. 

Ainda que você diga que segue um caminho espiritual e leva a vida 

de um meditador, você não está falando sério. Não importa se você se 

senta para meditar, vai à igreja aos domingos, visita o templo com regu- 

laridade ou faz outros tipos de atividade religiosa rotineira; isso não 

quer dizer nada. As ações que você precisa realizar são aquelas que 

de fato o conduzirão à felicidade eterna e pacífica, o estado verdadei-

ramente feliz, e não aquelas que lhe proporcionam prazeres incons- 

tantes. Ações com altos e baixos não são Dharma verdadeiro, nem 

meditação verdadeira, nem religião verdadeira – aqui posso fazer 



54	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

uma afirmação categórica. Verifique: você pode pensar que faz algo 

espiritual, mas a sua mente poluída não estaria apenas sonhando?

Relativo e absoluto

Aqui eu estou falando sobre o que o budismo chama de sua natureza 

relativa. Você pode pensar: “Como você pode descrever a minha 

natureza assim? Ela tem muitos aspectos diferentes”. Essa pode ser 

a ideia ocidental, mas, para o budismo, é algo bem mais simples: 

dizemos que a sua natureza tem dois aspectos, o relativo e o absoluto. 

Então, quando eu descrevo como você é, estou falando sobre 

a sua natureza relativa. Às vezes conversamos sobre ideias mais 

elevadas, algo absoluto. Talvez você já tenha lido livros que des- 

crevam a natureza absoluta. Esqueça-se do absoluto: primeiro, você 

tem que compreender como o seu corpo, fala e mente relativos 

operam na vida cotidiana. Isso é muito importante. Você não pode 

pular etapas e ir direto para a liberdade interna.

Quando a ciência ocidental trata do tema da evolução, descreve-

o como um processo de desenvolvimento gradual. Até eu, que sou 

meio burro e pouco instruído, sei disso; eu sequer fui à escola. 

Ainda assim, quando ouço cientistas ocidentais falando sobre con-

trole da mente, soa-me um tanto primitivo. Claro, estou certo de 

que eles diriam que o primitivo sou eu! 

Contudo, desde que você aprendeu a falar, diz: “A minha mente 

é isto, a minha mente é aquilo”, mas, na verdade, você não faz ideia 

do que é a sua mente. A natureza da sua mente não é um costume 



	 . . .  aproveite a sua vida ao máximo . . . 	 55

oriental. Você tem uma mente desde o momento em que nasceu. 

É impossível dizer que ela é um costume oriental. Além disso, o 

budismo não fala sobre costumes, eles não são importantes. Então 

descrever a sua mente não é um costume oriental. Enfim, aqui eu 

estou falando sobre a sua natureza relativa.

O que funciona no seu dia a dia é a sua mente relativa. Por exem-

plo, quando as suas interações com a família, amigos ou a sociedade 

de modo geral não dão certo, você sempre culpa alguém. Verifique a 

sua mente: você faz isso sim, o que é um equívoco. Na verdade, todos 

os seus problemas, físicos e mentais, nascem da ignorância – uma 

falta de intenso conhecimento-sabedoria – e do apego. Estes dois 

fatores mentais são a raiz principal de todos os problemas, sociais ou 

individuais. Verifique, mas, desta vez, verifique na sua própria mente. 

Pense sobre quando você engana os outros com mentiras ou 

quando você mata, quando tira a vida de outro ser. Verifique: por 

que você faz essas coisas? A raiz é a ignorância; a motivação é o 

apego, o envolvimento com o seu próprio prazer. A energia da 

ignorância, a ausência de intenso conhecimento-sabedoria, é como 

o rei ou a rainha, enquanto o apego é um ministro. É a mente, é a 

sua mente. Não estou falando de outra coisa. E a sua mente contém 

a associação entre essas duas coisas: a ignorância e o apego. 

Esses dois fatores são a causa principal de todos os problemas, 

físicos e mentais. Se você não compreender isso, nunca será capaz 

de resolver os seus problemas, já que continuará a pensar que a 

causa deles encontra-se fora de você: “Eu não sou feliz, eu nunca 

mais vou vê-lo; eu não sou feliz, preciso de uma casa maior; eu não 

sou feliz, preciso de um carro melhor”. Você nunca dará um basta 



56	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

nas suas dificuldades desse jeito. No ocidente, especialmente, sem-

pre achamos que o dinheiro é a solução de todos os problemas. 

Não é verdade; isso é um equívoco completo. 

Não pense: “O Lama está me menosprezando... eu não penso 

assim”. Não estou falando de pensamento intelectual; falo sobre 

algo profundamente enraizado na sua mente. A origem dos proble-

mas humanos não é o pensamento intelectual. Na verdade, se você 

fosse capaz de ver o que acontece na sua mente, não acreditaria. 

Ainda que você não perceba conscientemente esse modo materia- 

lista de pensar, há, no fundo do seu subconsciente, forças que o 

levam em círculos de uma viagem para outra e para outra e para 

outra, constantemente em mudança. É isso o que queremos dizer 

com existência cíclica. Giramos e giramos sem nunca olhar para 

fora do círculo. O nosso modo de vida é inteiramente uma piada. 

Damos brinquedos para as crianças brincarem... e nós fazemos o 

mesmo; a única coisa que muda é a brincadeira.

Gostamos de nos vangloriar: “Esta geração atual é tão bem-edu-

cada, sabemos tanto. Somos muito bem versados em teoria social, 

economia, inflação etc.” Mas isso não quer dizer que a geração pre-

sente seja mais inteligente e as anteriores tolas. Por quê? Porque 

o mundo externo muda automaticamente e tudo o que você faz 

é observar uma ocorrência natural. Então não pense que você é 

muito mais inteligente do que as gerações anteriores. 

Contudo, alguns de vocês percebem que vale a pena buscar algo 

além do mero conforto material, mas, se não procurarem com a 

atitude correta, continuarão na roda do samsara. Mesmo que você 

tente meditar, fazer ioga ou seguir algum outro lance espiritual, 



	 . . .  aproveite a sua vida ao máximo . . . 	 57

ainda continuará a girar, girar e girar. Então assegure-se de que você 

tem a atitude mental e a visão corretas, e que você está no caminho 

certo ao reconhecer que a atitude mental equivocada o conduzirá 

ao caminho e ao objetivo errados.

Muitas vezes, os ocidentais dizem: “Não seja negativo, seja posi-

tivo”. Eles gostam de falar do positivo, mas não do negativo. Mas 

a negatividade existe; por que não falar dela? Você não precisa 

referir-se a ela com raiva, mas é importante constatar e conhecer 

como a mente negativa funciona. Do ponto de vista budista, isso é 

muito importante.

É por isso que eu sempre digo que o budismo não é uma religião 

diplomática, sempre dizendo coisas boas. Gostamos de chamar as 

coisas pelo que elas são, sem hesitação. Então não se surpreenda; 

espere que eu diga coisas que não são particularmente agradáveis. 

Não se preocupe. 

Claro, nós temos sim boas qualidades, qualidades maravilhosas. 

O mesmo vale para todos os outros seres vivos, inclusive peixes 

e galinhas. Todos possuímos boas qualidades mentais. Porém, ao 

mesmo tempo, temos todos uma natureza negativa que pode nos 

abater. Logo, é necessário expor e conhecer tanto o bom como o 

mau dentro de nós. Então seremos capazes de abandonar o medo. 

Do contrário, cada movimento nosso pode nos amedrontar.  

Enquanto você não tiver a compreensão interna – o conheci-

mento-sabedoria – do que é a felicidade real e uma vida verdadei-

ramente contente, e somente espere, sentado, que o mundo de 

alguma forma melhore, você está sonhando. Como o mundo pode 

melhorar por conta própria? 



58	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

Tomemos como exemplo a inflação. Como ela melhorará? A 

inflação vem do apego, mas estou certo de que economistas políti-

cos não sabem disso! Mês a mês, ano a ano, eles repetem, “isto, 

isto, isto, aquilo, aquilo, aquilo”, mas eles não sabem que a inflação 

ocorre de fato devido ao apego. Por que isso acontece?

Verifique. Não é que a economia esteja sólida e de repente piora 

sem qualquer motivo. É devido ao egoísmo e ao apego. Algumas 

pessoas têm muito, mas se preocupam por não terem o bastante. 

Então elas acumulam e a economia inflaciona. Não há uma escas-

sez de bens materiais; há comida o bastante, bens suficientes. A 

causa da inflação é a mente egoísta.    

Enfim, verifiquem por si mesmos; não é verdade só porque 

eu disse. Porém, se você investigar, verá como o apego, a mente 

egoísta, cria problemas tanto para o indivíduo como para a socie-

dade, e destrói a paz interna e a felicidade de todos. 

Veja as guerras religiosas. Há uma acontecendo agora;2 e não só 

agora, ao longo de toda a história. Guerras religiosas vêm do apego. 

Estou falando sobre como o apego funciona. Duas crianças peque-

nas brigando por um doce vem do apego; duas grandes nações em 

combate também vem do apego; e pessoas religiosas lutando con-

tra outras igualmente religiosas vem do apego.

Na verdade, todas essas pessoas religiosas que lutam umas con-

tra as outras pensam que religião é algo maravilhoso, mas lutar 

não é um ato religioso, é? Para elas, a religião é apenas uma ideia, 

só isso. Aqueles que lutam em guerras religiosas não são religiosos. 

2  Lama pode referir-se ao conflito no Líbano, que havia começado alguns meses antes.



	 . . .  aproveite a sua vida ao máximo . . . 	 59

A religião é sobre compaixão e amor universal. Como matar pode 

tornar-se uma ação religiosa? É impossível. Isso vem do apego.

Então você é capaz de compreender como o apego é o maior 

problema do mundo. “A minha religião é boa, então eu vou te 

matar”. Isso é ridículo. Pessoas que pensam assim estão apenas se 

destruindo. 

Se eu fizesse isso, eu estaria transformando a religião em um 

veneno. Tudo o que eu fizesse não teria qualquer relação com a 

religião. Porém, ainda que as minhas ações fossem o oposto dela, 

eu pensaria: “A minha religião é boa”. Ao invés de ser um remédio 

para solucionar os meus problemas psicológicos, a minha religião 

se tornaria um veneno devido à minha atitude mental distorcida. 

Ainda que eu pensasse: “Esta é a minha religião”, nenhum minuto 

das minhas ações seria religioso. 

Por exemplo, eu tenho a ideia de que a minha thangka3 é a minha 

religião. Então, se alguém tenta queimar a minha thangka, eu 

me irrito, porque eu acho que ele está tentando destruir a minha 

religião. Isso é um equívoco. Uma pintura não é religião. Pessoas 

que consideram coisas materiais uma religião enganam-se sobre 

o significado dela. Religião não é algo externo; o Dharma não é 

externo. Ele está apenas na mente. 

A Bíblia diz o mesmo. O Novo Testamento contém ensinamentos 

maravilhosos de Jesus, mas muitas pessoas não os compreendem. 

Por exemplo, ele disse que as pessoas que cultuam ídolos não o se-

guem. Isso é muito verdadeiro; é um ensinamento fantástico. Temos 

3  Thangka é uma tela pintada com motivos religiosos tibetanos.



60	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

que entender como integrar a religião à nossa vida cotidiana, colocá-

la em ação e resolver os nossos problemas, sem pensar que coisas 

materiais como igreja e propriedade sejam religião. Isso é ridículo. 

Em outras palavras, pessoas que cultuam ídolos pensando que 

átomos materiais são a sua religião e não compreendem a natureza 

da sua própria consciência ou espírito não fazem a mínima ideia do 

que seja uma religião. Jesus deu ensinamentos perfeitos explicando 

isso; nós simplesmente não nos damos conta.

Ego e apego

O apego e a ignorância produzem muitas visões equivocadas 

em nossas vidas. Como? Por exemplo, geralmente pensamos: “Isto 

é bom; isto me faz feliz”, mas, se investigarmos um pouco mais, 

descobriremos que esses pensamentos são errôneos, que as coisas 

que julgamos trazer-nos felicidade trazem, na verdade, sofrimento.  

Evel Knievel é um bom exemplo.4 Ele acredita que as suas acro-

bacias arriscadas e ousadas são prazerosas. Até mesmo depois 

de quase se matar, ao recuperar-se, ainda que ele tivesse decidido 

parar, o seu ego e apego dizem-lhe: “Esta é a sua profissão, o seu tra-

balho; você tem que fazer de novo”. E assim ele faz e quase morre 

outra vez. Por que ele faz isso consigo mesmo? 

Bem, nós fazemos a mesma coisa. Quero dizer, por um lado, 

aquilo que fazemos é completamente diferente, mas, por outro, 

4  Ele estava nos noticiários naquela época. Do website dele: “31 de maio de 1975: um 
público recorde de mais de 90.000 pessoas no Estádio de Wembley, em Londres, na 
Inglaterra, viu Evel cair em sua aterrissagem, quebrando a pélvis após saltar sobre 13 
ônibus de dois andares”. Ele morreu em 30 de novembro de 2007.



	 . . .  aproveite a sua vida ao máximo . . . 	 61

é exatamente o mesmo. Por quê? Devido à visão equivocada. 

Fazemos coisas que nos trazem sofrimento, mas nos agarramos a 

elas como se fossem maravilhosas causas da felicidade. Verifique as 

coisas que você faz, física e mentalmente – verá que estou dizendo 

a verdade. 

Talvez isto se torne mais claro se eu der um exemplo da nossa 

própria experiência. Somos sempre apegados à comida, não 

somos? Como consequência, comemos com gula e o nosso estô-

mago está frequentemente irritado. Isso vem do apego e é comum. 

Na verdade, as pessoas pensam que a função da comida é preser-

var o corpo e a vida, mas alimentar-se com ignorância transforma o 

sustento em um veneno que nos mata. Todo mundo sabe disso, veri-

fique. Qual é a causa da morte da maioria das pessoas? É porque elas 

comem coisas que acabam matando-as. Se você realmente anali- 

sar isso, descobrirá quase sempre que a pessoa cometeu algum erro.

Estou dizendo algo simples, mas você tem que compreendê-lo 

de maneira mais profunda; não é apenas uma ideia. Se a medita-

ção que você faz é só uma ideia, se você está simplesmente numa 

viagem, então não vale a pena. A meditação correta demonstra, 

de maneira científica, a realidade da sua natureza, da sua natureza 

relativa. Vale muito a pena saber disso. Quando você conhece a 

natureza da sua própria mente – como ela o atormenta, como 

causa o seu sofrimento –, ela então pode começar a cooperar com 

a sua vida. Na maior parte do tempo, ela não faz isso. Como resul-

tado, não sabemos o que está acontecendo na nossa própria vida.  

Observe o mundo ocidental em particular. Estamos extrema-

mente envolvidos com objetos de apego que gravitam aos nossos 



62	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

sentidos5; nós exageramos a importância do mundo sensorial de 

tal maneira que ele explode continuamente diante de nós. Devido à 

maneira como somos criados, acreditamos automaticamente que o 

mundo externo nos traz felicidade. É verdade, verifique. Talvez não 

aceitemos isso no plano intelectual, mas, se observarmos a nossa 

mente mais a fundo, veremos que acreditamos nisso. Esse equívoco 

está profundamente arraigado na nossa consciência. 

Não estou falando de algo intelectual. Esqueça as coisas intelec-

tuais. Mergulhe mais fundo na sua própria mente e investigue as 

suas crenças duradouras, o que você julga ser o melhor para você 

e o que julga não ser. Todos têm esses tipos de crenças. Não pense: 

“Eu não sou assim. Eu só fluo com a correnteza”. Isso não é verdade. 

Não pense: “Eu não tenho ideias fixas”. A natureza do apego é tal 

que você sempre tem ideias fixas sobre o que é melhor para você: 

“Este sou eu, então isto é o melhor”. Verifique o seu “este sou eu”.

Então o apego ao “isto é o melhor para mim” baseia-se na con-

ceitualização do ego “eu sou Thubten Yeshe, este sou eu”, na con-

cepção do eu, na ideia fixa da minha mente de quem e do que eu 

sou, e essa associação entre o ego e o apego não tem relação nenhu-

ma com a minha realidade, seja relativa ou absoluta.   

Você deve meditar enquanto falo essas coisas, verificando se o 

5  Nota do editor: por muitos anos, pensei que Lama queria dizer “apego à gratificação 
dos sentidos” e eu tentava corrigi-lo (sem sucesso). Porém, com o tempo, tornou-se 
claro para mim que ele sabia exatamente o que estava dizendo: ele se referia à atração 
gravitacional irresistível que os objetos de apego exercem na nossa mente. Nota do 
tradutor: em inglês, a expressão é “sense gravitation attachment”, bastante similar a 
“sense gratification attachment”. Contudo, enquanto “apego à gratificação dos senti-
dos” faz sentido em português, “apego à gravitação dos sentidos” não faz. Por isso o 
uso da expressão “que gravitam aos nossos sentidos”, objetos de apego que tendem 
para eles, que estão sempre a acompanhá-los.  



	 . . .  aproveite a sua vida ao máximo . . . 	 63

que eu digo é exagerado ou preciso. Verifique agora mesmo. Estou 

falando sobre como o ego e o apego estão associados, como eles se 

relacionam. 

O que estou dizendo é que a causa fundamental do apego é a 

conceitualização do ego e a realidade desse ego não existe dentro 

de você, relativa ou absolutamente. Porém, a mente do ego pro-

jeta e pinta o “eu sou isto”, você assume a ideia fixa do que você é e 

começa a se preocupar: “Eu sou isto, então eu preciso ter aquilo; eu 

sou isto, então eu preciso preservar a minha reputação; porque eu 

sou isto, eu preciso daquilo”. Verifique. 

Essas ideias fixas sobre o que você é e sobre como você deve ser 

não passam de completas projeções mentais, projeções alucinadas 

e poluídas. Elas não têm nenhuma relação com a realidade, seja rela- 

tiva ou absoluta.

Uma meditação sobre como você existe

Tire agora dois minutinhos para analisar o que você é, como você 

existe. Quando você se pergunta: “O que eu sou?”, uma ideia con-

creta, substancial de “este sou eu” surgirá.

A sua cor não é você, o seu eu. A sua forma não é o seu eu. O seu 

nariz não é o seu eu. A sua perna não é o seu eu. O seu coração não 

é o seu eu. Então onde está esta ideia, a sua ideia conceitual do ego? 

Onde ela está?



64	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

O seu eu imaginário, o seu ego alucinatório, não foi criado por 

Deus, Krishna, Buda ou qualquer outro ser. Ele foi criado apenas 

pela sua própria mente, pelos seus próprios equívocos.

Quando você percebe que o seu eu imaginário e conceitualizado 

não existe, repentinamente algo substancial e concreto desaparece 

do seu coração. Ele se acalma ao invés de afligir-se; a energia agitada 

do seu coração é liberada. É algo incrível, algo tão poderoso. Como 

resultado, o seu corpo torna-se menos tenso e rígido.

Não há um eu concreto autoexistente, um ego. Todos os fenôme-

nos transitórios, o seu corpo físico e tudo o que surge são total-

mente não autoexistentes. Contudo, você – a sua mente superficial 

– sempre pensou que você existe verdadeiramente nos seus cinco 

agregados6. A sua mente, a sua conceitualização do eu, o ego, sem-

pre sente que, dentro do seu corpo, dentro dos seus cinco agrega-

dos, um “eu sou” realmente existe. Você sempre pensou e sentiu 

que algo existe dentro de você. Se analisar com cuidado, descobrirá 

que isso é apenas uma projeção da sua mente alucinada.

6  Os cinco skandhas, ou agregados, são os cinco constituintes psicofísicos que formam 
um ser senciente: forma, sensação, discriminação, fatores composicionais e consciência. 



	 . . .  aproveite a sua vida ao máximo . . . 	 65

Do ponto de vista Hinayana, o seu eu e toda a sua noção de 

mundo são não autoexistentes; apenas a realidade interna é auto-

existente. Contudo, do ponto de vista Madhyamaka, uma escola 

Mahayana, até mesmo a realidade interna é não autoexistente; nada 

é autoexistente, concreto, como o ego percebe. É impossível que 

qualquer coisa seja autoexistente. 

Em outras palavras, para simplificar, você se sente infeliz devido 

a uma visão equivocada. Essa visão produz condições infelizes; ela 

mantém um objeto equivocado que não tem absolutamente nen-

huma relação com a realidade tanto do seu mundo interno como 

do mundo externo dos sentidos.

É por isso que o Buda disse que toda a sua frustração e con-

fusão resultam das suas próprias ações e não são criações de Deus. 

Deus não cria más ações, cria? A Bíblia não diz que Deus criou o 

mal. Ainda assim, muitas pessoas acham, equivocadamente, que, 

porque Deus criou todas as coisas, ele criou o mal. Filosoficamente, 

tal posição é duvidosa, mas a filosofia não é importante aqui. Você 

só tem que saber o que a Bíblia diz. 

Muitos pensam que a Bíblia está errada. Não está; é você que está 

errado, porque você interpreta a Bíblia sem conhecimento-sabedoria.



66	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

O negativo vem da mente

Então é algo realmente valioso ser capaz de descobrir que todas as 

suas concepções falsas e experiências infelizes decorrem do apego e 

do eu poluído, da conceitualização do ego; se você for capaz de perce-

ber isso, liberará a energia tremendamente tensa do aprisionamento.

Vale ressaltar que não é apenas uma questão de crença. A experi-

mentação leva à experiência, que, por sua vez, leva à realização. 

Não chamamos o mero entendimento intelectual de realização; 

sem experiência, o conhecimento é árido. Desde o dia em que nas-

cemos até agora, estivemos todos secos e, se não colocarmos os 

ensinamentos em ação, se não ganharmos experiência, continuare-

mos secos até o dia da nossa morte. Secos, como lenha seca. 

Contudo, enquanto falo sobre a natureza relativa da sua própria 

mente, não pense: “Ah, a minha mente é um lixo; eu sou a pior pes-

soa do mundo”. Ao invés de pensar assim, perceba como “é incrível. 

Eu não sou o único com esses problemas. Todos os outros seres 

vivos no universo os têm”. 

Tenho certeza de que houve momentos em sua vida nos quais 

você pensou, chorando: “Eu quero que a minha vida valha a pena; 

eu quero ajudar os outros”. Isso é ridículo; é tão emotivo. Se você 

realmente quiser ajudar os outros, este é o modo de pensar: “Pri-

meiro, eu tenho que realizar a natureza da minha própria mente 

e como acabar com os problemas humanos. Então saberei exata-

mente como ajudar os outros”.

Se você não compreende os seus próprios problemas e não sabe 

como ajudar a si mesmo, como pode imaginar que seja capaz de 



	 . . .  aproveite a sua vida ao máximo . . . 	 67

ajudar os outros? Você está sendo apenas emotivo: sem sabedoria, 

sem método. Está apenas brincando.

Primeiro, compreenda a sua própria situação: “Não sou só eu; 

incontáveis seres nesta Terra estão na mesma situação, cheios de 

visões equivocadas; devido a isso, eles têm grandes conflitos físicos 

e mentais”. As nossas mentes estão repletas de conflito e, quando 

essa energia mental se transmuta no nível físico, os nossos corpos 

também adoecem. Assim, todas as doenças vêm da mente enferma; 

ela se manifesta como o corpo doente.

Portanto, a maneira para expandir o amor e a compaixão é, pri-

meiro, compreender a si mesmo; depois você pode relacionar-se 

com todos os outros seres vivos. Isso é bom. O problema é que, na 

maior parte do tempo, nós sequer temos compaixão por nós mes-

mos, sequer nos compreendemos; como, então, seremos capazes 

de ter amor e compaixão pelos outros? É impossível. Mesmo que 

digamos que amamos os outros, são apenas palavras, emoções. 

Dizemos: “Eu te amo”, mas o amor verdadeiro primeiro tem que 

ser por você. Você tem que saber a sua própria situação, o que você 

é. Isso leva ao amor sincero por você mesmo e, dele, ao amor sin-

cero pelos outros. Se não seguir por este caminho, você está ape-

nas brincando. 

Geralmente, o que você chama de amor é egoísta; é somente 

apego. Ainda que, às vezes, a sua meditação possa não ser apego, 

na maior parte do tempo ela é egoísta, apegada. Verifique; verifique 

de verdade. Não estou brincando, eu não vim aqui para fazer pia-

das. É verdade. Enquanto você se fixa em algo concreto e agarra-se 

firmemente ao seu próprio conforto, ainda é algo egoísta, mesmo 



68	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

que você se veja como um meditador num lance espiritual. Ainda 

é egoísta. 

Por que estou falando sobre isso, enfatizando? Porque, mesmo 

que você seja um meditador, enquanto continuar a procurar algo 

concreto para si, haverá o efeito psicológico de frustrar-se facil-

mente. Ainda que você esteja em um lance espiritual, continua a ser 

egoísta. Em outras palavras, você ainda tem a conceitualização, a 

ideia fixa do ego, o “eu sou isto, a minha realização é aquilo”, que 

não tem relação alguma com a verdadeira realização.

Então é importante que você compreenda a sua própria situação 

e o modo como você vive. Isso não é só um ponto de vista filosó-

fico. Verifique como é a sua vida, como você pensa, que tipo de 

erros você comete e como as suas visões equivocadas relacionam-

se com as suas experiências. Analise como tudo isso acontece e a 

relação com o apego. Ao compreendê-lo, no lugar de preocupar-se 

com os seus próprios problemas, você será capaz de ver que todos 

os seres vivos do universo encontram-se na mesma situação. Então 

o resultado automático e intuitivo será o amor e a compaixão. Com 

esse entendimento, até mesmo o seu maior inimigo pode se tornar 

um bom amigo – ontem, você sequer queria vê-lo, mas, hoje, ele lhe 

parece belo. E é verdade, porque tudo é a sua projeção. 

Na verdade, quando você olha para outras pessoas e pensa: “Ela é 

feia, ela é boa; ele é feio, ele é mau”, isso é totalmente a sua própria 

projeção mental. Quem nesta Terra é absolutamente bom? Quem? 

Por favor, digam-me. Quem, em Londres, é absolutamente belo? 

Quem é absolutamente feio? Certamente não há ninguém para 

apontar. Verifique isso. É interessante, não é? 



	 . . .  aproveite a sua vida ao máximo . . . 	 69

Estou falando de fatos científicos, não de algo em que você pre-

cisa acreditar. Se você realmente pensa que há algo em Londres 

absolutamente belo, por favor, prove para mim cientificamente. 

Você não pode. O problema é que sempre aceitamos facilmente 

as coisas; nunca verificamos. Chamamos esse tipo de atitude de 

indolência; a natureza da indolência é a ausência de conhecimento-

sabedoria intenso.





. . . 4 . . .

Como meditar

Mantra

O mantra tem o poder de separar o seu corpo, fala e mente do 

pensamento ordinário, mundano. A vibração de um man-

tra é capaz de unificar, automaticamente, a mente cindida e dis-

persa em um único ponto. A recitação de um mantra pode focar a 

sua mente no aqui e agora, ao invés de deixá-la à solta, desenfreada, 

como é o seu estado usual. Então isso é bastante útil e é uma das 

razões de recitarmos os mantras. 

O mantra do Guru Buda Shakyamuni é TA YA THA OM MUNÉ 

MUNÉ MAHA MUNAYE SOHA. OM significa o conhecimento-

sabedoria magnífico e o poder, enquanto MUNÉ MUNÉ MAHA 

MUNAYE contém três significados: controle, grande controle e 

controle máximo, ou conquista, grande conquista e conquista máxi- 

ma. Todos nós temos que controlar ou conquistar a nossa mente 

descontrolada, não temos? Não precisamos conquistar outros seres 

sencientes; temos que controlar a nossa própria mente descontro-

lada. O significado geral do mantra é esse e ele é bastante útil.

[Lama e os alunos recitam o mantra três vezes.]



72	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

Se todas as ações negativas e sentimentos de tristeza vêm de con-

cepções falsas, então a única maneira de superar tais ações e senti-

mentos é purificar e desfazer-nos das nossas concepções falsas por 

meio da visão correta. A percepção da visão correta não é algo que 

pode ser feito de maneira instintiva. Leva tempo para desenvolver 

as concepções corretas e perceber a visão correta.

Meditação

Para despertarmos ou nos tornarmos conscientes, precisamos 

praticar a meditação. Costumamos pensar que estamos conscientes 

a maior parte do tempo, mas, na verdade, não é assim; estamos in-

conscientes. Verifique, realmente verifique. Ao desenvolver gradual- 

mente a nossa prática meditativa, integramos pouco a pouco a 

nossa mente à realidade.

Quando meditamos, muitas vezes encontramos obstáculos para 

a nossa prática e sentimos frustração e dificuldade. O caráter fun-

damental ou a natureza absoluta da nossa mente é clara e límpida 

– chamamos essa natureza de clara luz –, mas, relativamente, ela é 

obscurecida por concepções equivocadas e outros obstáculos que 

nos impedem de ver a realidade. É como o céu coberto por nuvens: 

quando uma forte rajada de vento as sopra, o céu azul e límpido 

aparece. O mesmo acontece com a nossa mente. Portanto, quando 

tentamos meditar, encontramos obstáculos, falta de clareza e dificul-

dades para concentrar-nos unifocadamente em um objeto. Se isso 

acontecer, ao invés de nos frustrarmos, devemos empregar os méto-

dos do budismo tibetano Mahayana para purificação da mente. 



	 . . .  como meditar . . . 	 73

Quando a nossa meditação não está indo bem, não devemos for-

çar. A mente é como um bebê. Bebês não gostam de ser forçados; 

temos que tratá-los de uma maneira diferente. Ao invés de obrigá-

los, brincamos com eles de um modo psicologicamente habilidoso. 

Aí eles aceitam.

Da mesma forma, temos que brincar um pouco com a nossa 

mente. Quando a meditação se torna impossível, não devemos 

forçar. Ao contrário, temos que deixar a nossa mente como está e 

fazer algumas práticas de purificação. Isso diminuirá os obstáculos 

e a fortalecerá. 

Infelizmente, muitas pessoas tentam forçar. Isso acaba tornando-

as mais agressivas, frustradas e nervosas com os seus amigos: “Eu não 

gosto de você nesta manhã; não tive uma boa meditação. Ao invés de 

me trazer calma e clareza, ela me deixou tenso”. Pessoas assim não têm 

sabedoria habilidosa; elas não sabem como integrar as suas práticas. 

Além disso, todas as vezes que você meditar, cultive a bodhicitta 

e dedique a sua prática inteiramente aos outros: “Não importa se a 

minha meditação é boa ou ruim. Não a faço para mim, faço-a ape-

nas para o benefício dos outros seres sencientes”. Se você tiver esse 

tipo de mente dedicada, mesmo que falte algo na sua meditação, 

você não se frustra; há uma segurança por saber que o que quer que 

você tenha feito foi para o benefício dos outros. Então, ainda que 

você não tenha tido sucesso, continua relaxado. Você sabe que deu 

o seu melhor e que a sua atitude – preocupação com os outros ao 

invés do pensamento egoísta “eu sou miserável, eu quero ser feliz, 

então vou meditar” – é a coisa mais importante. Se você medita com 

egoísmo e não funciona, a decepção é enorme.



74	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

Portanto, antes de uma meditação ou de qualquer ação, é incri-

velmente importante dedicá-la aos outros por meio do cultivo da 

bodhicitta. Tomemos como exemplo ir ao trabalho. A maioria 

das pessoas neste país trabalha para um chefe, então, antes de sair 

de casa, dedique: “Que a minha vida hoje seja para o benefício dos 

outros”. É assim que evitamos frustração. Se a sua motivação for 

egoísta, se a sua preocupação for apenas com o seu próprio prazer, 

o seu trabalho sempre será problemático; a sua mente está doente, 

ela não está feliz. Você fica irritado com os seus supervisores.  

Esses são pontos importantes. Não pense que apenas se sentar em 

concentração meditativa é importante. É, mas não é tudo. Todas as 

vezes, independente do que você estiver fazendo – meditando, tra-

balhando, caminhando, cozinhando, fazendo sopa –, sempre tente 

ter uma boa motivação. Se a sua motivação for pura, você pode 

transformar todas aquelas ações no caminho à liberação. É possível. 

Caso contrário, com a motivação errada, mesmo que você medi-

te, a ação também é equivocada. Se você vai à igreja ou ao templo 

com uma mente negativa, é uma perda de tempo; não é sequer uma 

ação religiosa, é puramente samsárico. 

Talvez você não saiba o que samsara signifique. É uma palavra 

do sânscrito, mas isso não importa; não se preocupe com a pala-

vra. Ela se refere a coisas mundanas, terrenas. Em tibetano, a palavra 

é khorwa, que quer dizer círculo ou cíclico. Contudo, eu não tenho 

tempo aqui para explicar termos filosóficos budistas. Se você quiser 

aprender esse tipo de coisa, terá que ir à universidade. Como temos 

pouco tempo aqui juntos, eu quero falar apenas num nível prático. 

Tente este experimento simples. Da próxima vez que alguém lhe 



	 . . .  como meditar . . . 	 75

pedir uma xícara de chá ou de café, verifique como você se sente 

internamente. Muitas vezes, você perceberá, no seu coração, uma 

certa irritação, e mesmo que você diga “sim, está bem”, não é isso o 

que você quer dizer; a motivação egoísta torna-o mentiroso. Como 

você não tem uma mente dedicada aos outros, ainda que traga o chá 

para a pessoa, você se sente infeliz; você o faz com relutância. 

Se a sua mente fosse dedicada, você estaria feliz em servir os ou-

tros. Você não se incomodaria psicologicamente e traria o chá ou o 

café com alegria, vendo mesmo esse pequeno gesto como algo valio-

so, como um passo no caminho à liberação. Não é que o chá ou o 

café sejam bons; é a sua motivação sincera, a sua vontade de ajudar 

os outros que lhe confere um enorme prazer em servi-los e o faz feliz. 

Isso é psicologia humana simples, não uma coisa religiosa ou fa-

bricada. É o efeito psicológico da dedicação aos outros. 

Na verdade, sabemos de tudo isso a partir das nossas experiên-

cias de vida. Problemas entre uma esposa e um marido, um marido 

e uma esposa, um namorado e uma namorada, uma namorada e 

um namorado... Todas essas coisas vêm da mente egoísta. Você sabe 

disso: se for egoísta, você terá problemas nos seus relacionamentos. 

E não é uma questão de inteligência: “Ah, eu sou inteligente, eu 

tenho que ficar bravo”. Se você analisar mais a fundo, verá que isso é 

apenas amor egoísta por si mesmo e apego. 

Se a mente é dedicada, a esposa dedica-se totalmente a ajudar o 

seu marido e o marido a ajudar a esposa. Se você tem a atitude de 

“eu quero ajudá-lo” ao invés de “eu quero que você me ajude”, não 

haverá problemas. 

Observe a bondade amorosa incondicional de uma mãe pelo 



76	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

seu único filho. Mesmo que ele faça idiotices, ela ainda pensa que 

ele é bom: “Ele é tão bonito, olha o que ele faz”. Na verdade, o que 

ele faz é estúpido, mas a mãe sente prazer porque ela o vê de uma 

maneira tão positiva e tem tanto amor por ele que seu único desejo 

é que todas as ações do filho sejam boas; então ela projeta o bem até 

mesmo nas idiotices dele. Se outra pessoa fizesse as mesmas coisas, 

essa mesma mãe não gostaria dela de maneira alguma. Tudo está 

relacionado à sua motivação. Verifique, tenho certeza de que o meu 

exemplo é adequado. 

Você é capaz de perceber como atitudes mentais diferentes afe-

tam o comportamento das pessoas e o modo como interpretam as 

coisas. Se você realizar a meditação da bodhicitta – o treinamento 

da sua mente em dedicar-se completamente aos outros seres sen-

cientes –, ninguém lhe causará problemas. É verdade, eu não estou 

brincando. Ninguém lhe causará problemas. E você verá os outros 

como belos; nada lhe parecerá feio ou lhe causará irritação. Você se 

irrita agora porque a sua mente esquizofrênica e neurótica projeta 

negatividade nos objetos. 

Você verá que tanto o budismo como o cristianismo falam de 

paraíso e inferno, mas o sentido é bastante diferente. O budismo 

afirma que esse lugar paradisíaco não existe externamente, mas, 

quando a mente de um indivíduo se desenvolveu e se desfez com-

pletamente de todas as conceitualizações ordinárias do eu, do ego, 

então tudo o que ele percebe – toda a Terra, todos os seres huma-

nos – torna-se transcendentalmente belo; para esse indivíduo, essa 

visão é o paraíso. 

Você consegue entender isso, não consegue? Estou falando em 



	 . . .  como meditar . . . 	 77

termos psicológicos. Você não precisa acreditar que o paraíso ou 

o inferno estão lá fora esperando por você, mas consegue com-

preender facilmente como as projeções poluídas do pensamento 

mundano comum trazem-lhe tristeza. Ao desfazer-se de tais con-

ceitualizações, você é capaz de desenvolver uma mente saudável 

e ter uma visão perfeita. É tão lógico; estou falando isso de uma 

maneira lógica, não de um modo metafísico elevado. 

Na verdade, é algo incrível: se você colocar as coisas que apren-

de em ação, se colocar a sua meditação em prática, tudo o que você 

percebe na sua vida aguça a sua sabedoria; tudo o que aparece para 

você aumenta o seu entendimento. Caso não coloque os seus apren-

dizados em ação, mesmo se Jesus ou Buda se manifestassem agora 

diante de você e lhe dessem ensinamentos, não ajudaria muito. Ape-

nas porque Jesus e Buda são seres elevados não significa que a sua 

mente se abriria automaticamente na presença deles. Não, é você 

quem tem que desenvolvê-la. Foi por isso que o Buda disse que as 

suas ações positivas o conduzem à iluminação, enquanto as nega-

tivas o levam à ruína.

Devido à educação científica e a um entendimento de evolução 

progressiva, os ocidentais muitas vezes têm dificuldade em aceitar 

que um ser humano pode se tornar um animal. Eles consideram 

tal regressão impossível. Na verdade, ela é possível. Como eu disse 

antes, a mente doente pode manifestar-se no nível físico; aquilo é a 

mesma coisa. Não importa que você se pareça com um ser humano, 

a sua mente pode degenerar a tal ponto que o seu comportamento 

se torna pior do que o de um animal. A energia mental desenvolvi-

da dessa forma pode transformar-se posteriormente no nível físico 



78	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

e vir a ocupar o corpo de um animal. Isso é possível.

Mas não pense que isso significa que o seu corpo humano se 

transforma em um corpo animal. Não estou dizendo isso. Quando 

a sua consciência se separa do seu corpo humano atual, como ela 

contém a energia de uma mente animal, essa energia mental trans-

forma-se em um corpo animal.  

Contudo, a ação correta e a ação errada são determinadas pelo 

pensamento correto e pelo pensamento errado: a sabedoria cor-

reta conduz a ações corretas; as concepções erradas levam a ações 

erradas. 

Se colocarmos a energia de um corpo, fala e mente humanos na 

direção correta, isso se torna algo muito poderoso. O problema é 

que a nossa vida não tem uma direção e, por isso, a nossa energia 

é fragmentada. Verifique como a sua vida está agora – ela tem uma 

direção? Se não tiver, você está desperdiçando toda a energia do seu 

corpo, fala e mente. 

Portanto, você precisa do conhecimento-sabedoria discrimina-

tivo para distinguir entre o certo e o errado. Para desenvolvê-lo, é 

necessário compreender a sua mente e saber como as mentes posi-

tivas e negativas surgem. Já que todas as ações vêm da mente, como 

você pode determinar a natureza das suas ações sem analisá-las? 

Enfim, é muito útil buscar a visão correta, a realidade última da 

sua natureza, por meio da meditação. E você também precisa com-

preender a sua natureza relativa, que é extremamente descontro-

lada, ignorante da realidade, repleta de concepções equivocadas e 

a fonte de todo sofrimento e frustração. Uma vez que o faça, você 

deve estender essa compreensão a todos os seres vivos do universo, 



	 . . .  como meditar . . . 	 79

incluindo os insetos ao seu redor neste momento. Medite, agora, 

com o entendimento de que todos os seres vivos, não apenas os 

seres na sua vizinhança imediata, estão na mesma situação que você 

– a natureza relativa deles está intoxicada pelo apego – e gere muito 

amor e compaixão por todos.

Meditação guiada

Ao perceber que você e todos os outros seres vivos universais 

estão exatamente na mesma situação, pergunte-se: “Como eu posso 

ajudar os outros da melhor forma possível?” Verifique: dar-lhes 

pão, doces ou chocolate é a melhor maneira de ajudá-los? Isso soa 

ridículo, não soa? Isso é um modo insuficiente de ajudá-los porque 

os problemas dos seres vivos, com as suas mentes descontroladas, 

não vêm da falta de pão; eles decorrem da falta de conhecimento-

sabedoria, da não compreensão do que são ou de como existem, 

relativa ou absolutamente.

Não importa se uma pessoa é rica e a outra é pobre, uma é bonita 

e a outra feia ou que uma esteja dançando e a outra não; na verdade, 

todos os seres são iguais em experimentar o sofrimento causado 

por concepções falsas. Neste quesito, rei, rainha e pedinte são iguais. 

Enquanto as ideias equivocadas e a conceitualização poluída do 

eu, do ego, governarem as suas mentes, eles serão iguais. Oriental 

ou ocidental, não há diferença, não importa. Eles são todos iguais: 

todos desejam a felicidade e não desejam o sofrimento. Mas, porque 

as suas ações são impulsionadas por equívocos, ainda que desejem 

felicidade, tudo o que obtêm é sofrimento. Logo, as concepções 



80	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

equivocadas são os maiores obstáculos para a liberdade e a alegria 

interna.

Pense também: essas concepções são somente obstáculos tem-

porários – são momentâneos, transitórios. Todos os seres são 

capazes de transcendê-los totalmente e alcançar a liberdade interna 

eterna e pacífica da liberação. 

Agora visualize o Buda. Na verdade, o que é o Buda? Ele é a com-

paixão universal e o conhecimento-sabedoria onisciente que está na 

natureza da paz e da alegria eternas. Então visualize que essa mente 

de sabedoria manifesta-se diante de você como o corpo de luz radi-

ante do Buda. Se você não for capaz de visualizar o Buda, você pode 

apenas olhar para mim aqui na sua frente. Do topo da cabeça do 

Buda (ou do Lama Yeshe), uma poderosa corrente de luz branca 

radiante emana, entra pelo topo da sua cabeça e desce pelo seu 

canal central, como uma cachoeira extremamente forte, para den-

tro do seu coração. Isso purifica todas as impurezas do seu sistema 

nervoso.

Então, da garganta do Buda (ou do Lama Yeshe), um raio podero-

so de luz vermelha radiante emana e entra na sua garganta, purifi-

cando todas as suas impurezas da fala, como mentiras e a criação de 

discórdia entre as pessoas.

Depois, do coração do Buda (ou do Lama Yeshe), um raio pode-

roso de luz azul-claro radiante emana e entra no seu coração, 

enchendo-o de energia jubilosa e feliz e purificando todas as suas 

concepções falsas. Todo o sistema nervoso do seu corpo e da sua 

mente estão agora completamente cheios da luz radiante do êxtase.

Concentre-se em sentir a unidade entre você e essas luzes.



	 . . .  como meditar . . . 	 81

Dedicação

Muito obrigado. Agora dedique o mérito de ter feito esta medita-

ção. O que isso significa? Tudo o que fazemos gera uma espécie de 

energia mental. Ainda que não a vejamos no nível físico, ela está ali. 

O mérito é o tipo de energia gerado pelas ações positivas, como a 

meditação que acabamos de fazer. Então, ao invés de pensar: “Ah, 

eu acabei de meditar; como eu sou bom”, e reforçar o seu ego, você 

deve direcionar a sua energia positiva para o benefício dos outros. 

Isso é muito útil.

Não podemos ter certeza de como nos sentiremos – às vezes 

estamos bem, às vezes tristes. E, ocasionalmente, sentimos raiva e 

a raiva destrói a nossa energia positiva, o nosso mérito. Isso é como 

passar um tempão limpando um quarto e, ao acabar, sujá-lo todo 

de novo. Meditamos e limpamos incessantemente a nossa mente 

para depois, ao sentirmos raiva, sujarmos ela toda novamente.

Portanto, dedicar o nosso mérito protege-o da destruição pela 

raiva e, desse modo, não desperdiçamos a nossa energia. A dedi-

cação também é útil no sentido de que a nossa meditação não se 

transforma em algo para agradar o nosso ego, mas para benefi-

ciar os outros e trazê-los à iluminação ou à liberdade interna. Na 

verdade, esse deve ser o nosso único propósito ao meditar; não 

devemos realizar essa prática por orgulho: “Eu sou isto, aquilo e 

isto e isto”. Ser alguém não é importante.



82	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

[Lama entoa a prece de dedicação: Ge-wa di-yi. . . .7]

Na realidade, não é necessário entoar uma prece; uma oração 

não se trata de palavras. Você tem que saber disso. Usamos as pala-

vras quando oramos, mas a verdadeira oração não se limita às pala-

vras. Na verdade, a prece encontra-se na mente. 

A dedicação é uma forma de tratamento psicológico. Muitas 

vezes, após termos feito algo religioso ou meditado – ou mesmo 

após alguma atividade mundana –, sentimo-nos orgulhosos: “Eu fiz 

isto, eu fiz aquilo”. Temos muito orgulho do que fizemos. 

Não há motivo para sentir orgulho. Ele é um sintoma da mente 

doente. Portanto, ao invés de nos sentirmos orgulhosos, devemos 

dedicar tudo o que fazemos para o benefício dos outros seres sen-

cientes e para trazê-los à iluminação pacífica eterna. Se fizermos 

isso, então não nos sentiremos psicologicamente orgulhosos; não 

haverá aquele sentimento intenso de “eu fiz algo”.

Por exemplo, digamos que um marido trabalhe e a esposa fique 

em casa. Quando ele volta do trabalho, pode sentir-se ressentido: 

“Eu estou tão cansado, trabalhei duro o dia todo; tudo o que você 

fez foi ficar em casa sem fazer nada”. Ele faz uma grande cena 

falando sobre o quanto trabalhou, mas, na verdade, não há razão 

nenhuma para se vangloriar. Trabalhar é o seu dever. 

É o mesmo quando meditamos; não há motivo para nos gabar-

mos: “Olhem, eu acabo de fazer esta grande coisa”. Apenas dedique 

inteiramente as suas ações aos outros o máximo que puder. Então 

7  �Pelos méritos destas ações virtuosas, 
Que eu alcance rapidamente o estado de um guru-buda 
E guie todos os seres viventes, sem exceção, 
Àquele estado iluminado.



	 . . .  como meditar . . . 	 83

não haverá a reação doentia do orgulho. Caso contrário, fazemos 

todas essas coisas e tudo o que receberemos em troca será mais 

doença mental.

A dedicação é algo prático que podemos fazer para os outros; 

não é apenas um costume tibetano vazio.



. . . 5 . . .

A importância da motivação

Antes de ouvir este ensinamento, você precisa cultivar uma 

motivação pura, pois a ação de ouvir ensinamentos deve ser 

diferente das suas atividades rotineiras. Se essa ação, que você sente 

ser especial se comparada às coisas que você geralmente faz, não 

se diferencia ou não é mais elevada do que as suas tarefas diárias 

como comer, beber, dormir etc., então ouvir os ensinamentos não é 

de fato algo especial, superior ou sagrado.

O verdadeiro antídoto para o sofrimento

Como eu já mencionei brevemente antes, a prática da religião, da 

espiritualidade ou do Dharma – seja o que você quiser chamar – tem 

que ser um método que destrua completamente todo o sofrimento, 

um método capaz de provocar a sua cessação absoluta, não apenas 

de forma provisória. Por exemplo, os sofrimentos simples e coti-

dianos que pessoas e até animais reconhecem como sofrimento – 

febre, dores de cabeça e outros tipos de dor – podem ser eliminados 

temporariamente até mesmo por coisas externas, como remédios, 

sem a necessidade do Dharma ou da religião. Então, se fôssemos 



	 . . .  a importância da motivação . . . 	 85

capazes de fazer apenas isso, a religião não teria razão de existir. 

Contudo, a atividade religiosa deve continuar até a cessação com-

pleta da continuidade do sofrimento, e isso depende da erradicação 

total da raiz de todos os bilhões de sofrimentos existentes – a ignorân-

cia e as demais delusões que surgem a partir da raiz da ignorância.

Logo, a paz verdadeira – a felicidade eterna, a liberdade real – é 

recebida quando cessamos completamente a raiz do sofrimento: a 

ignorância e as outras delusões. Em outras palavras, a cessação da 

ignorância, do apego e da raiva é a liberdade real, a paz verdadeira – 

a paz que nunca se altera, a paz que, uma vez recebida, nunca pode 

mudar, é eterna.

Por que é impossível que a paz verdadeira mude ou desapareça? 

Por que nunca a perdemos? Por que é impossível regressar da paz 

verdadeira ao sofrimento? Porque, quando alcançamos a felicidade 

eterna, não há mais nenhuma causa capaz de nos prender nova-

mente às amarras do sofrimento.         

Por que somos felizes em um dia e tristes no próximo? Por exem-

plo, um certo dia, recebemos uma boa notícia ou estamos em um 

lugar belíssimo e badalado, ou ganhamos um bom presente, encon-

tramos um amigo especial e nos sentimos extremamente felizes 

– tão felizes que quase não sabemos o que fazer conosco, tão feli- 

zes que somos até capazes de fazer loucuras que coloquem a nossa 

vida em risco. Porém, depois de um tempo, um dia ou dois, aquela 

felicidade que sentimos ao reunir determinadas condições desa-

parece. Ela não dura. Quando encontramos um amigo querido, 

comemos algo delicioso ou vestimos roupas de marca, sentimo-

nos, num primeiro momento, felizes, mas essa felicidade não dura. 



86	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

Por que a felicidade inicial que vivenciamos ao reunir determinadas 

condições não perdura? O que a faz mudar? Por que nos cansamos 

dos prazeres dos sentidos ao invés de experimentarmos, continua-

mente, mais prazeres e felicidade?   

Isso ocorre sobretudo porque a nossa mente não está livre da raiz 

do sofrimento. Por quê? Como a nossa mente está sob o controle da 

ignorância, do apego, da raiva e das outras delusões, o prazer que 

recebemos ao reunir determinadas condições muda, ele não dura. 

Contudo, do ponto de vista do Dharma, os sentimentos que iden-

tificamos como prazerosos são considerados prazeres meramente 

samsáricos – à medida que certos sofrimentos temporais pesados 

diminuem, é a essa mera redução que damos o nome de prazer. 

Por exemplo, se você está carregando um fardo nas suas costas e 

se cansa depois de um tempo, isso é um tipo de sofrimento. Ao pen-

sar que esse fardo é o motivo do seu cansaço, você o coloca no chão. 

Nesse momento, você se sente leve e o sofrimento diminui um 

pouco; ele não se vai completamente, mas diminui. Então chama-

mos essa pequena redução do sofrimento de “prazer”; damos o 

nome de “prazer” a essa sensação de menor sofrimento experimen-

tada pelo corpo e pela mente  descontrolados. Embora esse prazer 

seja sentido intensamente num primeiro momento, ele não dura. 

De modo similar, uma pessoa que se senta com as pernas cruza-

das por algum tempo começa a sentir dor em suas costas e pernas 

e pensa ser melhor levantar-se. Ao fazê-lo, devido à mudança de 

condições, a dor que sentia enquanto estava sentada diminui e ela 

pensa: “Isto é prazer”. Porém, julgando que estar de pé é um prazer, 

se ela o fizer durante um dia inteiro ou apenas por uma ou duas 



	 . . .  a importância da motivação . . . 	 87

horas, ela se cansará. Novamente, o prazer que ela sentiu num pri-

meiro momento não dura; ele muda. No início, ficar sentado tor-

nou-se um problema; ela se levantou e houve alívio; contudo, ficar 

de pé também se tornou um problema, e ela pensa que deveria sen-

tar-se novamente para aliviá-lo.

Esses são apenas alguns exemplos, mas a nossa vida está cheia de 

situações similares. Sempre tentamos mudar. “Talvez isto seja me-

lhor”, e tentamos alguma outra coisa. Então nos entediamos com 

isso; outro problema surge. Mudamos novamente, “talvez aquilo 

seja melhor”. Trocamos de pessoas: “Talvez eu goste dele, talvez dela, 

talvez eu deva viver com ele, talvez me casar com ela...” Estamos sem-

pre mudando a alimentação, roupas e outros objetos dos sentidos. 

Tudo isso mostra claramente que há algum problema com o 

nosso corpo e mente, que eles são a raiz do nosso sofrimento. 

Qual é o erro que cometemos? Por que, independente do quanto 

aproveitemos os prazeres dos sentidos, não há um fim? Porque, não 

importa quantos prazeres dos sentidos experimentemos, não há 

nada a completar, nada a concluir. Experimentamos uma coisa e ela 

acaba; tentamos outra e ela também acaba; temos outra experiên-

cia e ela também não dura... Tentamos uma e outra vez, e é isso 

o que temos feito desde o nosso nascimento até hoje. E não ape-

nas nesta vida: desde tempos sem princípio, temos experimentado 

prazeres samsáricos transitórios uns após os outros, perseguindo 

experiências que não são prazeres verdadeiros, que sempre mudam 

e acabam, e ainda não nos satisfizemos. Além disso, o esforço con-

tinuado que despendemos para obter esses prazeres dos sentidos, 

os diferentes métodos que usamos, isso também não se esgotou 



88	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

desde tempos sem início; esse trabalho está inacabado.

Então o que causa a transitoriedade desses prazeres e a necessi-

dade de perseguirmos um após o outro, esforçando-nos continua-

mente para experimentar o sofrimento e a miséria de prazeres que 

diminuem? Por que isso acontece? A razão de estarmos nesta situa- 

ção de insatisfação e sofrimento é que a nossa mente está sob o 

controle de delusão e carma.  

O que é carma? Carma é a ação produzida pela delusão. Porque a 

nossa mente está sob o controle de delusão e carma, o nosso corpo 

também está sob o controle de ambos; enquanto a nossa mente não 

estiver livre, o nosso corpo também não estará. Portanto, a liber-

dade real é a mente que se livrou completamente da delusão e do 

carma; quando ela estiver livre dessa prisão, o corpo, o qual é a casa 

da mente, também se libertará. Quando ambos, mente e corpo, esti-

verem livres do sofrimento, da servidão à delusão e ao carma, todos 

os diferentes corpos que essa mente assumir não experimentarão 

os sofrimentos de renascimento, doença, dor, velhice e morte.  

Por exemplo, agora sofremos todas as vezes que encontramos 

um objeto indesejável dos sentidos: quando chove ou neva e não 

temos roupas suficientes ou um aquecedor, sentimos frio e sofre-

mos; quando faz calor e não temos ar-condicionado, sofremos. O 

mesmo acontece com os demais sentidos. Com relação ao paladar, 

quando comemos algo que não apreciamos, ficamos tristes e sofre-

mos. Já quanto à audição, quando ouvimos más notícias ou algum 

som de que não gostamos, novamente, a tristeza e o sofrimento nos 

assolam. O mesmo acontece com a visão e o tato: quando entram em 

contato com objetos indesejáveis, sofremos. Quando nos sentamos 



	 . . .  a importância da motivação . . . 	 89

com as pernas cruzadas por alguns minutos, sentimos dor. Então, o 

tempo todo, ininterruptamente, vivenciamos um problema atrás do 

outro. À medida que encontramos diferentes objetos dos sentidos, 

experimentamos, o tempo todo, diversos tipos de problemas. 

Apenas olhe para o seu corpo: não há nenhuma parte, por menor 

que seja – mesmo do tamanho de um poro ou da ponta de uma 

agulha –, que não sinta dor, cuja natureza não seja sofrimento. Por-

tanto, mesmo quando coisas minúsculas ou com pontas bem fininhas 

como espinhos, agulhas e similares tocam o nosso corpo, sentimos 

uma dor imensa. Ainda que as condições externas sejam ínfimas, 

praticamente insignificantes, sentimos uma dor inimaginável. 

Isso prova, claramente, que a nossa mente não está livre, que ela 

vive em sofrimento e, por isso, o mesmo acontece com o nosso 

corpo. Por que a nossa mente e corpo vivem em sofrimento? Porque 

eles estão presos à delusão e ao carma, são controlados pela delusão 

e pelo carma. 

Quando alcançamos o nirvana – a completa liberdade, a cessa-

ção da servidão à delusão e ao carma –, nenhum objeto sensorial é 

capaz de nos causar problemas ou infelicidade. Mesmo que caiam 

milhares de bombas atômicas, elas não trariam infelicidade ou 

sofrimento para nenhum ser senciente cuja mente alcançou aquele 

nível, a completa liberdade da delusão e do carma. 

Os ensinamentos dividem os sofrimentos dos seres vivos sob o 

controle de delusão e carma em três: sofrimento pervasivo ou que 

tudo permeia; sofrimento da mudança, que significa os prazeres 

temporários que não são felicidade real, verdadeira; e sofrimento 

do sofrimento, os sofrimentos pesados e grosseiros que até mesmo 



90	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

animais são capazes de reconhecer. 

Por que o sofrimento pervasivo é chamado de pervasivo ou que 

tudo permeia? Porque não apenas a nossa sensação, discrimina-

ção, fatores composicionais e consciência estão sob o controle de 

delusão e carma, mas também nenhuma parte do nosso corpo, por 

menor que seja, está livre de delusão e carma8. Uma vez que todo 

o nosso corpo está sob o controle de ambos, esse tipo de sofri-

mento é chamado de pervasivo. Encontramos problemas em todos 

os lugares exatamente por esse motivo. Enquanto a nossa mente e 

corpo continuarem a viver em sofrimento pervasivo, controlados 

por delusão e carma, todos os outros tipos de sofrimento surgirão 

constantemente, continuamente, um atrás do outro.    

Então o que acontece é basicamente isto: todo sofrimento é 

resultado de ações impuras ou negativas; estas ações são criadas 

pela mente impura ou negativa, isto é, pelas delusões. Toda felici-

dade resulta de ações positivas ou virtuosas; estas ações são criadas 

pela mente virtuosa ou positiva. Portanto, a evolução da felici-

dade, o lugar de onde a felicidade vem, e a evolução do sofrimento, 

o lugar de onde o sofrimento vem, são completamente diferentes. 

Felicidade e sofrimento surgem de maneiras totalmente diferentes. 

Como desejamos felicidade e não desejamos sofrimento, mas 

vivemos nele, é extremamente importante compreender essa 

evolução. Porém, a mera compreensão intelectual não basta. Para 

realmente interromper a experiência contínua de sofrimento – no 

presente e nas vidas futuras – e para experimentar a felicidade inin-

8  Veja nota 6 na página 63.



	 . . .  a importância da motivação . . . 	 91

terrupta, a compreensão intelectual não é suficiente. Temos que 

agir; temos que nos esforçar. 

Quando vemos os meditadores, com uma mente pura, fazendo 

ações positivas que resultam em felicidade, e acreditamos e espera-

mos que, pelos esforços deles, também seremos capazes de experi-

mentá-la, isso é um erro. Pensar: “Eu não tenho que fazer nada; eu 

posso experimentar felicidade, o bom resultado criado pelas ações 

positivas de outras pessoas” é errado. Sem que nós mesmos faça-

mos o esforço, sem que mudemos a nossa própria mente, sem que a 

tornemos virtuosa, positiva e, sobre essa base, realizemos as ações, 

é impossível experimentarmos qualquer tipo de felicidade, tem-

porária ou eterna. Sem o esforço individual, não há como experi-

mentar felicidade. Esse tipo de equívoco é similar ao de uma pessoa 

esfomeada que espera saciar-se após os seus amigos terem comido. 

Contudo, o ponto principal que eu gostaria de enfatizar é que nós 

temos que agir agora, neste momento. Se o fizermos, se mudarmos 

a nossa mente com sabedoria, se transformarmos a nossa motiva-

ção em positiva e virtuosa, as nossas ações serão, imediatamente, 

positivas e virtuosas, ainda que tenham sido criadas pela mente 

venenosa, pelas delusões, que são a causa do sofrimento. Em outras 

palavras, para usar o termo do sânscrito, elas se transformam em 

bom carma, a fonte da felicidade.

Gerando a motivação pura da bodhicitta

Porém, a experiência da felicidade temporária não basta. Precisa-

mos obter a felicidade eterna, a completa cessação de todo sofri-



92	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

mento. Contudo, uma só pessoa, sozinha, que alcança a felicidade 

eterna também não basta. Há um objetivo maior do que a liberação 

individual, a mera cessação do sofrimento. Esse objetivo, o objetivo 

supremo, é a iluminação, a felicidade mais sublime: o estado em 

que todas as delusões foram completamente purificadas, em que 

não resta traço da mente dualista, em que todo o conhecimento e 

todas as realizações foram conquistados e nada falta. 

Além disso, todos os seres sencientes experimentam sofrimento 

contínuo e não possuem nem a sabedoria nem o método para 

escapar dele. Eles não conhecem a causa do sofrimento, a causa da 

felicidade ou o que é a felicidade real e eterna. Eles não têm nem a 

sabedoria para compreender essas coisas, nem o método para prati- 

cá-las; eles não têm um caminho a seguir. 

Cada um de nós deve pensar da seguinte forma: “Todos os 

seres sencientes foram extremamente gentis comigo no passado, 

são gentis comigo no presente e continuarão sempre a ser gentis 

comigo no futuro. Eles são o campo de onde eu recebo todo o meu 

prazer – passado, presente e futuro; todas as minhas perfeições 

vêm de outros seres sencientes. Portanto, eu preciso alcançar a ilu-

minação. A busca pela felicidade eterna apenas para mim mesmo, 

sem me importar com os outros seres sencientes, desistindo e dei-

xando de me preocupar com o bem-estar deles, é egoísta. Logo, eu 

preciso alcançar a iluminação, a felicidade mais sublime, para liber-

tar todos os seres sencientes do sofrimento e liderá-los, sozinho, no 

caminho à iluminação, já que esta é a minha responsabilidade”.

Portanto, independente da motivação ou do pensamento que 

você tinha antes, agora, neste momento, dedique intensamente 



	 . . .  a importância da motivação . . . 	 93

a sua ação de ouvir estes ensinamentos para o benefício dos ou-

tros seres sencientes, para a felicidade deles. Sinta no fundo da sua 

mente: “Eu ouvirei estes ensinamentos com o objetivo de conquis- 

tar a felicidade mais sublime da iluminação para o benefício de 

todos os seres sencientes”. Sinta dentro da sua mente que você é 

o servo de todos os seres sencientes, que libertá-los do sofrimento 

e liderá-los no caminho à iluminação é o seu objetivo principal, a 

coisa mais importante que você pode fazer. “Por esse motivo, eu 

ouvirei os ensinamentos”.  

O tema de hoje é o ensinamento Mahayana que explica o 

caminho gradual à iluminação, o caminho que todos os budas 

do passado, presente e futuro percorreram para alcançar a ilumi-

nação; o caminho que a linhagem inteira dos seguidores do Guru 

Buda Shakyamuni, todos aqueles pânditas plenamente realizados 

do passado na Índia e no Tibete, todos os altos lamas, atravessaram 

até a iluminação. Na medida em que todos esses grandes mestres 

obtiveram absolutamente todas as realizações do caminho à ilu-

minação, este é um ensinamento transmitido com as experiências 

completas de todos eles, e não são apenas palavras.

Para alcançarmos rapidamente a iluminação para o benefício de 

todos os seres sencientes, para atingirmos esta felicidade mais su-

blime, este estado completamente puro, este conhecimento com-

pleto, dependemos da sua causa principal: a bodhicitta. Bodhicitta 

é uma realização, a determinação intuitiva de alcançar a iluminação 

para o benefício de todos os outros seres sencientes. O pensamento 

puro da bodhicitta nunca se importa consigo próprio, mas, ao con-

trário, preocupa-se sempre com os outros seres sencientes, como 



94	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

libertá-los do sofrimento e conduzi-los no caminho à iluminação. 

Bodhicitta é o pensamento ininterrupto sobre como beneficiar os 

outros seres da maneira mais sábia e abrangente. É uma realização 

que se importa apenas com o próximo, abandonando a si próprio e 

cuidando o máximo possível dos outros. 

O pensamento puro da bodhicitta é o completo oposto do pensa- 

mento de amor egoísta por si mesmo, que se preocupa apenas con-

sigo próprio, que pensa sempre em como cuidar de si e, porque não 

se importa com os outros seres sencientes, causa-lhes sofrimento. 

O amor egoísta é um pensamento que não se preocupa com os ou-

tros, mas apenas consigo mesmo; ele pensa: “Apenas eu sou impor-

tante; eu sou o mais importante de todos”. Bodhicitta é o completo 

oposto disso. 

Então qual é a coisa mais importante para que alcancemos rapi-

damente a iluminação? Tentar realizar o pensamento puro da  

bodhicitta. Contudo, isso depende do recebimento das realizações 

preliminares, como a compaixão.

A compaixão parcial, a compaixão apenas pelos seus amigos, 

mas não pelos outros seres vivos, a compaixão por objetos dese-

jáveis, por seres vivos que lhe parecem belos, mas não por aqueles 

cujos semblantes são feios ou violentos, não é suficiente. Enfim, 

aquilo que geralmente acreditamos ser compaixão é, na verdade, 

apego, baseia-se no apego. A compaixão que precisamos receber, 

a bodhicitta, é a compaixão imparcial, a compaixão por todos os 

seres sencientes sem a exclusão de nenhum deles; a compaixão 

idêntica por todos os seres sencientes, não apenas humanos e ani-

mais em sofrimento que vemos com os nossos olhos. Precisamos 



	 . . .  a importância da motivação . . . 	 95

ter compaixão por todos os seres.

No nosso nível mental atual, somos capazes de ver muitos seres 

sencientes, mas há muitos outros que não conseguimos enxergar. 

Por exemplo, este nosso universo não é o único; há um número 

enorme de universos, muitos mundos diferentes que não consegui-

mos ver e, em muitos deles, vivem outros seres. Até mesmo hoje 

em dia os cientistas descobrem e descrevem novas galáxias que não 

pensavam existir. Nelas, há planetas onde vivem diversos seres sen-

cientes que não somos capazes de ver devido à nossa inteligência 

limitada, devido ao nosso poder mental limitado. Inclusive na Terra 

há seres que não vemos, mas que enxergaremos quando a nossa 

mente estiver pronta, quando ela for capaz de vê-los, da mesma 

forma que vemos hoje os humanos e alguns tipos de animais. Por-

tanto, há diversos tipos de seres sencientes e eles vivem em seis 

reinos diferentes. Para gerarmos compaixão por todos, é necessário 

compreender os diferentes sofrimentos vividos por eles. 



. . . 6 . . .

As vidas dos outros

É fácil saber sobre o reino animal, já que podemos ver muitos 

tipos de animais e compreender claramente os seus sofri-

mentos. Porém, além de humanos e animais, há muitos outros 

tipos de seres vivos, como os pretas.9

Fantasmas famintos

Preta é um termo do sânscrito que às vezes é traduzido como fan-

tasma faminto. Seus sofrimentos mais comuns são fome e sede, que 

resultam dos seus carmas, das ações que criaram em vidas passadas. 

Eles não conseguem encontrar uma gota de água sequer durante 

éons e suas vidas transcorrem com o sofrimento constante da sede. 

A despeito do quanto busquem, eles também não encontram uma 

só migalha de comida e experimentam grande fome. Além desses 

sofrimentos, eles são afetados por muitos outros. 

Primeiro, ainda que vejam um belíssimo lago com água, eles são 

impedidos de se aproximarem devido à presença de guardiões ter-

ríveis criados carmicamente, que são visões mentais, manifesta-

9  Veja The Great Treatise ou Liberação na palma da sua mão para detalhes sobre os diferen-
tes tipos de seres no samsara.



	 . . .  a importância da motivação . . . 	 97

ções do carma anterior criado pelos pretas. Esses guardiões têm 

corpos aterrorizantes, como aqueles que vemos às vezes em pesa- 

delos, que também são criações cármicas. Então, mesmo que pen-

sem ter finalmente encontrado um pouco de água, os pretas não 

conse-guem alcançá-la. 

Alguns deles não se deparam com os guardiões, mas, quando 

chegam ao lugar onde haviam visto água de longe, ela desaparece 

ou transforma-se em um lodaçal imundo de pus, sangue e excre-

mentos que nem mesmo os pretas são capazes de consumir.

Se nada disso acontece e o preta consegue colocar uma gota de 

água em sua boca, esta torna-se tóxica devido ao carma anterior, as 

ações criadas a partir da delusão, e a água simplesmente desaparece. 

Também devido ao carma, as bocas de muitos pretas são extrema-

mente pequenas, como o buraco de uma agulha, o que dificulta 

colocar qualquer coisa nelas, que dirá em seus estômagos. E mesmo 

que alguma comida ou bebida chegue ao estômago de um preta, 

ela incendeia-se, como óleo jogado ao fogo, e arde terrivelmente. 

Portanto, os pretas sofrem muito por não encontrarem comida 

ou bebida ou por se depararem com esses diversos impedimentos. 

Como resultado, eles sempre têm fome e sede. A aparência deles 

é horrível – muito feios, enrugados e secos, com braços e pernas 

finíssimos, pescoços pequenos e uma barriga enorme e distendida. 

Muitos fantasmas famintos, como aqueles que se alimentam de 

cheiros e outros que buscam por comida em lugares diversos, vivem 

no reino dos humanos. Iogues – meditadores avançados que alcan-

çaram as realizações mais elevadas e possuem certos poderes men-

tais – e até pessoas comuns com o carma certo contaram muitas 



98	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

histórias de avistamentos de pretas em locais diferentes da Terra.

Hoje em dia, vemos, por exemplo, fotografias de crianças faméli-

cas na África, com seus abdomens bastante distendidos, seus mem-

bros extremamente magros e a pele descorada e seca. Embora o 

sofrimento delas seja menor se comparado ao dos pretas, podemos 

vê-las como um reflexo do que os fantasmas famintos têm que supor-

tar. Claro, os pretas também passam por muitos outros sofrimentos. 

Os seres dos infernos

Há, também, os seres dos infernos (Skt: narak). Como resultado do 

carma negativo criado a partir da delusão, eles devem experimentar 

extremos de calor e frio, como incinerações constantes e reiteradas 

em um chão de ferro incandescente. Os seres do reino dos infernos 

não precisam de pais como nós; eles nascem ali espontaneamente. 

Por exemplo, se uma pessoa cria a causa para renascer no inferno 

em sua próxima vida, a sua mente, logo após a sua morte, devido 

ao potencial amadurecido para renascer naquele reino, vai direto 

ao estado intermediário de um ser infernal. Então, sem a necessi-

dade de progenitores, ela renasce espontaneamente no inferno, de 

maneira semelhante a como começamos a sonhar quando dormi-

mos. Porém, diferentemente do inferno descrito na bíblia cristã, 

esse estado não é permanente; porém, a pessoa ainda deve per-

manecer ali em grande sofrimento por um longo tempo, até que 

o resultado das suas ações prévias termine. Quando o tempo de 

sofrimento determinado carmicamente no inferno acaba, a mente 

daquele ser renasce em outro reino, conforme o seu carma anterior. 



	 . . .  as vidas dos outros . . . 	 99

Tudo depende do carma, mas, uma vez que você tenha renascido 

no inferno, isso não significa que ficará lá para sempre. 

Os seres nos infernos quentes têm que suportar uma ampla 

gama de sofrimentos horripilantes. Eles são obrigados a viver em 

um chão de ferro incandescente enquanto guardiões terríveis cria-

dos carmicamente fatiam os seus corpos em pedaços, ou se encon-

tram, subitamente, presos em uma casa em chamas similar a um 

forno, sem portas ou janelas, e têm que experimentar sofrimentos 

horrorosos até que o carma criado por suas ações prévias seja con-

sumido. Eles ainda podem encontrar-se em um enorme caldeirão 

de água fervente onde são cozidos como arroz. Quando tais sofri-

mentos acabam, esses seres nascem espontaneamente em um chão 

coberto com tantas espadas que não conseguem dar um só passo 

sem que cortem os seus pés e pernas.

Quando sonhamos que estamos em um certo país, em uma casa 

bonita ou em um local miserável e sujo, esses lugares não foram cria- 

dos por alguém; eles são visões cármicas da nossa própria mente. 

O mesmo vale para as experiências dos seres dos infernos: o chão 

incandescente, as casas sem janelas, os caldeirões com água fer-

vente etc. são todos visões cármicas, resultados de ações criadas a 

partir da delusão em vidas passadas.

Então os principais sofrimentos dos infernos são os de calor 

e frio; além dos sofrimentos dos infernos quentes mencionados 

acima, há os sofrimentos insuportáveis dos infernos frios. Após 

uma vida como um animal ou um ser humano, um ser com o 

carma para nascer no inferno frio morre e renasce em um lugar 

completamente escuro cheio de montanhas geladas, com um 



100	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

corpo que se funde ao gelo, como carne no freezer. Há sofrimentos 

inacreditáveis: o corpo não é capaz de mover-se porque está preso 

nas fendas de gelo ou sob as montanhas congeladas; ele racha e mi- 

lhares de fissuras aparecem, a sua cor torna-se vermelho azulada e 

inúmeros insetos infestam-no e devoram-no de dentro para fora. 

Enquanto isso, vários outros seres sencientes criados carmica-

mente, como alguns tipos de pássaros com longos bicos, vêm para 

comê-lo de fora para dentro. O sofrimento é terrível. 

Contudo, independente do local em que esses sofrimentos sejam 

experimentados, nenhuma dessas condições foi criada ou preparada 

por terceiros; elas são criações das mentes daqueles seres. Que tipo 

de mente cria lugares de sofrimento assim, onde os seres nascem para 

sofrer, morrem e o local se transforma em um lugar de sofrimento 

diferente? É a mente negativa, não virtuosa – a mente da ignorância, 

da raiva, do apego, do orgulho, da inveja e das outras delusões; esses 

lugares de sofrimento são criados pela mente negativa.

O reino dos animais

Há, ainda, os sofrimentos dos animais. Os animais domésticos 

podem ter vidas um pouco melhores, dependendo das pessoas que 

cuidam deles; eles são geralmente um pouco mais afortunados do 

que os selvagens. Animais que vivem nos oceanos e nas florestas 

experimentam muito sofrimento, sendo o mais comum o de serem 

comidos por outros animais.     

Até mesmo criaturas minúsculas, difíceis de serem vistas a olho 

nu, são comidas por outros insetos, assim como animais maiores, 



	 . . .  as vidas dos outros . . . 	 101

como elefantes e tigres, ou aqueles nos oceanos, como baleias e 

tubarões, são atacados e comidos por outros. E, em tempos mais 

remotos, havia, na terra e nos mares, animais ainda maiores devo-

rados por menores, que penetravam em seus corpos e comiam-nos 

a partir das entranhas. Portanto, mesmo animais grandes podem 

ser mortos por pequenos; todos os animais têm um inimigo natu-

ral capaz de matá-los e comê-los.

Além disso, eles também são passíveis dos sofrimentos gerais de 

fome e sede e de calor e frio. Adicionalmente, cada animal tem o 

seu próprio sofrimento específico de acordo com a sua espécie. 

Portanto, todos esses seres sencientes – animais, pretas e seres 

infernais – não são livres como os humanos; estes têm muito mais 

liberdade do que os seres sencientes nos reinos inferiores. Os ani-

mais que vivem nas florestas ou nos oceanos estão sempre com 

medo – eles não desfrutam das nossas liberdades e não possuem 

os meios para aproveitar a vida como nós. É por isso que os reinos 

inferiores – os reinos dos animais, dos pretas e dos seres dos infer-

nos – são chamados de destinos maléficos [Tib.: ngän-song]; eles são 

os reinos do sofrimento.

Os reinos superiores

Com relação aos reinos superiores, não há somente o reino 

humano; há também os reinos dos suras e dos asuras, cujos prazeres 

são muito maiores do que os dos humanos. As suas casas, alimen-

tação, vestimentas e todas as outras coisas são muito mais ricas e 

puras do que as dos humanos; na verdade, não há nenhuma com-



102	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

paração. Contudo, as mentes desses seres são tão dominadas pelo 

apego aos objetos dos sentidos que eles não têm a oportunidade de 

compreender o sofrimento como os humanos. 

Há todos os tipos de seres humanos: uns têm muitos prazeres, 

enquanto outros sofrem demasiadamente. Os suras não têm a 

nossa oportunidade de desenvolver a sabedoria que compreende 

a natureza do sofrimento porque eles estão rodeados por fabulo-

sos prazeres e posses, têm muitas centenas de amigos e experimen-

tam pouquíssimos problemas em suas vidas. Portanto, devido ao 

grande apego e à inabilidade de perceber o sofrimento ou de reali-

zar a sua natureza, eles não têm a chance de praticar o Dharma. 

As vidas dos asuras são, em muitos aspectos, similares às dos 

suras, no sentido de que ambos desfrutam das mesmas riquezas, 

mas eles têm uma natureza mais maliciosa e as suas mentes são 

mais tolas do que as dos suras.

Há também outros tipos de suras, ou deuses de longa vida, no 

reino sem forma, onde, novamente, eles não têm a oportunidade de 

praticar o Dharma, já que permanecem inconscientes desde o nasci-

mento até a morte.

Portanto, nos três reinos inferiores e nos reinos dos suras e dos 

asuras, os seres não têm a chance de praticar o Dharma. Apenas no 

reino dos humanos essa chance nos é dada, onde é relativamente 

fácil praticar o Dharma, receber o caminho completo e alcançar 

rapidamente a iluminação.



	 . . .  as vidas dos outros . . . 	 103

O perfeito renascimento humano

Contudo, apenas nascer humano não basta: é preciso ter um per-

feito renascimento humano, com as oito liberdades e as dez rique-

zas, o que é extremamente difícil de encontrar, mas, uma vez 

encontrado, é profundamente significativo. Por exemplo, uma pes-

soa precisa encontrar os ensinamentos, possuir sentidos físicos 

perfeitos e seguir o caminho à iluminação. 

Portanto, o nosso renascimento humano presente é profunda-

mente significativo, já que conhecemos o Dharma, por meio do 

qual podemos libertar-nos completamente das amarras do sofri-

mento e receber a felicidade eterna. Com este perfeito renascimento 

humano, também somos capazes de alcançar a iluminação – nesta 

vida ou na próxima, ou numa vida além destas, e então libertar os 

outros seres sencientes de todos os problemas e sofrimentos em 

suas vidas e liderá-los à felicidade mais sublime da iluminação. 

Como este perfeito renascimento humano é tão altamente sig-

nificativo dessas diferentes maneiras, não o utilizar para satisfazer 

o seu propósito último e atingir esses objetivos eminentes é um 

grande desperdício, o maior possível. Ao encontrar os ensinamen-

tos e um amigo espiritual para explicá-los, mas, por qualquer razão, 

não os praticar, será extremamente difícil, praticamente impos-

sível, reencontrá-los em vidas futuras. Logo, enquanto ainda temos 

esta oportunidade, devemos tentar nos aproximar, o máximo pos-

sível, da iluminação, praticando os ensinamentos dia após dia, mês 

após mês, ano após ano.

O caminho principal, o método fundamental que nos aproxima 



104	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

da iluminação, é o cultivo da bodhicitta, o treinamento contínuo 

da nossa mente no puro pensamento da bodhicitta. Para alcançar 

o pensamento extremamente benéfico da iluminação, a bodhicitta, 

necessitamos da realização prévia da compaixão imparcial – a com-

paixão idêntica por todos os seres sencientes. Isso depende de vê-los 

todos iguais em beleza, e isso, por sua vez, depende da compreen-

são de como todos os seres sencientes têm sido gentis conosco. 

Portanto, precisamos equalizar o pensamento discriminativo 

que diferencia os seres sencientes entre amigos e inimigos. Quando 

identificamos alguns seres como “inimigos”, o ódio surge e criamos 

carma negativo ao brigar com eles. E quando identificamos outros 

como “amigos”, a delusão do apego surge e, ao agir sob o seu con-

trole, criamos novamente mais carma negativo. 

Então, para ver todos os seres sencientes como iguais em beleza, 

exatamente como uma mãe vê o seu filho único – como o mais 

belo, o mais querido, como o seu próprio coração –, precisa-

mos constatar a bondade deles; antes disso, temos que equalizar o 

pensamento que os discrimina como amigos e inimigos. Se não o 

fizermos, sempre os veremos dessa maneira e, como resultado, cria- 

remos ações negativas a partir do apego e do ódio.

A meditação de equilíbrio

Atualmente, os únicos seres que vemos como belos são os nos-

sos amigos. Já que não enxergamos aqueles que nos causam mal 

da mesma maneira, nós não os amamos. Enquanto nos sentir-

mos assim, não há como receber a bodhicitta e, obviamente, não 



	 . . .  as vidas dos outros . . . 	 105

há como alcançar a iluminação. Portanto, precisamos, primeiro, 

equalizar o pensamento que vê os outros seres sencientes como 

amigos ou inimigos. Mas não fazemos isso com anúncios nos jor-

nais ou comerciais televisivos pedindo: “Por favor, todos! Equali-

zem-se como amigos e inimigos!” Ao invés disso, praticamos uma 

meditação muito importante chamada de meditação de equilíbrio.10

A meditação de equilíbrio é especialmente importante em tem-

pos como estes, em que há muita violência e infelicidade no mundo, 

e as pessoas diferenciam rigorosamente entre amigos e inimigos. 

Elas agem com base nessas distinções para se livrarem dos inimi-

gos por meio de denúncias, danos e destruição. Não é assim que 

acabamos com os inimigos. Na verdade, isso apenas cria outros. 

Quanto mais inimigos você destrói, mais inimigos você faz. Esses 

métodos só garantem uma oferta ilimitada deles.

Contudo, os amigos e inimigos em que acreditamos são meras 

concepções. Nós somente pensamos que amigos são amigos verda-

deiros e inimigos são inimigos verdadeiros. Eles são apenas pro-

jeções da nossa própria mente. Um amigo real ou um inimigo real 

não existem lá fora, independente da nossa mente.    

Fato é que a maneira como acreditamos que os outros são ami-

gos absolutos ou inimigos absolutos é completamente errada; a 

nossa visão é totalmente equivocada. A evolução desse tipo de dis-

criminação é a seguinte.  

Em primeiro lugar, eu sou apegado a mim mesmo, ao meu 

10  Ver o livro de Lama Yeshe Ego, apego e liberação (disponível em breve), Apêndice 
I, gratuito no LYWA, para a meditação de equilíbrio de Lama Zopa Rinpoche. 
Também online em www.LamaYeshe.com.



106	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

próprio “eu”, bem como ao meu corpo, às minhas posses e à minha 

felicidade. Então, quando alguém perturba a minha felicidade ou 

as minhas posses, eu me irrito e discrimino essa pessoa como um 

inimigo. Por outro lado, quando alguém favorece a minha felici-

dade, surge o apego e eu chamo essa pessoa de amigo. Além disso, 

eu acredito que ela é um amigo absoluto, real – qualidades que não 

existem em lugar algum. 

Porém, amigos e inimigos surgem dessa maneira. Quando 

alguém me dá algo, apoia-me um pouco ou contribui com a minha 

felicidade, eu vejo essa pessoa como um amigo; quando alguém 

prejudica o meu bem-estar, a minha raiva enxerga essa pessoa 

como um inimigo. Eu dou diferentes nomes às pessoas conforme 

as suas ações. Amigo e inimigo não têm uma origem própria, a par-

tir de si mesmos; esse tipo de coisa não existe. Primeiro, eu projeto 

uma pessoa como amigo ou inimigo e, depois, acredito que isso é 

real, que isso vem da própria pessoa.  

A meditação de equilíbrio, por meio da qual equalizamos os ou-

tros como amigos e inimigos, é praticada com base na compreen-

são do modo como discriminamos os outros de acordo com as 

suas ações de auxílio ou prejuízo.

Comece visualizando, ao seu redor, todos os seres sencientes 

infinitos como o espaço. A sua mãe está à sua esquerda, o seu pai à 

direita; o seu pior inimigo encontra-se diante de você, enquanto o 

seu amigo mais querido está atrás. 

Olhe agora para o seu inimigo e pergunte-se por que você não 

gosta dele. Observe as razões que surgem. Talvez ele tenha te 

batido, traído, criticado ou ferido de alguma maneira. Olhe, então, 



	 . . .  as vidas dos outros . . . 	 107

para o seu amigo e pense sobre como ele também o prejudicou do 

mesmo modo no passado. Portanto, se esta pessoa lhe causou mal 

no passado da mesma forma que o seu inimigo atual, por que você 

a considera um amigo? Veja quais razões surgem – é porque esta 

pessoa ajudou-o de alguma forma. Depois, pense sobre como o seu 

inimigo também o ajudou do mesmo modo no passado. Portanto, 

já que ambos, no passado, prejudicaram-no e ajudaram-no, por que 

você considera, agora, um como amigo e o outro como inimigo?  

Se você pensa que o seu inimigo lhe causou mais mal do que o 

seu amigo, se essa concepção surgir, se você vir que, nesta vida, o 

seu inimigo prejudicou-lhe mais do que o seu amigo, lembre-se 

de que esta vida é apenas uma em uma sequência sem princípio 

de vidas para todos os seres, incluindo para o seu inimigo e para 

o seu amigo. Portanto, este inimigo ajudou-lhe incontáveis vezes 

em vidas passadas, enquanto este amigo prejudicou-lhe inúmeras 

vezes em vidas passadas – logo, as razões para discriminar um 

como amigo e o outro como inimigo são equivalentes. Em ou-

tras palavras, o inimigo diante de você causou-lhe mal e auxiliou-o 

incontáveis vezes em vidas passadas e é, portanto, igual em ter sido 

o seu inimigo e amigo. E o amigo atrás de você também o ajudou e 

causou-lhe dano inúmeras vezes em vidas passadas e é, portanto, 

também igual em ter sido amigo e inimigo. 

Assim, aplicando a lógica dessa evolução ao seu inimigo e amigo 

atuais, o seu sentimento ao olhar para ambos deve ser de equanimi-

dade, como se você estivesse vendo estranhos: nenhum apego com 

relação ao seu amigo e nenhuma aversão ao seu inimigo. Quando 

você vê ambos como iguais, há uma sensação de paz na sua mente. 



108	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

Nenhum pensamento violento, nenhuma tensão, apenas uma sen-

sação de relaxamento.    

Após igualar inimigo e amigo, faça o mesmo com o seu pai e a 

sua mãe – equalize-os como amigos e inimigos. Então, igualadas 

essas quatro pessoas, equalize todos os seres sencientes como tendo 

beneficiado e prejudicado você igualmente inúmeras vezes desde 

vidas passadas sem princípio até agora. Portanto, todos os seres 

sencientes são exatamente iguais em terem sido amigos e inimigos. 

Depois, sempre que você sentir essa forte sensação de equanimi-

dade com relação a todos os seres sencientes, concentre-se apenas 

nisso; quando a sua mente chegar a esse ponto, mantenha-o o máx-

imo que você puder. 

Há muitas maneiras de fazer essa meditação, mas a que descrevi 

é uma técnica bastante básica e simples para igualar todos os 

seres sencientes como amigo e inimigo. Se você treinar a sua 

mente nessa meditação – especialmente quando receber a reali- 

zação –, sempre que alguém o prejudicar, louvar, presentear etc., 

porque você equalizou o seu pensamento discriminativo, não distin-

guirá essas pessoas como inimigo ou amigo; você nutrirá um senti-

mento de equanimidade por todos, independente do que façam para 

ou por você. Se alguém o incomoda, perturba o seu bem-estar ou as 

suas posses, a delusão da raiva não aflora; se alguém o louva, a delusão 

do apego não aflora. A sua mente permanece em paz constante. 

Aonde quer que você vá, para onde quer que viaje, mesmo que 

esteja na companhia de um grupo de pessoas cruéis e violentas, a 

sua mente não se altera; ela não é afetada pelas condições. Portanto, 



	 . . .  as vidas dos outros . . . 	 109

você não cria nenhuma outra ação negativa, não prejudica os ou-

tros nem lhes causa mal. Você para de criar carma negativo. Assim, 

deixa também de experimentar os resultados miseráveis causa-

dos por delusão e carma negativo; você evita todos os problemas 

futuros decorrentes dessas causas.

Esta meditação é extremamente útil para que você realize rapi-

damente a bodhicitta e alcance a iluminação. Ela também é imensa-

mente importante para ajudá-lo a trazer paz ao mundo, à sua 

família e aos seus relacionamentos. Desarmonia e brigas decorrem 

do pensamento discriminativo que diferencia entre inimigos e ami-

gos: “Ela me ajudou; ela é minha amiga. Ele me prejudicou; ele é 

meu inimigo, eu o destruirei”. 

Logo, esta meditação é extremamente benéfica e, à medida que 

você a pratica, torna-se o seu próprio psiquiatra, o seu próprio 

psicólogo – e esta é a melhor maneira de resolver os seus proble-

mas: trabalhando dentro da sua própria mente.





. . . 7 . . .

Rinpoche responde às perguntas

Se vocês tiverem perguntas, por favor, façam-nas.  

P. Quando fazemos a meditação na respiração para purificar, começa-

mos exalando as nossas negatividades na forma de fumaça preta ou 

inalando as qualidades da iluminação na forma de luz branca?

Rinpoche. Penso ser mais confortável primeiro visualizar todas as 

suas delusões e concepções equivocadas saindo na forma de fumaça 

ou neblina durante a exalação. Em outras palavras, parece-me mais 

confortável purificar-se antes. É similar a colocar algo delicioso na 

panela. Se ela estiver suja, você não se sentirá bem em colocar a 

comida ali; obviamente, é muito melhor que a panela esteja limpa. 

Então, assim como você primeiro limpa a panela antes de colocar 

algo nela, purifique-se antes de inalar as qualidades da iluminação.

Às vezes, quando fazemos meditação na respiração, não temos 

tempo suficiente para visualizar porque as nossas respirações são 

muito superficiais. O que pode ajudar na sua concentração é inalar 

vagarosamente para que um pouco de ar acumule e depois, ao exa-

lar, você possa fazê-lo mais lentamente e obter uma visualização 

melhor. Isso lhe dá tempo para que a sua concentração seja mais 

longa e intensa.



112	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

P. Quando eu medito em um tema, às vezes a minha mente vai para 

outros tópicos do Dharma. Como ainda são Dharma, eles podem 

ser considerados distrações?

Rinpoche. Na verdade, você precisa parar de pensar em outros temas 

quando estiver meditando sobre algo específico. Por exemplo, se 

você estiver analisando a natureza da mente e tenta concentrar-

se nisso, mas acaba pensando em outra coisa, em algo que não é 

o objeto da sua meditação, isso é definitivamente uma distração. 

Quando você estiver concentrado na natureza da mente e surgirem 

outros temas, você tem que interrompê-los. 

Contudo, há certos níveis mentais que você alcança após realizar 

a vacuidade nos quais, durante a meditação, você não tem pensa- 

mentos como os atuais que diferenciam entre sujeito e objeto. Isso 

não significa que você está inconsciente; não significa que nenhum 

pensamento surja em sua mente. Não é como se você estivesse dor-

mindo – há certos estágios meditativos nos quais o pensamento que 

discrimina entre sujeito e objeto cessa, mas, em geral, isso depende de 

qual meditação você pratica. Nem todas as técnicas meditativas são 

iguais; há diferentes modos. Basicamente, toda meditação é dividida 

em meditação analítica e concentração unifocada. Em determinadas 

práticas, você utiliza qualquer pensamento que surgir como tópico 

da meditação; qualquer imagem que apareça em sua mente. Ao invés 

de tornar-se uma distração, ele se torna o seu objeto de meditação.

P. Quando a mente vai de uma vida para a outra, o que vai de fato e 

o que fica para trás? Quais propensões, como memórias ou conhe-

cimento e sabedoria, vão para a próxima vida?



	 . . .  rinpoche responde às perguntas . . . 	 113

Rinpoche. O que de fato vai é a mente carregando as impressões 

deixadas pelas ações do corpo, da fala e da mente. As impressões 

são o potencial latente das ações; elas são como as sementes plan-

tadas na terra. As ações deixam impressões na mente e elas são 

levadas vida após vida. É por isso que vemos crianças com dife-

rentes níveis de inteligência, diferentes interesses, habilidades etc., 

até mesmo as nascidas dos mesmos pais; isso acontece porque elas 

trouxeram diferentes propensões de vidas pregressas. 

Por exemplo, quando as pessoas estudam o Dharma, algumas 

consideram certos temas mais fáceis do que outros. Isso ocorre 

porque elas já estudaram bem aquele tema em suas vidas ante-

riores. Devido às impressões deixadas na mente, alguém que já 

estudou sobre a realidade absoluta em vidas passadas terá mais faci-

lidade de compreender vacuidade nesta vida do que alguém que 

não teve o mesmo treinamento. Essas impressões manifestam-se 

como experiências, da mesma forma que as sementes plantadas na 

terra brotam quando as condições são favoráveis. Algumas pessoas 

são capazes até mesmo de compreender ensinamentos complexos 

somente ao lê-los e não precisam de um professor para explicá-los; 

a compreensão vem espontaneamente de suas mentes.

No Tibete, há muitos altos lamas que renasceram com o conheci-

mento do Dharma em suas mentes como consequência do treina-

mento recebido em vidas anteriores. Mesmo quando ainda crianças, 

eles eram capazes de ler ou recitar orações sem que lhes ensinassem, 

de explicar ensinamentos sem estudá-los etc., já que não perderam 

o conhecimento no período entre a morte e o renascimento. 

Esses altos lamas, se comparados às pessoas comuns, têm mais 



114	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

controle e menos poluição da ignorância em suas mentes e, como 

nasceram com conhecimento preexistente, não precisam tanto de 

um professor. Porque não têm a profunda ignorância de pessoas 

ordinárias, eles conseguem se lembrar da vida anterior, a despeito 

do intervalo temporal entre a morte e o renascimento e a passa-

gem pelo canal de parto de suas mães. Pessoas comuns, ignorantes, 

esquecem-se completamente da vida passada nesse processo, que 

dirá das coisas que aprenderam ao longo dela. Além disso, ao invés 

de terem o conhecimento instintivo que os lamas encarnados pos-

suem, o que as pessoas ordinárias manifestam sem serem ensinadas 

são raiva, orgulho, inveja, apego e outras delusões, que podem apa-

recer já na infância.

P. Eu pensava que o budismo ensinava que um eu permanente não 

existe, mas, pelo que você está dizendo, parece que há um eu per-

manente ou uma alma que não cessa com a morte, mas continua 

vida após vida.

Rinpoche. É verdade que, já que a continuidade da mente não tem 

um início, a continuidade do eu também não. Após a morte da 

nossa vida anterior, assim como a continuidade da nossa mente se 

manteve nesta vida, também se manteve a continuidade do nosso 

eu. O eu não cessa com a morte; à medida que a mente continua, o 

eu também continua para o estado intermediário e, depois, para a 

próxima vida. Se a mente cessasse, o eu não poderia existir. Porém, 

a mente nunca cessa, ela sempre continua. 

P. Então isso não significa que o eu é autoexistente?



	 . . .  rinpoche responde às perguntas . . . 	 115

Rinpoche. Ah, entendi a sua pergunta. Você deve estar pensando 

nisso porque, quando eu descrevi a meditação analítica sobre a 

observação da sua mente até o ventre da sua mãe e mesmo antes 

disso, até a sua vida anterior, eu mencionei a continuidade do eu, 

que ele é permanente e até mesmo autoexistente. Isso seria contra-

ditório, já que os textos do Dharma geralmente falam sobre o não 

ser, a não identidade ou a ausência de eu. Bem, a primeira coisa que 

precisamos saber é o significado real das palavras nos livros. É pre-

ciso ir além das meras palavras e compreender o porquê de elas 

terem sido utilizadas naqueles contextos.

Então, quando você lê ausência de eu, pode parecer que o eu não 

existe, mas o significado não é esse; não quer dizer que o eu não 

exista. Se os ensinamentos dissessem que o eu não existe, não have-

ria motivo para praticar o Dharma ou para meditar, já que, sem o 

eu, não haveria uma pessoa para experimentar o sofrimento; uma 

pessoa para ser escrava do sofrimento; uma pessoa para seguir o 

caminho; uma pessoa para alcançar a liberação, a liberdade com-

pleta do sofrimento; uma pessoa para atingir a iluminação. 

Logo, se o Dharma dissesse que não há um eu e, portanto, não 

há uma pessoa para meditar, para que precisaríamos de meditação? 

O Dharma estaria dizendo para não praticar o Dharma, para não 

meditar. Mas não é assim. 

Há muitos outros ensinamentos que falam sobre não forma, 

não nariz, não língua, não cinco sentidos etc. Contudo, ainda que 

a palavra negativa “não” seja usada, o significado é que não há um 

eu autoexistente, não há uma pessoa autoexistente, não há um sentido 

ou objeto autoexistente. Além disso, quando os ensinamentos do 



116	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

Dharma falam sobre a não autoexistência, eles não estão afirmando 

que você não existe quando você de fato existe. Não é isso. 

Quando os ensinamentos dizem que algo não existe, eles se refe-

rem a algo que pensamos estar ali, mas que, na realidade, não está; 

algo que vemos, ou enxergamos, como existente, mas que não existe 

como pensamos. Nós vemos os objetos dos nossos sentidos – as coi-

sas que vemos, ouvimos e sentimos – como autoexistentes, mas não 

estamos vendo a natureza real deles, a natureza verdadeira. 

Por exemplo, quando assistimos à televisão, as pessoas agem de 

uma determinada maneira e nós reagimos emocionalmente como se 

aquelas situações fossem reais... Como se acreditássemos que aquilo 

que vemos é verdadeiro. Ou, quando estamos no cinema e há um 

desmoronamento de terra na tela, nós nos assustamos e saltamos 

da cadeira como se quiséssemos sair do caminho, como se houvesse 

um perigo real. Na verdade, não há razão para nos assustarmos – é 

apenas um filme, imagens em uma tela –, mas algo em nós acredita 

que aquilo é real e, por isso, tentamos desviar. Este é um exemplo de 

como vemos os objetos dos sentidos. A avalanche, a onda gigantesca 

vindo em nossa direção no cinema não está ali... Não há pedras ou 

água na tela, não há perigo, mas ainda assim reagimos como se hou-

vesse. O que aparece para nós, aquilo em que acreditamos, não existe 

de modo algum; o que vemos como autoexistente, como indepen-

dente, é o completo oposto da verdadeira natureza do objeto.

P. Como o estudo da astrologia pode ajudar na prática do Dharma?

Rinpoche. Depende de como você estuda a astrologia. Se você a 

estuda de uma maneira dhármica, ela se torna Dharma; se não o 



	 . . .  rinpoche responde às perguntas . . . 	 117

fizer, não. Se o seu estudo o ajuda a domar ou a controlar as suas 

delusões ao invés de fortalecê-las, então ele se torna Dharma. Por-

tanto, isso depende sobretudo da sua motivação; se as suas ações 

serão benéficas ou não depende da sua motivação, ela é o fator 

determinante. Em outras palavras, depende da sua mente.

P. O que causa o surgimento da bodhicitta?

Rinpoche. Tome o máximo de café possível... Estou brincando! Uma 

das coisas mais importantes que você precisa ter para desenvolver a 

bodhicitta é a renúncia baseada na compreensão da natureza do sam-

sara e de suas deficiências – impermanência, morte e os três níveis de 

sofrimento, sobre os quais falei anteriormente. Se você compreender 

que a natureza do seu próprio samsara é sofrimento e renunciá-lo, 

então, porque você entende profundamente a evolução do seu sam-

sara, compreenderá facilmente o sofrimento dos outros seres senci-

entes, o modo como eles estão presos no samsara e sofrem. 

Por exemplo, se você teve uma dor de dente muito forte e vê 

alguém com a mesma dor, você, com base no reconhecimento do 

seu próprio sofrimento, sabe como a outra pessoa está se sentindo, 

como a dor é insuportável; você é capaz de senti-la. Da mesma 

maneira, ao compreender as deficiências do seu próprio sam-

sara, você é capaz de entender o sofrimento dos outros. Então este 

entendimento, unido à compreensão de como os seres sencientes 

foram extremamente gentis conosco no passado, no presente e no 

futuro, de como eles são tão preciosos quanto os pais que cuida-

ram de nós – que nos deram o nosso corpo, comida, roupas, edu-

cação, tudo –, leva ao surgimento do grande amor e compaixão, 



118	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

do desejo de ajudar os outros a serem felizes e livres de sofri-

mento. Com base nisso, aflora a bodhicitta. Portanto, assim como 

uma árvore frutífera cresce na dependência da água e do solo, a  

bodhicitta cresce na dependência do amor e da compaixão, os 

quais, por sua vez, dependem da compreensão de impermanência, 

morte, das deficiências do samsara, dos sofrimentos dos outros no 

samsara e da grande gentileza deles.

P. Estátuas e rituais são necessários para a prática do Dharma? Se 

não forem, para que tê-los?

Rinpoche. Apenas porque alguns átomos foram reunidos de uma 

forma específica ou alguém está entoando uma certa oração não faz 

daquele objeto ou daquele ritual Dharma. É necessário algo mais. O 

mesmo vale para determinadas ações: as ações em si mesmas não 

são Dharma; a realização de uma ação não basta para que ela seja 

Dharma. Como o exemplo anterior da astrologia, isso depende, 

sobretudo, da mente, da motivação com que a ação é feita. 

Se a mente da pessoa que medita, realiza um ritual ou faz ofere-

cimentos é Dharma, se ela está unida ao Dharma, a ação torna-se 

Dharma; depende da motivação, da mente que produz a ação. 

Outra maneira de dizer isso, para deixar ainda mais claro, é a 

seguinte: se uma ação for feita com uma mente que renuncia às três 

delusões venenosas – ignorância, apego e ódio –, se ela for feita com 

uma mente que se opõe às delusões, a ação torna-se Dharma, é uma 

ação pura. Esta, aliás, não precisa ter uma aparência religiosa. Varrer o 

chão, cozinhar, fazer negócios e trabalhar em um hospital – na reali- 

dade, qualquer tipo de ação – pode tornar-se Dharma. Até mesmo 



	 . . .  rinpoche responde às perguntas . . . 	 119

contar mentiras ou outras ações que parecem negativas podem 

ser positivas, dhármicas. Desde que essas ações sejam feitas com a 

sabedoria que compreende o carma e com a certeza de que elas bene- 

ficiarão os outros, de que trarão bons resultados para eles e para 

você mesmo, de que são realizadas com uma mente unificada com 

o Dharma, a qual renunciou ao apego aos prazeres somente desta 

vida bem como à mente que não se preocupa com as vidas futuras e 

concentra-se apenas nesta; então essas ações são Dharma. Embora 

pareçam ações mundanas, cotidianas – como festejar, beber, ver 

filmes – ou até mesmo negativas – como mentir etc. –, se forem feitas 

com a sabedoria que verdadeiramente compreende o benefício delas 

para si mesmo e para os outros, com a mente que renuncia ao apego, 

então elas certamente tornam-se Dharma, puras e livres de perigo.

Agora, se você quiser saber se estas estátuas específicas aqui neste 

altar são necessárias para a prática do Dharma, você terá que per-

guntar à pessoa que as dispôs aqui qual foi a motivação dela!

P. Se eu tenho, por exemplo, parasitas intestinais, seria melhor não 

os matar e morrer ou tomar remédios e matá-los?

Rinpoche. Se os parasitas não forem tão perigosos para a sua saúde, 

o melhor é causar-lhes o menor dano possível. Porém, isso depende 

do indivíduo. Se eles forem uma ameaça para a sua vida e você 

tem uma mente muito forte, uma grande compaixão por aqueles 

seres sencientes, um intenso desejo de libertá-los do sofrimento o 

mais rápido possível, nenhum pensamento de amor egoísta por 

si como “a minha felicidade é mais importante do que a deles”, e é 

mais benéfico que você continue a viver, então talvez seja melhor 



120	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

tomar o remédio. Contudo, é muito difícil ter uma mente verdadei-

ramente pura assim.

P. Você poderia falar um pouco mais sobre sabedoria e motivação?

Rinpoche. Sabedoria é a mente que compreende a importância da 

motivação para determinar se uma ação é positiva ou negativa e 

conhece o resultado de ambas essas ações. É a mente capaz de dife-

renciar, claramente, entre a motivação negativa, a causa do sofri-

mento, e a motivação positiva, a causa da felicidade.

Há muitos obstáculos para atingir a iluminação, mas temos que 

fazer, basicamente, duas coisas: purificar os nossos obscurecimen-

tos e acumular mérito. Então, após purificarmos totalmente todas 

as delusões e suas impressões e completarmos a acumulação de 

todos os méritos, podemos alcançar a iluminação. Sem que reali-

zemos essas duas tarefas, não há como nos iluminar, já que ainda há 

obstáculos ou bloqueios. Portanto, todas as nossas diversas práticas 

– orar, recitar mantras, ouvir ensinamentos do Dharma, fazer ofere- 

cimentos, praticar caridade, disciplina moral etc. – estão incluídas 

nessas duas atividades de purificação e acumulação de mérito.

Bem, mesmo que você tenha o conhecimento-sabedoria capaz 

de ver que uma determinada ação, ou carma, trará benefícios, bons 

resultados, felicidade e ajudará alguém a receber realizações e ilu-

minação, isso não basta. Esses métodos, ou formas de prática do 

Dharma, que purificam obscurecimentos e acumulam méritos têm 

que ser praticados até que você alcance a iluminação. Quando você 

se ilumina, a meditação não é mais necessária; o seu trabalho ter-

minou. Você não precisa mais meditar para purificar, criar mérito e 



	 . . .  rinpoche responde às perguntas . . . 	 121

obter realizações; essa tarefa foi concluída.  

Contudo, a prática de purificação e criação de mérito deve ser 

mantida até o fim, até a iluminação. Enquanto isso, temos que fazer, 

continuamente, prosternações, oferecimentos de mandala – por 

meio de certas preces, oferecemos o universo inteiro, todos os obje-

tos dos sentidos, incluindo aqueles que estimulam o surgimento  

em nós da ignorância, do apego e da raiva, renunciando, assim, a 

essas delusões – entre outras práticas. Portanto, há diversos tipos de 

métodos que precisamos praticar para atingir a iluminação.

Q. Qual é o meio mais rápido para coletar mérito e limpar as 

negatividades?

Rinpoche. Limpar as negatividades? Tomar um banho seria um 

bom começo... Estou brincando! Contudo, para purificar, em um 

curto período, bilhões e bilhões de carmas negativos coletados 

durante muitas vidas passadas e para acumular, rapidamente, vas-

tos méritos, o melhor método, o método essencial, é meditar sobre 

ou treinar a mente em bodhicitta. Se a sua preocupação é alcançar a 

iluminação o mais rápido possível, isso vai depender da velocidade 

com que você purifica as negatividades e da quantidade de méritos 

que você acumula, e o melhor modo para realizar esses dois objeti-

vos é a prática da bodhicitta. Então qualquer ação sua, por menor 

que seja, como o oferecimento de um só incenso ou uma flor ape-

nas, se feita com bodhicitta, o pensamento sincero que deseja alcan-

çar a iluminação com o propósito único de libertar os outros seres 

sencientes do sofrimento e liderá-los à iluminação, cria méritos 

infinitos como o espaço. No curto período necessário para realizar 



122	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

ações tão pequenas com bodhicitta, você purifica uma quantidade 

inacreditável de carma negativo e acumula méritos infinitos como 

o espaço. São estes os benefícios do pensamento puro da bodhicitta.

P. Dedicar a nossa iluminação para o benefício de todos os seres é a 

melhor meditação?

Rinpoche. Claro, é ótima. Ainda que você não seja iluminado agora, 

dedicar a sua iluminação futura para os outros seres sencientes é 

muito benéfico. Há muitas meditações como essa, nas quais dedi-

camos as realizações, felicidade e prazeres que temos agora, bem 

como as nossas realizações, felicidade e prazeres futuros, para os 

outros, sem avareza, sem apego. Essas meditações são extrema-

mente úteis para enfraquecer o apego, enquanto a dedicação cons- 

titui uma prática de caridade – para quantos seres sencientes 

dediquemos, tamanha será a nossa caridade.

Caridade não consiste apenas em dar coisas materiais para os 

outros. Há diferentes tipos. É uma ação sobretudo mental, da 

mente que se dedica aos outros. Ela não implica necessariamente 

em compartilhar objetos físicos com todos os outros seres senci-

entes – podemos fazer caridade para todos eles com apenas uma 

xícara de chá ou com um único pedaço de doce. Este é o poder da  

bodhicitta. Se você dedica uma xicarazinha de chá a todos os seres 

sencientes e, enquanto a toma, visualiza que todos os sofrimentos 

e delusões deles foram completamente purificados e que eles rece-

beram todas as realizações até a iluminação, isso é especialmente 

poderoso e você ganha muitos méritos.



. . . 8 . . .

As deficiências do apego

Espero que vocês tenham entendido o que disse ontem: como é 

valioso compreender a natureza do seu próprio egoísmo e apego.

Você pode pensar às vezes: “Eu quero liberdade interior; eu quero 

algum tipo de mágica, de meditação superior”. Se você faz isso, 

está sonhando, não está encarando a realidade do que você é agora. 

Aquilo com o que você terá que lidar sempre, a sua vida toda, no seu 

relacionamento com as outras pessoas, com a sua mente, o tempo 

inteiro, do seu nascimento até a sua morte, é com o apego. Todos 

os seus problemas mentais externos, internos, ou seja lá o que você 

considere um problema, tudo vem do apego. A compreensão de que 

esta é a sua realidade é sabedoria e o caminho para a liberação, o veí-

culo que o conduz à paz eterna da iluminação. É algo muito precioso.

Também é lógico: você não precisa acreditar em algo difícil de 

engolir; você não precisa acreditar em nada. É possível provar logi-

camente que o seu problema fundamental é o apego, que ele é a 

causa principal de todos os seus problemas particulares e com as 

pessoas ao seu redor.

Estas não são meras palavras vazias; elas nascem de experiências 

de vida. É muito importante saber disso. É por isso que o Buda sem-

pre enfatizou a compreensão como o caminho para a liberação. 



124	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

Hoje em dia, no ocidente, porque existem muitos livros que 

falam sobre a magia e o mistério do Tibete, quando as pessoas 

ficam sabendo que um lama tibetano dará um curso de meditação, 

elas pensam: “Ah, talvez eu aprenda um pouco de magia”, e compa-

recem com essa expectativa. 

Porém, nós não precisamos ensinar-lhes magia – a mente de vocês 

já é mágica; a magia do apego tem estado dentro de você desde o seu 

nascimento até agora. A magia não é o caminho para a liberação; 

não esperem que eu faça algo inusitado. Algumas pessoas esperam 

por isso, sabia? Elas esperam que os lamas realizem alguma mágica 

que as faça alucinar. Não tenha essa expectativa. Ao invés disso, ape-

nas compreenda o que é a sua vida, o que a complica, como surgem 

os problemas, o que lhe traz felicidade... São essas as coisas que você 

deve compreender. Isso faz com que a sua presença neste seminário 

seja proveitosa. Você não está sonhando; você tem os pés no chão 

e é realista sobre como desenvolver a sua mente. Com essa atitude, 

você não se desapontará; você sabe claramente o que vai fazer, qual 

é o seu lance – meditação, prática espiritual, o que for.

Caso contrário, há o perigo de fazer as coisas sem realmente 

saber o que você está fazendo. Muitas pessoas são assim. Intelec-

tualmente, elas dizem: “Eu quero liberação, liberdade interior, nir-

vana, iluminação” – elas conhecem todas as palavras importantes, 

mas não sabem de fato o que fazer. 

Pelo menos agora você sabe que, na verdade, todas as ações fal-

sas, a miséria, a infelicidade e a energia negativa vêm do pensa-

mento egoísta do apego. Enquanto você souber disso e for capaz 

de prová-lo a partir da sua própria experiência, esta simples com-



	 . . .  as deficiências do apego . . . 	 125

preensão basta para que você transforme verdadeiramente as suas 

ações, para que coloque um ponto final nos pensamentos egoístas. 

Isso é a coisa mais preciosa.

Senão, o que acaba acontecendo é que você aprende tudo sobre 

esta religião ou sobre aquela filosofia, mas não consegue mudar a 

sua atitude ou o seu comportamento; você sequer é capaz de parar 

de fumar e beber. Ainda que você diga que esses comportamen-

tos são ruins, porque você não mudou internamente, também não 

ocorrem mudanças nas suas ações externas. 

Do ponto de vista dos lamas tibetanos, se as suas ações não 

mudam, mesmo que você pense ou diga: “O apego é a causa de 

todos os meus problemas”, isso não é realmente verdade para você; 

você não realizou isso. A compreensão meramente intelectual não 

é realização. É importante compreender essas coisas. 

Se não identificarmos a raiz psicológica dos problemas, jamais 

poderemos eliminá-los, jamais nos livraremos deles. Para superar um 

inimigo, temos que identificá-lo e saber onde encontrá-lo. Senão, ati-

ramos no escuro. Da mesma maneira, para destruir a raiz da nossa 

energia miserável, temos que saber exatamente onde ela se encon-

tra; então os antídotos que empregamos agirão no lugar certo. Até 

mesmo um só átomo de antídoto fará parte da solução. 

Contudo, não é isso o que costumamos fazer. Na maioria das 

vezes, os nossos problemas estão aqui e aplicamos os antídotos 

lá. Por exemplo, quando as coisas vão mal, costumamos culpar a 

nossa família, amigos ou a sociedade. Isso é completamente equi-

vocado. Se pensarmos que a causa dos nossos problemas é externa, 

jamais seremos capazes de interrompê-los. Na verdade, é por isso 



126	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

que, desde que evoluímos nesta Terra, nunca fomos capazes de 

acabar com os problemas. É impossível fazê-lo assim.

Como agora percebemos que o apego é a causa de todos os nos-

sos problemas e agir sob a sua influência cria ações negativas, pre-

cisamos tomar a decisão de não permitir, pelo resto das nossas vidas, 

que as ações do nosso corpo, fala e mente sigam essa mente deludida. 

Temos que mudar a nossa atitude mental, o nosso apego ao ego, 

ao eu, e transferir essa energia para os outros. Isso significa que 

devemos preocupar-nos mais com o prazer das outras pessoas do 

que apenas pensar sempre em mim, mim, mim. Precisamos adotar 

esta determinação: “A partir de agora, pelo resto da minha vida, eu 

dedicarei a energia do meu corpo, fala e mente aos outros e muda-

rei a minha atitude, o meu pensamento egoísta de apego – a preocu-

pação excessiva com o meu próprio prazer – por uma preocupação 

maior com o bem-estar dos outros. Desde o meu nascimento até 

hoje, todo o meu prazer nasceu da gentileza dos outros. Até mesmo 

a minha existência deve-se à gentileza de outros seres sencientes; 

sem ela, eu não existiria, eu não teria chegado sequer aos cinco anos”.

Isso é verdade. Por exemplo, temos tomado leite desde que nasce-

mos. Não é o nosso próprio leite que bebemos; é o de outros seres, 

é a energia alheia. Pense que essa é a realidade científica. Também 

precisamos de roupas; sem elas, morreríamos de frio. Nós não fabri- 

camos as nossas próprias roupas, não é mesmo?

Tudo o que nos mantém, como alimentos e vestimenta, tudo 

vem de outros seres sencientes. Portanto, pense sobre como os ou-

tros preservam as nossas vidas e como morreríamos sem eles. A 

maioria de nós come carne; sem depender dos animais, como nos 



	 . . .  as deficiências do apego . . . 	 127

alimentaríamos de carne? Os animais são tão gentis; eles nos dão 

roupas, carne e leite. Do mesmo modo, todas as pessoas que traba-

lham para nós de uma maneira ou de outra também são gentis.

Para dar-lhes outro exemplo simples, pensem sobre como o Buda 

e Jesus Cristo abandonaram as suas vidas mundanas e os seus praze- 

res e dedicaram totalmente as suas ações ao bem-estar dos outros 

seres sencientes, como eles se libertaram do próprio apego e alcan-

çaram o objetivo supremo da iluminação. Nós, por outro lado, pre-

ocupamo-nos apenas com eu, eu, eu e acabamos miseráveis. 

Na verdade, psicologicamente, sofremos devido ao apego, ao 

eu, eu, eu, eu, eu... Sempre o eu. Essa atitude de apego em si é a 

mente sufocante; ela nos sufoca e nos tensiona. O apego faz com 

que sintamos um certo peso no nosso coração, um aperto; não há 

alívio, não há relaxamento. Tudo isso vem do apego. 

Buda e Jesus Cristo deram inclusive os seus corpos para os outros; 

em muitas ocasiões, eles deram, em vidas anteriores, as suas mãos, 

pernas e reinos. Com a nossa atitude atual de apego egoísta, não 

somos capazes sequer de dar uma xícara de chá a alguém com prazer 

genuíno; não conseguimos dar nada sem esperar algo em troca.

Você pode pensar: “Lama deve estar brincando, menosprezando-

nos, quando ele diz que não fazemos coisas boas. Fazemos muitas”. 

Bem, talvez você dê coisas, pratique caridade, mas verifique com 

que tipo de mente você o faz. Tenho certeza de que, quando você 

dá presentes, você tem algum tipo de expectativa. Se você dá sem 

esperar nada, completamente para o benefício do próximo, sem 

nenhum pensamento de aumentar a sua reputação, sem nenhum 

motivo ulterior como “eu tenho que dar um presente porque ele é 



128	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

meu parente” ou “se eu não der um presente, ela vai ficar brava”, 

então está bem. Mas não é assim que geralmente damos; na maioria 

das vezes, as nossas doações não têm nenhuma relação com cari-

dade verdadeira e não passam de uma viagem do ego. Enquanto 

dermos com expectativas, isso não é doação verdadeira; não esta-

mos dedicando de verdade. Temos a expectativa: “Se eu não lhe der 

um presente pelo seu aniversário, ele não me dará um no meu”.

Dar assim é apenas uma piada. Diante do universo inteiro, nós 

escolhemos um átomo – uma namorada ou um namorado –, uma 

micropartícula de energia e dizemos: “Eu te amo”. Com grande apego, 

investimos uma enorme quantidade de energia nesse único objeto 

concreto e assim, desde o início, criamos conflitos para nós mesmos.

Ao construir um apego tão tremendamente poderoso, criamos 

dentro de nós uma bomba atômica psicológica. A nossa energia 

interna é tão dependente daquele objeto externo – daquela menina, 

daquele menino, do que for – que, quando ele se move, estreme-

cemos. A nossa mente estremece; a nossa vida estremece. Porém, 

esse objeto externo é impermanente; pela sua própria natureza, 

ele está mudando, mudando e mudando, constantemente. Mas o 

caráter do apego é tal que ele não quer que as coisas mudem, mas 

que elas permaneçam as mesmas. Então, quando elas mudam, uma 

grande apreensão e paranoia tomam conta de nós.  

E quando chega o momento de separar-nos do objeto de apego 

em razão da morte ou de qualquer outro motivo, sentimos: “A 

minha vida acabou”. Claro que isso não é verdade; você pode ver 

como o apego exagera: “Agora eu não tenho mais vida”. Antes, 

você tinha uma vida; agora, subitamente, você não tem mais? Você 



	 . . .  as deficiências do apego . . . 	 129

acredita nisso? Mas isto serve para mostrar-lhes o que é de fato a 

concepção básica do apego: uma mente que superestima, exagera 

absolutamente tudo.

Portanto, agora você é capaz de ver como os sentimentos 

miseráveis provêm das nossas próprias construções de certos con-

ceitos filosóficos baseados na concepção básica do apego, e é assim 

que acabamos sofrendo. O seu prazer não pode depender de outro 

átomo; isso é impossível, é o modo materialista de pensar. A coisa 

toda está completamente errada. 

Claro, você pode pensar com sensatez: “O meu amigo é tran-

sitório, mutável; eu compreendo isso. Quando a mudança acon-

tece, ela acontece; quando ela passa, passa. Eu também tenho que 

morrer; o meu amigo tem que morrer”. Isso está bem; você é capaz 

de desenvolver um raciocínio razoável. Mas o apego não faz isso. 

Ele superestima absurdamente as coisas e é assim que terminamos 

incrivelmente miseráveis. 

Vocês podem ver no mundo hoje como as pessoas ficam preo-

cupadas em perder os outros. Elas se afligem: “A minha esposa vai 

morrer... O meu namorado vai me abandonar... A minha namorada 

vai desaparecer”. Toda essa inquietação vem do apego, da preo-

cupação excessiva com o próprio prazer. Ironicamente, ainda que 

chamemos isso de prazer, não é prazer de modo algum.

Filosofia

O apego percebe os relacionamentos como felicidade, mas, se você 

verificar com conhecimento-sabedoria, descobrirá que eles são, na 



130	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

verdade, sofrimento. Por quê? Porque eles resultam em sofrimento. 

Pensamos que o prazer mundano é felicidade, que usamos o nosso 

corpo e mente para o nosso próprio contentamento, mas a natureza 

de ambos é sofrimento. Por quê? Porque eles nos fazem sofrer. É por 

isso que a literatura budista, especialmente a da escola Hinayana, enfa-

tiza que tudo mutável e transitório é, por sua natureza, sofrimento. 

Se você compreende essa filosofia e pergunta-se: “Por que ela 

diz isso?” à medida que reflete sobre o seu dia a dia e sobre como 

o sujeito – a sua mente – interpreta o objeto – o mundo sensorial 

– e como você se relaciona com ele, constatará que tais asserções 

filosóficas budistas são bastante verdadeiras. 

Devemos ter algum entendimento de filosofia. Muitos ocidentais 

que se aproximam do Dharma pensam: “Já basta de filosofia; eu não 

gosto de filosofia. Tudo o que eu quero é praticar”. Eles estão so- 

nhando. O apego em si é filosofia – você nasceu com ele. Você não 

aprendeu o seu apego na escola ou de outras pessoas; você nasceu 

um filósofo. Não pense que a filosofia vem de livros, como se você 

lesse algo e dissesse: “Agora eu sei alguma coisa; eu sou um filósofo”.

As pessoas precisam de filosofia. Os mundos ocidental e cris-

tão antigos tinham filosofias fantásticas, mas surgiram dificuldades 

porque religião e filosofia muitas vezes se contradiziam. Isso fez com 

que algumas pessoas abandonassem a religião e outras a filosofia. 

Hoje em dia, encontramos a religião em sua maior parte disso-

ciada da filosofia, porque muitos consideram os ensinamentos reli-

giosos equivocados por contradizerem a ciência. Na verdade, o 

cristianismo contém uma filosofia maravilhosamente relevante que 

vale muitíssimo a pena incorporar em nossas vidas, mas as pessoas 



	 . . .  as deficiências do apego . . . 	 131

simplesmente não entendem. 

Como eu falava antes, muitos ocidentais dizem que querem ape-

nas meditar e não pretendem ter nenhuma relação com a filoso-

fia, mas eles estão errados; nós todos precisamos de filosofia. Ela 

nos fornece o panorama completo e, nesse contexto, podemos dis-

cernir para onde vai a nossa energia. Se não temos uma filosofia 

abrangente, mas sim a atitude: “O que vier, veio; o que se foi, foi-

se”, esse tipo de pensamento hippie é errado. Precisamos de alguma 

compreensão, caso contrário nos perderemos. 

Esta Terra é a casa de tantas superstições, de tanto lixo filosófico 

que, se você não tiver uma filosofia correta, uma compreensão cor-

reta, o que quer que você ouça o puxará pelo nariz primeiro para 

uma direção, depois para outra. Alguém diz “isto”, e você diz “sim, 

sim, sim, sim, sim”, e corre atrás disso; outro diz “aquilo”, e você diz 

novamente “sim, sim, sim, sim, sim” e corre atrás daquilo. Você não 

tem direção, não tem entendimento preciso. Contudo, você pre-

cisa de direção e compreensão, caso contrário, é muito perigoso. Se 

você não tem uma filosofia que possa ajudar-lhe a distinguir entre o 

certo e o errado – o que é a atitude correta e o que é a atitude errada 

–, se você não tem o conhecimento-sabedoria discriminativo para 

diferenciar entre positivo e negativo, você não sabe aonde vai parar. 

Por isso digo que é muito perigoso. 

Recentemente, vi um filme que se passa na Índia – talvez vocês 

tenham visto também – em que um homem em busca de realiza-

ções vai a um iogue para pedir conselhos e recebe a orientação 

equivocada de que, se ele matar mil pessoas, receberá realizações 

internas e a liberação. Acreditando nesse mau conselho, ele mata 



132	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

diversas pessoas, corta um de seus dedos e faz uma guirlanda deles 

para usá-la no pescoço. Assim, ele ganhou o nome de Angulimala 

[Tib.: Sermo Threngwa]11. Esta não é uma história tibetana; ela vem da 

Índia, da época do Buda. 

O Buda viu com sua clarividência que Angulimala havia mata-

do 999 pessoas e estava buscando a milésima vítima. Buda foi até 

o assassino e apareceu diante dele em uma estrada. Ao ver o que 

pensava ser a sua última vítima, Angulimala correu em sua direção, 

mas, embora o Buda manifestasse o aspecto de caminhar lenta-

mente, Angulimala não conseguia alcançá-lo independente do 

quanto corresse. De algum modo, essa situação fez com que ele 

refletisse sobre o que estava fazendo e, gradualmente, o assassino 

percebeu o quão equivocado estava. Ele prometeu nunca mais fazer 

tais ações, tornou-se um monge budista e, eventualmente, alcançou 

o estado de um arhat. 

Portanto, é muito perigoso não ter uma filosofia bem fundamen-

tada para guiá-lo e simplesmente aceitar de olhos fechados tudo o 

que as pessoas dizem. Você tem que tomar cuidado. Os seguidores 

tibetanos do budismo Mahayana preocupam-se muito com esse 

tipo de coisa. Você tem que verificar por si próprio. No ocidente, há 

muitas viagens para você se enrascar; há milhares de coisas acon-

tecendo. Claro, há algumas coisas boas, algumas coisas preciosas, 

mas também há muito lixo, e é este o perigo. Então tenha cuidado. 

Por isso sempre dizemos para tomar o caminho do meio e evitar 

os extremos de superestimação e subestimação. Temos que tomar 

o caminho do meio. Para isso, precisamos compreender os cami-

11 Sct.: anguli, dedo; mala, rosário, guirlanda; tib.: sermo, dedo; threngwa, rosário, guirlanda. Veja o artigo de Angulimala no Wikipedia.



	 . . .  as deficiências do apego . . . 	 133

nhos equivocados – como a nossa mente superestima e subestima 

as coisas. Sempre temos que verificar e, para isso, temos que desen-

volver o conhecimento-sabedoria discriminativo que compreende 

como a nossa mente opera.

Perdendo a cabeça

Por exemplo, pessoas consideradas loucas pela sociedade não 

conseguem distinguir entre o comportamento normal e os extre-

mos. Quando elas se deparam com grandes problemas, essa ener-

gia domina os seus corações, cérebros ou mentes – chame do que 

quiser – e elas perdem completamente a consciência, a ponto de 

não saberem o que estão fazendo ou não se lembrarem do que fiz-

eram. Tenho certeza de que vocês sabem do que estou falando; 

não preciso descrever as ações de gente louca. Se essas pessoas 

compreendessem a direção em que a energia e os conceitos men-

tais delas estavam indo e tivessem controle sobre suas ações, elas 

seriam capazes de evitar essa situação e não pareceriam loucas. 

É verdade, o que estou dizendo é claro. Se você possuir o conhe-

cimento-sabedoria discriminativo, a habilidade de analisar-se da 

maneira correta, você nunca enlouquecerá, já que será capaz de per-

ceber quando a sua mente se inclina para um dos extremos e trazê-

la de volta. Ao saber quando a sua mente se comporta assim, você 

consegue impedi-la de ir em uma direção extrema. Senão, você 

acha que está bem – “Eu estou bem, a minha vida está indo bem, 

eu saio com os meus amigos, tenho comida, posso cuidar de mim 

mesmo” – mas, quando chega uma notícia ruim que toca naquele 



134	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

manancial de energia poderosíssima do seu apego, você perde a 

consciência e o controle ou, em outras palavras, enlouquece.

Como isso acontece? Acontece porque o potencial de ener-

gia para nos tornarmos loucos existe dentro de nós agora, neste 

momento. Não pense: “Não tem como eu enlouquecer”. Tem sim. 

Enquanto você tiver os altos e baixos da mente do apego, ela pode 

desmoronar a qualquer momento. É possível. Portanto, é pre-

ciso desenvolver continuamente o conhecimento-sabedoria, com 

o qual você será capaz de distinguir as situações e preservar a sua 

mente no seu lugar de paz. Você tem que desenvolvê-lo, caso con-

trário o potencial está aí dentro, e você pode enlouquecer a qual-

quer momento. Não pense que estou exagerando; verifique. 

Agora, você tem as condições perfeitas e a inteligência para dis-

tinguir entre o certo e o errado; você tem um potencial imenso de 

energia positiva poderosa e utilizá-lo corretamente é algo maravi-

lhoso. Essa é a distinção entre você e um animal. Senão, como eu 

disse antes, qual é a diferença entre os seres humanos e os pássaros? 

Eles também têm uma rotina: comem, enchem a barriga, dormem, 

acordam na manhã seguinte... Como isso é diferente da maioria dos 

humanos? Nós somos assim também. Vamos ao supermercado, 

compramos coisas, falamos disto e daquilo e vamos dormir. Não 

pensem que esses são os limites da habilidade humana; até mesmo 

os animais conseguem fazer isso.    

Portanto, meus queridos, é valioso comprometer-se e fazer algo 

realmente significativo com esta sua vida: dedicar a energia dela 

para o benefício dos outros. Desde que você se dedique, sincera-

mente, aos outros, com o entendimento de que o apego é a causa 



	 . . .  as deficiências do apego . . . 	 135

de todos os seus problemas, você será automaticamente feliz. Se 

compreender isso, você ingressará naturalmente no caminho para 

a felicidade e a alegria e nada o preocupará.

O que estou dizendo é que precisamos chegar a uma conclusão 

ao final de cada meditação analítica. Se você faz uma sessão de medi- 

tação analítica e entende algo, mas deixa por isso mesmo – “Ah, está 

bem, agora eu entendo algo” –, a sua meditação não tem força; não 

há uma conclusão. Você não tem a força ou a energia para colocar 

aquilo que entendeu em ação na sua vida cotidiana.

Contudo, de modo geral, a conclusão na qual você precisa chegar 

é esta firme determinação: “Pelo resto da minha vida, evitarei, o 

máximo que puder, as atitudes mentais do apego e do egoísmo 

e, dentro das minhas possibilidades, vou me dedicar e me preo-

cupar com o bem-estar dos outros seres sencientes. Em particu-

lar, como os problemas principais deles não são materiais, mas 

sim apego e ignorância, a falta de conhecimento-sabedoria, a me-

lhor maneira de ajudá-los é dando-lhes a luz do conhecimento-

sabedoria, para orientar a energia dos seus corpos, falas e mentes na 

direção correta. Para alcançar esse objetivo, eu tenho que primeiro 

corrigir as minhas próprias ações e, lentamente, obter conhe-

cimento-sabedoria e realizações. Assim, serei capaz de dar-lhes, 

automaticamente, boas vibrações e conhecimento-sabedoria”. 

Dedicar desta forma é extremamente valioso.



136	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

Dar

Além disso, os lamas tibetanos têm uma técnica de treinamento da 

mente especial para que nos desvencilhemos dos pensamentos de 

apego e egoísmo, na qual transformamos o nosso corpo em milha- 

res, milhões, bilhões de corpos e os damos por completo a todos os 

seres sencientes. Aliás, vamos fazer essa meditação agora. 

Quando fizemos a meditação de equilíbrio, nós nos vimos rodea-

dos por todos os seres vivos do universo; faremos o mesmo aqui. 

Transformamos o nosso corpo em coisas belas – não coisas feias e 

repugnantes que não queremos – e as damos a todos os seres sen-

cientes. Fazemos isso porque, neste momento, agarramo-nos ao 

nosso corpo com uma energia de apego incrivelmente poderosa; 

dá-lo aos outros começa a enfraquecê-la.

Você não dá somente o seu corpo aos outros – medite, agora, que 

você dá a eles todas as suas posses. A sua casa transforma-se em mi-

lhares de casas, a comida na sua geladeira multiplica-se milhares de 

vezes; faça o mesmo com todos os seus prazeres. Envie tudo isso a 

todos os seres sencientes com muita compaixão, compreendendo 

que todos os seres são iguais em desejarem a felicidade e em não 

desejarem o sofrimento, mas, porque agem a partir da ignorância, 

precisam experimentar constantemente sofrimento, confusão e 

insatisfação.



	 . . .  as deficiências do apego . . . 	 137

Este tipo de meditação não é uma piada ou algo engraçado. Ele 

é muito útil. Antes de praticá-lo, o seu apego pode entristecê-lo até 

mesmo quando você dá apenas um centavo ou uma xicarazinha de 

chá a alguém, mas, por meio do treinamento da mente, de maneira 

paulatina, você pode chegar ao ponto em que dá as coisas com 

muita alegria e prazer. É essa a experiência – não estou dizendo que 

é a minha, mas é a de muitas pessoas tanto no ocidente como no 

oriente. Então isso é algo que nós também precisamos conquistar – 

a habilidade de dar o nosso corpo e todos os nossos bens materiais 

com alegria. 

Há uma história verdadeira de um lama tibetano que era tremenda-

mente sovina; ele não conseguia dar um só centavo aos outros, que 

dirá as suas outras posses. Ele perguntou ao seu professor o que 

poderia fazer quanto a sua espantosa avareza. O professor disse-lhe 

para começar passando algo de uma mão para a outra, pensando: 

“Agora, eu estou dando isto”, enquanto visualizava que estava de fato 

dando aquela coisa para outros seres sencientes. Foi assim que o seu 

professor começou a ensinar-lhe como dar aos outros com alegria, 

e é esse o tipo de caridade que precisamos desenvolver ao treinar a 

nossa mente: dar sem apego.

Quando ouvem a palavra “caridade”, muitas pessoas provavel-

mente pensam que se trata de algo relacionado à religião. Do 

ponto de vista budista, a caridade é um antídoto ao apego. As pes-

soas também pensam que fazer caridade significa apenas dar coisas 

materiais, mas não é exatamente isso. A verdadeira caridade ocorre 



138	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

quando a ação é realizada de maneira sincera, sem expectativas. 

Essa é a mente da caridade. Dar coisas materiais aos outros não é 

necessariamente caridade. 

Por exemplo, se, com apego a uma boa reputação, você pensa: 

“Eu sou uma pessoa muito religiosa e quero que os outros saibam 

disso, então eu vou doar um milhão de dólares para caridade”, isso 

é apenas uma viagem do ego. Ao invés de tornar-se um antídoto 

para o apego e ajudar-lhe a desenvolver conhecimento-sabedoria, 

essa maneira de doar apenas fortalece o seu ego. 

Frequentemente, aquilo que você pensa ser uma prática espiri-

tual não passa de um lance do ego, de apego. Você precisa veri-

ficar isso. É por essa razão que, apesar da sua prática, você ainda 

não encontrou uma solução para os seus problemas. Você é um 

hipócrita, porque não tem uma compreensão real do que é espiri-

tualidade; as suas ações não são ações dhármicas sérias. Se você for 

agir, não o faça a partir de uma filosofia intelectual pretensiosa e 

cheia de pompa, mas aja com simplicidade, sinceramente. Comece 

de baixo; pratique o que faz sentido para o seu nível. Se iniciar a 

prática do Dharma assim, você resolverá verdadeiramente os seus 

problemas. Se você se perde no intelectualismo e não age correta-

mente, para que praticar? Você continua chafurdando no lixo. 

Embora as ações sejam muito importantes, não se exceda. Não 

tente práticas avançadas antes de estar preparado; comece aos pou-

cos, de baixo. Não pense que você é capaz de começar pelo fim. 

Faça um pouco todos os dias e gradualmente você fará progresso e 

se desenvolverá. 

Até o Buda disse: “Não aceite o que eu disse simplesmente porque 



	 . . .  as deficiências do apego . . . 	 139

fui eu quem disse. Essa abordagem é equivocada”. Ele falou: “Veri-

fique o que eu ensino, e se você considera isso adequado ao seu 

nível mental, use-o, com clareza de entendimento”. É como sapa-

tos... Você deve usar apenas os que são confortáveis e servem. Em 

outras palavras, antes de começar a meditar ou a fazer uma prática 

espiritual, certifique-se de que você está 100% seguro do que está 

fazendo. Assim, a sua prática será bastante confortável e, pelas suas 

próprias ações, você será capaz de ver o seu desenvolvimento. 

Muitas vezes, o problema com o modo ocidental de pensar é que 

você quer muito de tudo. Você tem samsara demais, apego demais 

às coisas que gravitam aos sentidos... Tudo é exagerado em nome 

dos prazeres dos sentidos. E, então, quando você começa a meditar 

ou a fazer algum outro lance espiritual, traz consigo essa energia; 

você traz essa atitude materialista para a sua prática do Dharma. 

Isso é uma ideia extremamente equivocada. Tenha os pés no chão; 

essa é uma maneira mais realista para desenvolver-se espiritual-

mente. É algo tão valioso, tão importante. 

Além disso, o potencial humano é extremamente poderoso. Nós 

geralmente pensamos que foguetes e energia atômica são muito 

poderosos, mas o poder deles vem dos seres humanos, do poder 

da inteligência humana, que sabe como manipular coisas materiais 

para torná-las poderosas. Olhe ao seu redor para os grandes e fan-

tásticos edifícios da Terra – de onde você acha que eles vieram? Eles 

foram projetados e construídos por seres humanos, não por Deus.



140	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

 

Causa e efeito

Portanto, como um ser humano, você deve sempre se lembrar do 

quão poderoso é e de não se desvalorizar, pensando: “Eu não sou 

nada; não sou capaz de fazer nada”. Isso é ridículo. Você realmente é 

valioso, incrivelmente inteligente e dotado de uma energia podero- 

sa. Claro, você pode usá-la de um modo positivo ou negativo. Logo, 

os seres humanos também podem ser perigosos. Por que o mundo 

hoje em dia é perigoso? Por causa da mente humana, que criou 

armamentos, guerras e problemas ambientais. 

Muitas vezes, ouvimos as pessoas lamentarem: “O mundo é tão 

miserável; há tantas guerras”. Ao invés de preocupar-se com guer-

ras, você primeiro deve empenhar-se em integrar a si mesmo, tor-

nando-se cristalinamente límpido. Então a sua vibração pura 



	 . . .  as deficiências do apego . . . 	 141

contribuirá, automaticamente, para a paz mundial e para o benefí-

cio dos outros. Caso contrário, se você, a partir da sua confusão e da 

sua falta de entendimento, disser, emocionalmente: “Este mundo 

miserável é demais para mim agora”, isso é inútil. É só emoção, não 

é compaixão. Não há sabedoria, não há método. 

Alguns problemas podem ser resolvidos, mas há outros que, neste 

momento, estão além de qualquer solução. Por exemplo, o budismo 

sempre fala de carma, mas o carma sobre o qual falamos não é fixo. 

Carma significa causa e efeito. Quando já há uma causa na nossa 

mente – como a de enlouquecer –, ali, naquele exato momento, se 

aplicarmos o método correto, podemos nos livrar dela antes que 

amadureça. Mas, uma vez que a causa tenha dado o seu resultado e já 

enlouquecemos, é tarde demais. Praticamente não há soluções para 

esse tipo de problema. Portanto, o momento para implementar uma 

solução é antes do amadurecimento do resultado cármico. Quando o 

problema já estiver manifesto, é muito mais difícil resolvê-lo.

Ambas as filosofias hindu e budista usam a palavra do sânscrito 

karma, mas o significado é diferente. O hinduísmo acredita que o 

carma é completamente imutável, predeterminado... Algo assim. O 

budismo afirma que, como um fenômeno impermanente, o carma 

é mutável. Carma é a sua atitude mental colocando a sua energia em 

uma determinada direção e produzindo uma reação em cadeia; você 

é capaz de interromper essa cadeia antes que o resultado amadureça. 

Além disso, carma é a energia do seu corpo, fala e mente. Não 

pense que é alguma outra coisa. Por que a chamamos de carma? 

Porque a energia da causa relaciona-se com outra energia e isso 

produz uma reação em uma outra energia. É só isso. É científico; 



142	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

não estou falando de algo religioso. Os próprios cientistas desco-

briram que a energia dos quatro elementos – terra, água, fogo, ar 

– não surge sem causa; há sempre uma causa: uma energia rela- 

ciona-se com outra e produz uma terceira e assim por diante. Se você 

não sabe disso, por favor, visite um laboratório de ciências! Estou 

brincando – eu nunca fui a um na minha vida! Enfim, é verdade – 

verifique. Talvez eu esteja brincando, talvez não... Não estou certo! 

Tudo o que você vê, ouve, cheira, prova ou toca produz uma rea-

ção, positiva ou negativa. Isso é carma. Por isso digo que o budismo 

é científico: você pode provar isso hoje, neste momento. É verdade, 

é algo muito simples. Por isso dizemos que a meditação desenvolve 

uma atenção consciente mais elevada; e quando você a desenvolve, 

é capaz de ver como cada um dos seus movimentos produz uma 

reação diferente. 

Tome a revista Time como um exemplo. Os editores são excelen-

tes psicólogos; eles entendem carma em um certo nível. Eles colo-

cam algo especial na capa sabendo que aquilo atrairá a atenção das 

pessoas – geralmente o rosto de um homem ou de uma mulher. As 

pessoas veem a capa, reagem, compram a revista e a Time ganha 

dinheiro. Isso é tudo! Na verdade, isso é carma.

O mesmo acontece com outros publicitários no ocidente. Eu os 

considero fantásticos. Se você investigar por que eles fazem o que 

fazem, você terá uma ideia da psicologia budista. Eu mesmo apren-

do com isso; ajuda-me a entender como a mente ocidental fun-

ciona. O modo de pensar da mente humana é realmente incrível: 

“Se fizermos isto, as pessoas reagirão assim...” Os marqueteiros 

sabem; isso também é carma.



	 . . .  as deficiências do apego . . . 	 143

Quando você caminha por uma rua de Londres, vê, ouve e cheira 

coisas, mas, na maior parte do tempo, você está inconsciente de 

todas elas; tudo o que você percebe causa uma reação automática 

na sua mente, mas você está completamente desatento. Quando 

praticamos meditação, nós gradualmente nos tornamos mais cons-

cientes; se não meditamos, a nossa mente inconsciente se fortalece 

e, ao invés de se desenvolver, ela degenera e nos alienamos cada vez 

mais. Você pode ver como isso é possível, não pode?

Se você compreender a psicologia humana verdadeira, a natureza 

da mente humana, você será capaz de integrar a sua mente e a sua 

vida; elas trabalharão juntas em harmonia. Se a sua mente estiver 

dividida, a sua vida estará dividida; ela não tem direção e você acaba 

infeliz e perdido – mesmo que saiba exatamente em que lugar do 

mundo está.



. . . 9 . . .

Dar e tomar com a respiração

Mais cedo, fizemos uma meditação para treinar a nossa mente 

em desapego ao dar todas as nossas posses, incluindo o 

nosso corpo, aos outros seres sencientes. Agora, faremos o mesmo, 

enviando toda a nossa bondade a eles – o nosso conhecimento-

sabedoria, as nossas boas qualidades e a nossa energia positiva. 

Tecnicamente, a maneira como fazemos isso é transformando, na 

nossa mente, toda essa bondade em luz branca e, à medida que expi-

ramos pela nossa narina direita, enviamos essa luz à narina esquerda 

dos outros. À medida que eles inspiram, ela entra em seus corações 

e eles experimentam uma sensação de extremo contentamento. 

Em seguida, ao inspirar, inale todas as doenças e problemas 

dos outros na forma de uma energia preta esfumaçada – ela sai da 

narina direita deles, entra na sua esquerda e penetra o seu coração. 

Esse é o tipo de energia negativa e de sofrimento que desagrada 

completamente a sua associação entre o ego e o apego. Ao longo 

de incontáveis vidas, inclusive nesta, desde o seu nascimento até 

agora, você tem tentado evitar o máximo possível aqueles proble- 

mas, sempre obcecado com o bem para si mesmo, para o seu eu. 

Porém, desta vez, traga toda aquela negatividade para dentro do 

seu coração; ela esmaga completamente o seu ego e apego. Eles 



	 . . .  dar e tomar com a respiração . . . 	 145

enlouquecem – deixe-os enlouquecer. 

Mudar totalmente a sua atitude de ego e apego é muito útil, já que 

a personalidade do apego é caracterizada pelo desejo ilimitado: “Eu 

quero todos os prazeres que o universo tem a oferecer”. E o apego 

quer evitar, a todo custo, qualquer tipo de sensação desagradável. 

Porém, desta vez, agiremos de maneira totalmente oposta. Sem a 

menor hesitação, enviamos toda a nossa bondade, sabedoria e energia 

vital revigorante – toda a nossa energia positiva física, mental e ver-

bal – para os outros. Exalamos pela nossa narina direita e enviamos a 

energia feliz e repleta de êxtase na forma de luz branca para a narina 

esquerda de todos os outros seres sem discriminação – não somente 

ao nosso amigo preferido, mas a todos os seres vivos do universo.

Depois, traga os maiores problemas deles, aqueles para os quais 

você sequer consegue olhar, que dirá vivenciar, pela sua narina 

esquerda até o seu coração, onde eles colidem com o seu ego e 

apego, que desaparecem completamente; o seu ego fica absoluta-

mente louco. 

Geralmente, a atitude do seu ego é tal que, se alguém que você 

não conhece entra na sua casa sem ser convidado, você enlouquece: 

“Como você ousa entrar sem avisar?” Comparado ao seu coração, 

isso não é nada! Então visualize que você traz todos os problemas e 

doenças dos seres sencientes pela sua narina esquerda para dentro 

do seu coração.

Chamamos esse tipo de meditação de tong-len. Tong significa dar; 

len significa tomar, receber. Também dizemos lung wai gyö par cha. 

Lung significa respiração: dar e tomar com a respiração. 

Em resumo, envie toda a sua bondade, a energia positiva do seu 



146	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

corpo, fala e mente, o seu controle mental, o que for, na forma de 

uma luz branca, exalando-a pela sua narina direita. Ela entra pela 

narina esquerda dos outros e desce até os corações deles, enchendo-

os de energia jubilosa. Alegre-se. Depois, traga as piores doenças e 

problemas psicológicos dos outros seres – tudo o que desagrada o 

seu ego – na forma de uma fumaça preta, inalando-a pela sua narina 

direita para dentro do seu coração.

Talvez você ache difícil trazer doenças e outras coisas negativas 

para o seu coração. Contudo, visualize pessoas idosas no ocidente, 

muitas das quais são como vegetais, sofrendo imensamente em asi-

los sem saber o que está acontecendo. Envie-lhes energia positiva. 

Pense em todas as pessoas que morrem de fome e sede – essas coi-

sas existem no ocidente, mesmo que haja supermercados cheios de 

comida ao redor; devido à situação individual, muitos ainda pas-

sam fome. Pense nas guerras: milhares de pessoas matando, milha- 

res morrendo. Envie as suas vibrações positivas para todos que 

sofrem assim. Visualize que a sua energia positiva entra nos cor-

pos mortos e eles voltam à vida; tome para si todo carma negativo 

dessas pessoas e os seus resultados na forma de uma luz preta, ina-

lando-a pela sua narina esquerda para dentro do seu coração.



	 . . .  dar e tomar com a respiração . . . 	 147

Mesmo com o seu melhor amigo, pode surgir uma situação na 

qual você terá que escolher: “Não há saída, um de nós dois terá que 

sofrer”. Quando chegar a esse ponto, mesmo que você diga intelec-

tualmente: “Eu assumirei qualquer sofrimento em nome da felici-

dade dele”, na hora H, o seu egoísmo tomará a decisão por você. 

Verifique; seja honesto; você escolherá a felicidade para si mesmo e 

permitirá que o seu amigo sofra.

Normalmente, nós nos consideramos espertos e inteligentes 

porque sabemos como evitar doenças e coisas do gênero. Sentimo-

nos tão superiores. Na verdade, isso é apenas apego – obsessão com 

o prazer e aversão ao desagradável. Essa atitude não é boa. Claro, 

evitar doenças e outras coisas para manter-se saudável e usar a 

sua vida para o benefício dos outros é algo bom, mas fazê-lo com 

egoísmo não é.

Portanto, desta vez, traga as doenças dos outros para dentro 

do seu coração. Deixe que o seu ego enlouqueça; deixe que o seu 

apego enlouqueça. Quando você fizer esta meditação, é especial-

mente importante que, do ponto de vista psicológico, você observe 

como o seu ego reage ao trazer as doenças dos outros para o seu 

coração. Transforme a tuberculose, o câncer etc. dos outros em luz 

preta e traga-os pela sua narina esquerda para dentro do seu cora-

ção, e verifique como o seu ego se sente. Ao fazer isso, você perce-

berá que ele reage intensamente.



148	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

 

De novo, considere os idosos no ocidente. Eles são incrivelmente 

miseráveis. Eles não têm nenhum treinamento da mente que os 

ajude a se compreenderem; eles não têm nenhuma meditação para 

preservar a integridade das suas mentes. Eu mesmo vi isso; este é o 

meu experimento científico. Quando os ocidentais envelhecem, eles 

se tornam incrivelmente miseráveis, muito mais do que os idosos no 

oriente. Isso acontecerá conosco, desde que não morramos. Neste 

momento, não queremos sequer olhar para o rosto de um idoso, mas, 

a cada dia, estamos mais próximos de termos rostos como os deles.

Pensem: e se, de repente, o seu rosto se tornasse o de uma pessoa 

de cem anos, você acha que o seu ego enlouqueceria? Verifique; é 

possível, não é um sonho. O potencial está ali. A cada dia você está 

se aproximando de ter o rosto de um velho. 

Contudo, se treinarmos a nossa mente para desvencilhar-se do 

apego e desenvolver o desapego, não teremos problemas mesmo 

velhos; seremos capazes de lidar com a situação e compreender a 

nossa própria mente. Mesmo que, fisicamente, tenhamos cem anos, 

a nossa mente permanecerá jovem, como a de uma criança. É pos-

sível. Este é o poder da mente humana... E podemos desenvolvê-la 

até a realização pacífica eterna, a realização feliz eterna, como você 

quiser chamá-la: nirvana, iluminação, salvação – não importa; são 

apenas palavras. O que importa é a sua capacidade de compreender 

a realidade definitiva. Isso é tão valioso. Portanto, o treinamento da 

mente é extremamente importante. Aqueles que o fizeram conse-

guem lidar com qualquer situação difícil, transformando-a em 



	 . . .  dar e tomar com a respiração . . . 	 149

energia feliz e, desse modo, tendo sempre uma vida feliz. Indepen-

dente da situação do mundo, eles sempre se mantêm alegres.

Então traga aquilo que você sequer gosta de ouvir falar sobre para 

dentro do seu coração e verifique a reação do seu ego; examine 

como você se sente.

Os lamas tibetanos repetem essa meditação vinte e uma vezes, envi-

ando as suas boas qualidades para os outros pela narina direita e 

trazendo para si as más qualidades, doenças e quaisquer outros pro-

blemas, na forma de uma luz preta que entra pela narina esquerda e 

penetra seus corações, e verificam como os seus egos reagem.

Ao mesmo tempo, eles adotam a seguinte resolução: “Por incon-

táveis vidas, e mesmo do meu nascimento até agora, eu sempre me 

apeguei aos prazeres mundanos. Com a atitude de apego e o pensa-

mento egoísta, eu sempre quis a maior felicidade para mim mesmo 

e tentei evitar todos os sofrimentos. Eu agora reconheço isto como 

o problema psicológico principal por trás de todas as minhas ações 

equivocadas. Enquanto eu não mudar, enquanto eu não fizer algo 

com relação a isso, experimentarei continuamente infelicidade e 

reações lastimáveis. O verdadeiro contentamento e felicidade dura-

douros estão além do apego da mente egoísta; portanto, pelo resto 

da minha vida, o máximo que eu puder, investirei toda a minha 



150	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

energia em livrar-me do apego e do pensamento de amor egoísta 

por mim mesmo. Este é o meu caminho principal para a liberação 

real, a liberdade interna e a iluminação.” 

A sensação de equilíbrio com todos os seres vivos universais é tão 

poderosa quanto a experiência de enviar toda a sua bondade para 

os outros e de trazer para si todas as suas doenças e problemas. O 

resultado é uma alegria inacreditável; a sua mente se torna realmente 

equilibrada e você ingressa no caminho do meio. Como apego e ódio 

são extremos exagerados, se você for capaz de se manter no caminho 

do meio entre ambos e lidar com as pessoas a partir desse lugar, será 

extremamente benéfico e valioso, já que a maioria dos nossos pro-

blemas nasce quando lidamos com outros seres humanos.

Mais deficiências do apego

Verifique: o Buda disse que não devemos nos apegar nem mesmo 

às realizações do nirvana ou da iluminação. Ele também disse ser um 

erro se os seus seguidores se agarram às suas doutrinas de maneira 

dogmática, que isso não passa de outro tipo de doença ou enfermi-

dade psicológica. 	

Incrível, não é? Geralmente pensamos: “A minha ideia é boa”, mas, 

se alguém nos diz: “A sua ideia é ruim”, enlouquecemos. Isso é apego. 

Buda disse: “Eu não quero que nenhum dos meus discípulos se 

atenha a conceitos, como o objetivo supremo da iluminação ou qual-



	 . . .  dar e tomar com a respiração . . . 	 151

quer outra das minhas filosofias ou doutrinas”. Além disso, no ioga 

tântrico do budismo tibetano, há votos que nos proíbem de criticar 

a doutrina de qualquer outra religião. Você consegue imaginar? O 

Buda recomenda que tomemos votos contra isso; é fantástico. Esse 

é um método incrivelmente habilidoso e mostra como ele entendia 

maravilhosamente bem a psicologia humana. Inacreditável, não é?

Bem, as pessoas mundanas dirão: “A minha ideia é a melhor”, 

e, se você as contradiz, elas piram. Isso acontece devido ao apego; 

elas não são realistas. O Buda disse que, ao invés de enlouquecer, 

não tenha o apego em primeiro lugar, já que, enquanto você estiver 

apegado a ideias e a filosofias religiosas, você está criando conflitos 

internos futuros que destruirão a sua paz interior e a sua felicidade.

Portanto, devemos tomar o caminho do meio e evitar, o máximo 

possível, visões extremas. Esse é o caminho real, o caminho verda-

deiro para a liberação, a iluminação ou seja lá o que você preferir; as 

palavras não importam. Se você for além do apego e do egoísmo, 

eu garanto que a sua vida estará livre de problemas físicos e mentais 

e você não se engajará de forma alguma em ações equivocadas – a 

porta do sofrimento estará fechada para sempre. Mas, quando você 

abre a porta do apego e do egoísmo, você também abre a porta para 

todos os problemas. 

Os maiores problemas humanos são, na verdade, o renascimento, o 

envelhecimento e a morte. Porém, se você estiver livre do apego, será 

capaz até mesmo de morrer com muito prazer; a morte será como ir 

para casa. Se você morrer com apego às suas posses materiais, amigos 

e reputação, a sua morte será miserável; se você não tiver apego, a sua 

morte será incrível; a experiência será de êxtase, de alegria.  



152	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

Na verdade, o budismo nos ensina a morrer. A educação budista 

começa no início da vida e continua até o seu fim; é uma experiên-

cia total. Não é particularmente difícil, é fácil. Se você tiver o 

método habilidoso e a sabedoria para desvencilhar-se do apego e 

do egoísmo, a sua vida será sempre feliz. Você não precisará mais 

fingir; será natural. A felicidade será natural, o controle será natural 

– não será mais necessário fingir.

Se você planta uma semente, ela crescerá naturalmente. Do 

mesmo modo, se você planta a semente da solução oferecida pelo 

conhecimento-sabedoria para desvencilhar-se do apego, ela pros-

perará espontaneamente. É por isso que sempre digo que a mente 

humana é muito poderosa – positiva e negativamente. Você pode 

direcioná-la para ambos os lados; ela é flexível. A energia da mente 

humana não é fixa. 

Você é capaz de perceber como a energia do apego e do egoísmo 

é como uma agulha no seu coração; quando você se livra dela, a 

sensação de alegria é indescritível. Você afrouxa aquela tendência 

rígida no seu coração e o seu corpo relaxa.

Os benefícios da meditação

Nós realmente podemos alcançar, por meio da meditação, um 

estado de alegria perene; então, se não fizermos nada para isso, 

somos bastante estúpidos, não somos? E podemos alcançar esse 

estado sem gastar dinheiro. Porém, nós nos esquecemos disso e 

acabamos nos preocupando excessivamente com coisas materiais 

e, ao exagerarmos o valor delas, corremos atrás dos objetos senso-



	 . . .  dar e tomar com a respiração . . . 	 153

riais do apego. Somos absolutamente irrealistas.

Faça uma análise comparativa: o que lhe oferece mais, as coi-

sas materiais ou o conhecimento-sabedoria? Claro, coisas materi-

ais proporcionam um certo nível de conforto, mas, se você passar a 

vida toda trabalhando apenas para isso, acaba sem nada ao morrer. 

Por outro lado, se você passar o seu tempo desenvolvendo conhe- 

cimento-sabedoria e livrando-se do apego e do egoísmo, isso é 

algo incrivelmente poderoso – a sua vida inteira transforma-se em 

contentamento. Mesmo se a Terra se alçar aos céus ou o sol e a lua 

caírem sobre ela, não importa o quanto o mundo exterior mude, o 

controle e a sabedoria estarão sempre com você. As coisas mate-

riais invariavelmente o enganarão – às vezes elas estarão ali, ou-

tras vezes não. Muitas pessoas ricas morrem de fome. Nunca é 

uma certeza. O dinheiro não é um seguro ou uma garantia contra a 

fome. Eu acho que você sabe disso, mas é importante dizê-lo. Veri-

fique de verdade, com seriedade.

Então, pelo menos por alguns momentos todos os dias, compare 

os benefícios entre a busca por bens materiais e o desenvolvimen-

to da sua mente. Há bastante tempo para fazê-lo. Você só precisa 

meditar e treinar a sua mente por dez, vinte, trinta minutos todos os 

dias nas técnicas meditativas que ensinamos aqui. Essas práticas são 

incrivelmente poderosas. Em um curto período, você será capaz de 

produzir bastante energia poderosa em seu coração. Isso é muito 

mais valioso do que perseguir prazeres samsáricos transitórios, que 

resultarão apenas em miséria inútil atrás de miséria inútil.

O potencial para o prazer e para a alegria já se encontra na sua 

mente; você não precisa de dinheiro para comprá-lo. Enfim, não é 



154	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

possível comprar esse tipo de contentamento; ele já está dentro de 

você. Se essa energia for utilizada com habilidade, ela sempre estará 

com você; esteja você no céu ou na Terra, ela o acompanhará. As 

posses materiais são o exato oposto.

Além disso, meditar é bem mais fácil do que ir ao supermercado. 

Você deve pensar que estou exagerando, mas pense bem. Uma 

ida ao supermercado não é algo necessariamente fácil. Primeiro, 

você não pode ir andando; é preciso ir de carro. Aí, o carro talvez 

não funcione. Enfim, você entende; não quero entrar em detalhes. 

Podem ocorrer diversos problemas na ida e na volta do supermer-

cado. Verifique. Ao contrário, uma meditação curta pode relaxá-lo 

imediatamente e mantê-lo atento o dia todo. Isso é extremamente 

valioso e pode proporcionar-lhe felicidade perene. O seu corpo 

pode estar velho, mas, mentalmente, você consegue experimentar 

um estado de mente desperto e incrivelmente feliz. É tão valioso. 

Vamos todos envelhecer, mas podemos garantir que, quando a ve-

lhice chegar, a nossa vida ainda será feliz. Portanto, é muito impor-

tante que paremos de acumular lixo com o apego, algo tão absurdo. 

Contudo, eu gostaria que vocês verificassem por si mesmos; não 

estou tentando forçar as minhas ideias em vocês. Vocês são inteli-

gentes, então verifiquem. Na verdade, os ocidentais não são muito 

fáceis. Vocês têm muito conhecimento, mas também acumularam 

bastante lixo. No entanto, agora podem olhar para esse lixo e apren- 

der com ele; vocês têm muitas experiências a serem analisadas. É 

muito mais complicado ensinar estas coisas para pessoas primiti-

vas; para elas, é bem mais difícil compreender temas que são fáceis 

para os ocidentais.





. . . 10 . . .

Tornando a vida significativa

Para que a ação de escutar os ensinamentos seja a causa da feli-

cidade eterna, da liberdade completa, é preciso transformar 

essa ação em Dharma. Além disso, para que essa mesma ação de 

escutar os ensinamentos seja a causa da iluminação para o benefí-

cio de todos os seres sencientes, é necessário cultivar a motivação 

pura, o pensamento puro da bodhicitta. 

Portanto, é preciso sentir, ou ao menos pensar, da seguinte 

maneira: “Libertar somente a mim de todos os sofrimentos sam-

sáricos não basta. Há incontáveis outros seres sencientes que foram 

extremamente gentis comigo e que se encontram em sofrimento 

contínuo, sem a sabedoria ou o método para escaparem deste sofri-

mento e receberem a felicidade eterna. Como é minha a responsabili-

dade de libertar todos os seres sencientes do sofrimento e conduzi-los 

à felicidade mais sublime da iluminação, preciso iluminar-me pri-

meiro. Por essa razão, escutarei estes ensinamentos profundos”. 

O tema desta sessão é o ensinamento Mahayana do caminho 

gradual à iluminação, que todos os budas do passado, presente e 

futuro percorreram para alcançar o despertar completo e que tam-

bém foi trilhado pela sucessão de discípulos da linhagem. 



	 . . .  tornando a vida significativa . . . 	 157

O perfeito renascimento humano

Este perfeito renascimento humano é extremamente significativo 

para que alcancemos tanto objetivos temporais como definitivos, 

e é de imensa importância em todas as horas, minutos e segundos. 

Por que ele é tão precioso e útil para o alcance até mesmo de objeti-

vos mundanos? Por exemplo, se desejarmos receber outro perfeito 

renascimento humano no futuro para continuarmos a praticar o 

Dharma e a seguir o caminho gradual à iluminação ao encontrar 

novamente o amigo espiritual, podemos criar, nesta vida, a causa 

para esse resultado, vivendo-a em conduta moral pura, praticando 

caridade e fazendo orações imaculadas. Este perfeito renascimento 

humano presente oferece-nos os recursos para fazê-lo. 

Ele também nos dá a oportunidade de criar a causa para renascer-

mos como o rei de um país, uma pessoa abastada ou um deus nos 

reinos dos suras ou dos asuras – onde as vidas são longas e os praze-

res transcendentais – por meio da prática da caridade, da disciplina 

moral e de preces para alcançar esses objetivos temporais.

Este perfeito renascimento humano também é altamente signifi-

cativo porque nos permite alcançar os objetivos definitivos seja da 

felicidade duradoura da liberdade completa do samsara, seja da feli-

cidade mais sublime da iluminação. 

Ele nos oferece ainda a oportunidade de atingir a iluminação 

nesta vida ou em algumas poucas vidas, ao invés de levar mui-

tos éons. Como isso é possível? O caminho gradual à iluminação 

divide-se em dois: o caminho gradual do sutra, ou Paramitayana, e 

o caminho gradual do tantra, ou Vajrayana. Já que todos os ensina-



158	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

mentos de ambas essas divisões existem hoje, este perfeito renasci-

mento humano nos dá a chance de praticá-los: ao seguir o caminho 

Paramitayana, podemos alcançar a iluminação após muitos éons, 

mas, pelo caminho Vajrayana, o atalho à iluminação, podemos 

atingi-la muito mais rápido, sem que leve tanto tempo.   

Além disso, este perfeito renascimento humano é extremamente 

útil todos os segundos, minutos e horas. Isso vale sobretudo para o 

momento atual, em que os ensinamentos Mahayana ainda existem, 

não degeneraram e nós tivemos a sorte de conhecê-los e a possibi-

lidade de praticar a sua essência, a bodhicitta. Como somos capazes 

de gerar o pensamento puro da bodhicitta, em apenas um minuto 

podemos purificar os obscurecimentos e o carma negativo acumu-

lados ao longo de éons nas nossas incontáveis vidas passadas sem 

princípio no samsara. Com este perfeito renascimento humano, ao 

gerarmos o pensamento puro da bodhicitta, podemos purificar o 

carma negativo acumulado durante bilhões de éons e criar méritos 

infinitos como o espaço no mais breve intervalo de tempo.

Portanto, este perfeito renascimento humano que recebemos 

desta vez é extremamente útil. Ele é incrivelmente precioso, muito 

mais precioso do que um universo repleto de joias. Mesmo se tivés-

semos um universo tomado por joias, elas não nos proporciona-

riam o que o perfeito renascimento humano nos proporciona. Elas 

não nos dariam sequer um perfeito renascimento humano futuro, 

que dirá a iluminação suprema. O valor do perfeito renascimento 

humano que desfrutamos neste momento está além de qualquer 

comparação com o valor de um universo repleto de joias.  



	 . . .  tornando a vida significativa . . . 	 159

Adicionalmente, na medida em que este perfeito renascimento 

humano é significativo, também o é a dificuldade de outros renas-

cimentos, como os dos animais, pretas, suras e asuras, de serem tão 

relevantes no alcance daqueles objetivos. Esses renascimentos não 

chegam aos pés da relevância e preciosidade deste perfeito renasci-

mento humano atual.

Contudo, apesar de o termos recebido, desde o momento em 

que nascemos até agora não reconhecemos o seu significado ou a 

sua preciosidade. Não só não reconhecemos este precioso renasci-

mento humano como valioso, mas também pensamos que ele não 

tem significado algum, que não existe sentido para termos nascido 

humanos. Em outras palavras, tudo o que fizemos foi nos tornar-

mos mais ignorantes. Ao invés de nos encorajarmos, nós nos depre-

ciamos, o que serviu apenas para tornar a nossa vida insignificante. 

Temos usado este perfeito renascimento humano como uma 

criança com uma joia extremamente preciosa nas mãos que 

não reconhece o seu valor e a atira na privada. Nós o desperdiça-

mos exatamente da mesma maneira. Temos em nossas mãos algo 

imensamente precioso, mas, ao não reconhecer o seu valor, nós o 

desperdiçamos completamente. 

Ainda que este perfeito renascimento humano seja altamente 

significativo, se não o utilizarmos para atingir os objetivos dificíli-

mos para os outros seres sencientes – como o objetivo supremo da 

iluminação, a felicidade eterna ou objetivos temporais como outro 

renascimento humano – mas, ao contrário, nós o usarmos apenas 

para buscar a felicidade desta vida, a felicidade do aqui e agora, as 

nossas ações não serão mais elevadas do que as dos animais, cuja 



160	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

única preocupação é o prazer temporal e cujos propósitos visam 

somente a esse fim. 

Porque este perfeito renascimento humano tem um significado, 

se não o utilizarmos adequadamente, se vivermos as nossas vidas 

como animais, sempre sedentos por prazeres temporais, então é 

como se não tivéssemos nascido humanos, mas como um daqueles 

seres dos reinos inferiores. Por quê? Porque as nossas ações não 

são mais elevadas do que as deles; o que fazemos não é mais espe-

cial. Desde as minúsculas criaturas impossíveis de serem vistas a 

olho nu até os maiores animais, todas as suas atividades cotidianas, 

todas as ações dos seus corpos, falas e mentes são feitas com apego 

aos prazeres transitórios apenas desta vida. 

Então verifique dentro de você: “Desde o dia em que nasci, será 

que criei, com o meu perfeito renascimento humano, ações signi-

ficativas, ações dignas deste renascimento humano, ações mais 

elevadas do que as dos animais, ações significativas feitas sem 

apego aos prazeres temporais, ações que conduzam aos objetivos 

superiores de vidas futuras melhores e aos objetivos definitivos 

da liberação e da iluminação?” Verifique quantas ações significa-

tivas e valiosas – se houver alguma – você realizou com este per-

feito renascimento humano desde que nasceu até agora; verifique 

se alguma das suas ações foi mais elevada do que as dos animais. 

Também verifique desta maneira: “Todas as atividades diárias das 

aves que cantarolam de árvore em árvore e dos insetos caminhando 



	 . . .  tornando a vida significativa . . . 	 161

pelo chão são feitas com apego aos prazeres temporais. Alguma 

das minhas atividades cotidianas – comer, beber, caminhar, falar, 

dormir – é diferente? Será que faço algo sem apego aos prazeres 

temporais ou será que todas as minhas ações são iguais às daqueles 

pássaros e insetos, que fazem tudo com apego?” Verifique isso.

Verifique tudo o que você faz de manhã até a noite, as suas ativi-

dades cotidianas habituais.

Verifique as atividades ao longo de um dia para ver se há ao menos 

uma ação realizada sem apego aos prazeres temporais que seja 

mais elevada do que a dos animais.

Quando você verifica desse modo, será capaz de ver claramente se 

está vivendo uma vida humana ou animal; verificar em detalhes as 

ações da sua vida cotidiana tornará isso óbvio. 

Contudo, quando investigamos dessa maneira, praticamente não 

conseguimos encontrar uma só ação que seja pura, que seja mais 

elevada do que as ações de animais ignorantes. As nossas mentes 

pensam da mesma forma; a maneira como conduzimos as nossas 

vidas é idêntica. Não encontramos nada mais elevado. A única dife-



162	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

rença está no formato do nosso corpo e no fato de que moramos 

em casas; não há diferença na nossa forma de pensar. Basicamente, 

não nos diferenciamos de um cão que vive na rua. Se analisarmos 

adequadamente, é isso o que encontraremos; é bastante desolador.

A dificuldade de receber um perfeito renascimento humano

Agora, se pudéssemos receber este perfeito renascimento humano 

uma e outra vez, facilmente, um após o outro, de novo e de novo, 

então talvez não tivéssemos que nos preocupar. Se ele ocorresse 

facilmente como arroz cresce – você planta as sementes, elas cres-

cem, produzem mais sementes que são novamente plantadas e você 

obtém mais arroz –, se, ao morrer, recebêssemos automaticamente 

outro perfeito renascimento humano, então não precisaríamos nos 

empenhar em tornar esta vida significativa. Não seria tão perigoso 

desperdiçá-la. Porém, não é isso o que acontece; não é assim. 

Será muito difícil receber outro perfeito renascimento humano 



	 . . .  tornando a vida significativa . . . 	 163

como este, muito difícil. Por quê? Por que é extremamente difícil 

encontrar outro perfeito renascimento humano? Porque nós não 

o recebemos sem uma razão; ele tem uma causa. Por que recebe-

mos, nesta vida, um perfeito renascimento humano, encontramos 

os ensinamentos e tivemos a chance de meditar, de controlar as 

nossas mentes? Porque, ao longo de muitas das nossas vidas anteri-

ores, seguimos a lei do carma, vivemos conforme a disciplina moral 

e fizemos muita caridade e orações para receber este perfeito renas-

cimento humano. Trabalhamos duríssimo em muitas das nossas 

vidas prévias, investimos um enorme esforço para criar a causa 

deste renascimento. 

Então este renascimento humano não é algo que recebemos sem 

uma causa, algo independente, autoexistente. Não é assim. Por-

tanto, recebê-lo no futuro depende da criação, nesta vida, da causa 

de um perfeito renascimento humano futuro; está nas mãos do 

nosso atual renascimento. Se não criarmos a causa para o perfeito 

renascimento humano nesta vida, não receberemos um no futuro; 

se a criarmos, receberemos. Tudo depende da nossa vida presente. 

Por que, então, é extremamente difícil receber um perfeito renasci-

mento humano? Porque a criação da causa é tremendamente difícil. 

Por exemplo, analisemos do ponto de vista da conduta moral. Ao 

verificarmos desse modo, seremos capazes de descobrir se recebe-

remos ou não um perfeito renascimento humano novamente. Pense: 

“Desde o meu nascimento até hoje, será que segui todas as condutas 

morais, tais como não matar, não roubar, não cometer improprie-

dades sexuais? Nesta vida, obedeci a essas condutas ou não?”



164	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

Também verifique: “Será que eu não menti, não fofoquei, não falei 

rispidamente ou não caluniei os outros? Obedeci a qualquer uma 

dessas disciplinas morais ou não?”

 

Verifique ainda: “Será que eu não agi com malícia ou cobiça, ou com 

a heresia de acreditar que a realidade última, o Buda, o Dharma, a 

Sangha e as vidas passadas e futuras não existem? Obedeci ou não a 

estas disciplinas morais na minha vida?”

Agora pense: “Será que obedeci a qualquer uma dessas disciplinas 

morais por um só dia?”

Se descobrir que seguiu essas condutas, então alegre-se, regozije. 

Agora, depois dessa análise, pergunte-se: “Se eu morresse agora, 

eu receberia novamente um perfeito renascimento humano?” 

Isso é a análise para descobrir se você observou, em sua vida, 

qualquer uma das disciplinas morais. Não é necessário investigar 

detidamente se você cometeu, com uma mente negativa, as con-



	 . . .  tornando a vida significativa . . . 	 165

dutas opostas: as três imoralidades do corpo – matar, roubar e má 

conduta sexual; as quatro imoralidades da fala – mentira, fala rís-

pida, fala divisiva e fala fútil; ou as três imoralidades da mente – 

malícia, cobiça ou heresia. Se analisarmos quantas dessas ações nós 

criamos desde que renascemos até agora, não precisamos nos preo-

cupar com o que encontraremos. É fácil saber que as criamos; não é 

preciso gastar muito tempo buscando.

Enfim, é isto o que eu quero dizer: não temos certeza se recebe-

remos outro renascimento humano, que dirá outro perfeito renas-

cimento humano em nossas vidas futuras. Portanto, agora que o 

recebemos, precisamos extrair a sua essência. Qual é a sua essên-

cia? São os três objetivos temporais e definitivos que mencionei há 

pouco, dos quais o supremo é a iluminação. Então, enquanto temos 

em nossas mãos a joia do perfeito renascimento humano, precisa-

mos assegurar-nos de que criaremos a causa para a iluminação, 

pois é bastante incerto se teremos, no futuro, outra chance.

Somos capazes de compreender essa incerteza porque é facílimo 

encontrar muitas ações negativas cometidas ao longo da nossa 

vida, diversas ações do nosso corpo e fala feitas com a mente nega-

tiva, com ignorância, apego, raiva e outras delusões. Já que cria-

mos tantas vezes essas ações, as dez condutas imorais que acabei 

de descrever, é inevitável que experimentaremos os seus resultados.

O que torna ações como matar, roubar e mentir negativas é o 

fato de serem realizadas a partir da delusão. Se cometermos as mes-

mas ações sem delusão ou egoísmo, se as fizermos com bodhicitta, 

elas não serão imorais. O Buddhadharma explica que aquilo que 

torna uma ação imoral não é a ação em si, mas a mente que a cria. 



166	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

Os resultados do carma negativo

Há quatro resultados cármicos das ações imorais. Usemos, como 

exemplo, a ação imoral de matar, causar a morte de outro ser. Um 

dos quatro resultados é chamado de resultado de amadurecimento, 

que significa o renascimento em um dos três reinos inferiores: o 

reino do inferno, dos fantasmas famintos ou dos animais. O segundo 

resultado para a pessoa que matou é ter uma vida curta ou ser morto 

por alguém, mesmo que, depois de um longo tempo, ela tenha renas-

cido no reino humano devido ao resultado de um bom carma criado 

anteriormente. Isso é chamado de experiência similar à causa. O que 

você faz para outro ser eventualmente volta contra você.

O terceiro resultado da ação imoral de matar com uma mente 

negativa é matar novamente outros seres, mesmo que, depois de 

um longo tempo, a pessoa tenha renascido como um humano em 

razão de um bom carma passado. Isso é chamado de ação ou hábito 

similar à causa. A ação anterior de matar cria a tendência de matar 

novamente. Por exemplo, às vezes, temos dificuldades para con-

trolar, nesta vida, certas ações violentas – esses impulsos habituais 

decorrem de ações prévias similares. 

O quarto resultado da ação imoral de matar relaciona-se ao local 

em que a pessoa renasce; isso é chamado de resultado ambiental 

ou possuído. Mesmo que, após algum tempo, a pessoa que matou 

renasça como um humano, ela perde a essência dos seus prazeres; 

no lugar onde ela vive, esses prazeres não têm substancialidade. 

Além disso, o ambiente é muito perigoso, com muitas desavenças 

e riscos à vida. 



	 . . .  tornando a vida significativa . . . 	 167

O mesmo acontece com as outras ações imorais de corpo, fala 

e mente. Por exemplo, todos os dias, na televisão ou nos jornais, 

ouvimos falar de problemas no mundo todo. Alguns lugares são 

muito úmidos, lamacentos e suscetíveis a inundações; outros têm 

brigas disseminadas de facções e desarmonia. 

Até mesmo no nível familiar ouvimos sempre falar de brigas 

entre pais e filhos. Alguns homens não se dão bem com as suas 

esposas, independente de quantas tenham; os seus relacionamen-

tos sempre fracassam, há desarmonia constante. O mesmo vale 

para algumas mulheres; independente de quantos esposos, os seus 

casamentos nunca duram, elas sempre brigam e nunca estão felizes. 

Algumas pessoas são constantemente maltratadas ou criticadas por 

outras; onde quer que estejam, sempre falam mal delas, causando-

lhes muito sofrimento. Esse tipo de desunião ou desarmonia, esses 

relacionamentos disfuncionais são, sobretudo, o resultado da ação 

imoral da fala divisiva, de caluniar ou difamar os outros para criar 

desarmonia entre eles.

Há também aqueles que independente do quanto tentem acumu-

lar riquezas, de quanto dinheiro ganhem fazendo negócios, sempre 

perdem o que têm e nunca conseguem mantê-lo. Onde quer que 

estejam, as suas posses são sempre roubadas. Mesmo que fiquem 

em um mesmo lugar, elas são constantemente levadas ou, se não as 

perdem, essas pessoas não têm tempo para desfrutá-las. Esses pro-

blemas resultam da ação imoral de roubar em vidas anteriores. 

Para outras pessoas, ainda que tenham uma boa casa ou excelen-

tes posses materiais, as suas coisas não duram; elas se deterioram 

rapidamente ou quebram com facilidade. E há outros que nunca 



168	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

conseguem desfrutar de coisas boas; o que quer que obtenham é 

sempre de má qualidade. Independente do quanto tentem, nunca 

obtêm algo bom. Outros não encontram trabalho ou são sempre 

despedidos. Acontecem muitas coisas assim.

Há aqueles que são obrigados a viver em lugares onde é difícil 

encontrar comida ou água. Outros têm que morar em lugares hor-

ríveis e cheios de espinhos ou em montanhas muito elevadas e 

íngremes, de difícil acesso, ou em desertos secos e inférteis. Ainda 

que a vida nesses lugares seja muito difícil, essas pessoas têm que, 

de alguma forma, passar as suas vidas ali; não há escolha. 

Eu poderia dar muitos outros exemplos, mas todas essas 

experiências resultam de ações imorais que devem ser vivenciadas 

no reino humano; não estou mencionando os outros resultados 

de sofrimentos ainda maiores que decorrem do renascimento nos 

reinos inferiores12.

O oposto das dez imoralidades é seguir as dez moralidades. Porque 

fizemos isso no passado, nós nos encontramos, hoje, nos reinos supe-

riores desfrutando de muitos prazeres. Conseguimos tudo o que tenta-

mos obter. Se queremos comida ou roupas, nós as conseguimos; se 

queremos estar em um lugar maravilhoso, podemos ir até lá. As coisas 

são fáceis para nós; a nossa vida é fácil. Outras coisas, como possuir 

órgãos sensoriais intactos; um corpo bonito; uma boa personalidade, 

paciência e o respeito das outras pessoas; ter controle sobre os outros 

para fazerem o que lhes dizemos, são todos resultados do bom carma 

criado anteriormente porque seguimos a disciplina moral.

12 Veja o Sutra of Causes and Effects of Actions no site do LYWA, www.LamaYeshe.com.



	 . . .  tornando a vida significativa . . . 	 169

A raiz do sofrimento

Agora, vamos fazer uma meditação curta.

Todos os sofrimentos nos seis reinos samsáricos – o reino do 

inferno, dos fantasmas famintos, dos animais, dos humanos, dos 

asuras e dos suras – vêm da ignorância, a criadora do samsara. A 

ignorância cria o samsara, o mundo da dor.

O que é essa ignorância, a criadora do samsara? Ela é a ignorância 

que não percebe a natureza verdadeira do eu, a natureza absoluta 

do eu.

Portanto, para não experimentar todos os sofrimentos do sam-

sara e estar absolutamente livre da sua causa, temos que destruir 

completamente a ignorância, a causa de todos os sofrimentos sam-

sáricos. Para isso, precisamos realizar a natureza verdadeira do eu. 

A realização da natureza verdadeira do eu depende do reco- 

nhecimento da ignorância, da mente que não tem clareza quanto à 

natureza do eu. 

Funciona assim: se o seu corpo estiver sujo e você deseja limpá-

lo, você primeiro identifica a sujeira. Da mesma maneira, para reali-

zar a natureza verdadeira do eu, o que o eu é, você primeiro precisa 

reconhecer a ignorância, a mente que nos faz enxergar o eu de uma 

maneira completamente equivocada, uma maneira contrária à sua 

realidade. Vemos o eu do modo como a ignorância o concebe. 

Então, primeiro, concentre-se no pensamento, no que quer que 

você esteja pensando agora. Apenas observe esse pensamento e, 

à medida que a sua mente gradualmente se acalma e relaxa, veri-

fique como você vê o eu, como o concebe, ou como ele aparece 



170	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

para você. Primeiro, concentre-se no pensamento; enquanto a sua 

mente se acalma e relaxa, analise com cuidado como o eu aparece 

para você, ou como você o concebe. 

Se encontrar algo, se você encontrar o eu verdadeiramente exis-

tente, procure onde ele está. Quando você encontrar o eu verdadei-

ramente existente, o eu real, veja se ele está no corpo ou na mente, 

se ele está dentro do seu corpo-mente ou fora dele. Analise desse 

modo. Se não puder encontrá-lo, se você perceber a vacuidade do 

eu, concentre-se apenas nisso. 

Se você encontrar o eu real, verifique se ele é o corpo, a mente ou 

a combinação entre corpo e mente. Você deve buscar esse eu ver-

dadeiramente existente dos pés à cabeça, em todas as partes do seu 

corpo, até encontrar precisamente onde ele está. Se não o encon-

trar e chegar à conclusão de que ele simplesmente não existe, isso 

é uma concepção equivocada; você caiu no extremo do niilismo. 

Essa conclusão não o libertará do sofrimento. 

Mas, se a sensação da vacuidade do eu surgir para você sem 

muito esforço, ao invés de correr dela, você deve praticar concen-

trar-se nela, apenas pela auspiciosidade da meditação em vacui-

dade, buscando a verdadeira natureza do eu.

Isso é tudo o que eu tenho para dizer agora. Se você, como resul-

tado da sua participação neste seminário, for capaz de compreender 

como a sua vida humana é extremamente significativa e que há 

muitas coisas boas a serem feitas com ela que você desconhe- 



	 . . .  tornando a vida significativa . . . 	 171

cia, coisas que beneficiam todos os seres sencientes, então esse é o 

significado da sua presença aqui. Se você sabe, agora, que é capaz 

de receber, novamente, um perfeito renascimento humano, que 

é capaz de libertar-se completamente das suas delusões e atingir 

a iluminação para o benefício de todos os seres sencientes, e você 

deseja alcançar esses objetivos, deseja estudar incansavelmente e 

meditar para escapar do sofrimento e receber a iluminação para o 

benefício dos outros, então a sua presença aqui foi muito valiosa. 

Isso é extremamente importante para a sua própria paz mental e 

para a paz dos outros. 

Contudo, o mais importante é tentar, o máximo possível, fazer 

com que a sua mente não cause dano aos outros, tentar controlá-

la o quanto puder. Mantenha-se afastado da mente nociva – essa é 

a essência do Dharma, a coisa mais importante. Quer você medite 

ou não, a essência da meditação é impedir o surgimento da mente 

nociva o máximo possível. Isso preserva a paz para você e para 

aqueles ao seu redor.

Estou feliz por estabelecer essa conexão dhármica com vocês 

e ter tido a chance de ajudá-los um pouco com o Dharma, mas é 

importante que vocês mantenham a aspiração contínua de meditar 

e estudar o Buddhadharma mais a fundo. Depois, se tiverem tempo, 

talvez vocês tenham a chance de praticar as meditações de uma 

maneira cada vez mais profunda.



. . . 11 . . .

Lama responde às perguntas

As melhores respostas vêm da meditação

Quando surgem problemas humanos, ao invés de angustiar-

se e preocupar-se, o melhor que você pode fazer é meditar 

e verificar. A meditação é como um computador – quando pes-

soas comuns têm um problema, elas buscam as respostas no com-

putador; do mesmo modo, quando meditadores se deparam com 

problemas, eles meditam e, assim, obtêm respostas. Elas estão 

ali; a mente calma e clara abre espaço para que o conhecimento-

sabedoria responda. A mente nebulosa é um obstáculo; ela oculta 

as respostas. Portanto, a meditação é realmente a melhor maneira 

de verificar e encontrar as soluções para os seus problemas.

Geralmente, pensamos que obtemos as respostas ao fazer per-

guntas e isso é, até certo ponto, verdadeiro; algumas coisas podem 

ser respondidas desse modo. Porém, se você estiver inconsciente, 

mesmo que o lama lhe dê uma boa resposta, ela não se fixa na sua 

mente; você sequer a compreende. Isso ocorre porque você não 

pergunta com seriedade. Se você quiser realmente questionar algo 

com profundidade, medite sinceramente sobre isso; quando a res-



	 . . .  tornando a vida significativa . . . 	 173

posta vier, será um momento bastante poderoso. Você se torna a res-

posta, você se torna aquele conhecimento; ele não permanece ali 

somente como uma espécie de fato superficial. 

Muitas vezes, quando você faz uma pergunta a alguém e essa pes-

soa responde “isto, isto e aquilo”, você pode até receber um pouco de 

sabedoria, mas nós não consideramos isso conhecimento verdadeiro. 

Então meditação é algo realmente valioso; ela lhe dá as respostas 

que você quer. Ela é o verdadeiro computador pessoal. As respos-

tas que você mesmo descobre ao meditar são muito mais significa-

tivas, muito mais profundas do que as que você obtém de alguém 

que responde aos seus questionamentos. Você pergunta: “Por favor, 

você poderia me dizer sobre blá, blá, blá”; a outra pessoa responde: 

“Blá, blá, blá”; e você pensa: “Está bem, isso é bom”. Mas, então, um 

outro problema surge e ocupa a sua mente, já que você não tem a 

concentração penetrante para transpor a neblina da sua confusão. 

É por isso que sempre digo que os seres humanos são tão pode- 

rosos. Potencialmente, temos uma energia fantástica; precisamos 

apenas usá-la do modo mais profissional possível. 

A qualidade de todos os seres humanos é belíssima. Se olharmos 

apenas para a aparência externa, superficial de uma pessoa, jamais 

encontraremos a beleza verdadeira, mas, se olharmos para as suas 

qualidades humanas mais profundas – a capacidade delas, as ações 

positivas que elas podem criar e o poder das suas mentes humanas –, 

veremos todos como belos. Na verdade, todos os seres vivos uni-

versais têm algumas belas qualidades.

Se tudo o que existe no mundo aparecesse como belo, a mente 

miserável não teria como surgir. A visão dessa mente é nebulosa – 



174	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

o sujeito, a mente, depende do objeto que percebe. A transforma-

ção do mundo exterior em belo impede que a mente da feiura surja 

ao não dar espaço a ela. 

Então é realmente precioso que vocês todos, tendo percebido 

que a felicidade não pode ser encontrada somente no mundo 

superficial dos sentidos, busquem agora uma vida contente através 

da felicidade interior, totalmente convencidos – sem “talvez, talvez” 

– de que este é o caminho. Vocês têm que tomar essa decisão. Se a 

sua mente ainda tiver dúvidas – “talvez eu realmente encontre tudo 

de que preciso no supermercado” –, a sua meditação não será ade-

quada e você não alcançará nenhuma realização. 

Além disso, você não deve passar a sua vida em buscas inúteis. 

Por exemplo, há tanto lixo na televisão; ao assisti-la, a sua mente 

inconsciente absorve automaticamente o reflexo daquele lixo. Você 

tem que treinar a sabedoria discriminativa capaz de avaliar se você 

está fazendo algo válido ou não.

Não estou dizendo que a televisão em si é ruim. Digo que, con-

forme a sua mente, você tem que verificar se o que está assistindo é 

útil ou não. Isso o conduz à sabedoria ou a um apego absolutamente 

concreto que causa conflito mental? Verifique. Isso vale muito a pena. 

Na verdade, será muito melhor se você assistir à televisão interna 

da sua mente. A TV normal é tão entediante; os mesmos e velhos 

programas sobre os mesmos e velhos assuntos uma e outra vez. No 

fundo, você não quer assisti-los. Porém, assistir à sua mente é algo 

incrível; é muito mais interessante. Sempre acontece algo novo; se 

você pensar bem, todas as experiências são novas. 

Isso é verdade, não estou exagerando. Todos os momentos da 



	 . . .  tornando a vida significativa . . . 	 175

mente são interessantes. É muito valioso se você puder verificar a 

sua mente em meditação por dez a vinte minutos todos os dias. 

No Tibete, após ouvir ensinamentos do lamrim e ter uma com-

preensão intelectual clara e límpida, as pessoas geralmente entra-

vam em retiro para colocar os ensinamentos em prática; elas faziam 

experimentos para analisar se aquilo que o lama havia dito real-

mente funcionava. Elas verificavam tudo meticulosamente. Claro, a 

vida ocidental é tão ocupada que não há tempo para longos retiros, 

mas, se você puder passar, ocasionalmente, dois ou três dias em 

meditação absoluta, isso seria extremamente poderoso e valioso.

Com relação a este seminário, nós falamos tanto que vocês não 

tiveram muito tempo para meditar. Porém, se deixássemos mais 

tempo para meditação, vocês não teriam recebido os ensinamentos 

de que necessitam, então tentamos fazer o melhor que pudemos.

Agora, eu posso tentar responder a eventuais perguntas, lem-

brando que as respostas reais são as que você obtém por meio da 



176	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

meditação. Como eu disse antes, essas respostas tornam-se incrivel-

mente poderosas e significativas. As respostas verbais, geralmente, 

não são tão profundas. Contudo, se vocês tiverem questões sérias, 

por favor, perguntem.

P. Lama, no ano passado, no Nepal, você disse que monjas plena-

mente ordenadas têm mais de cem votos além dos monges plena-

mente ordenados. Além disso, vemos bem menos imagens de Tara 

do que de manifestações masculinas do Buda. Eu estava pensando 

se você poderia dizer algo sobre mulheres. Desculpe-me!

Lama. O Buda deu aos monges plenamente ordenados, os gelongs, 

253 votos, e às monjas plenamente ordenadas, as gelongmas, 364. A 

razão da diferença relaciona-se à incrível sabedoria e às mentes rápi-

das das mulheres. Os homens são, de modo geral, um pouco mais 

lentos, mas as mulheres são capazes de juntar as coisas e chegar a 

conclusões imediatas com muito mais rapidez. Além disso, a cons-

tituição dos corpos das mulheres as torna mais suscetíveis às vibra-

ções do sol, da lua e da terra, e elas também passam por mudanças 

internas mensais. Tudo isso tem efeitos psicológicos. Então as men-

tes das mulheres mudam muito mais rápido do que as dos homens. 

Mulheres são muito inteligentes; elas têm a sabedoria de juntar rapi- 

damente as coisas.

Além disso, o desejo das mulheres não surge com tanta frequên-

cia, mas, quando isso acontece, pode ser muito intenso e durar 

um longo tempo; pode ser algo bastante desconfortável, como ser 

furado com uma agulha. Os homens também têm desejo, mas, ape-

sar de mais presente, ele é menos intenso.



	 . . .  lama responde às perguntas . . . 	 177

P. Então o número maior de preceitos deve-se ao fato de que as 

mulheres são menos capazes de controlar o desejo? 

Lama. Sim, isso é correto. É por isso que estou falando disso.

P. Então nascer mulher é um carma ruim? 

Lama. Não, não necessariamente. Você fez uma pergunta geral, 

então eu estou generalizando a minha resposta. Individualmente, 

algumas mulheres têm sim grande controle. Há budas femininas. 

Então, na verdade, você não pode generalizar. Contudo, o Buda 

considerava que homens e mulheres têm o mesmo potencial para 

alcançar a liberação nesta vida. Ele não disse meras palavras – ele 

mostrou o método, o caminho à liberação. Portanto, a liberação 

das mulheres – a liberação interna – é ótima. Enfim, as mulheres 

têm qualidades e habilidades que os homens não têm e vice-versa. 

Ambos têm as suas características individuais próprias.

Além disso, quando ordenamos mulheres, Buda disse que 

devemos, primeiro, dar cinco preceitos – preceitos são o modo como 

damos início ao treinamento da mente – por, digamos, um mês; 

depois, talvez oito preceitos; aí talvez mais. Avance lentamente e 

espere, às vezes por um ano, para então verificar se ela consegue lidar 

com aquilo ou não. Tradicionalmente, era algo bastante rigoroso; o 

propósito era ter certeza. Claro, geralmente o mesmo vale para os 

homens. Eles também têm desejo descontrolado. Mas eles também 

têm as suas próprias características específicas, psicológicas e físicas.

Mas não há como dizer que os homens são capazes de obter a 

liberação ou a iluminação e as mulheres não. Isso é impossível. No 

Tibete, às vezes até mesmo monges sêniores recebiam ensinamen-



178	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

tos de monjas mais elevadas.

P. Se uma pessoa superou o apego intenso ou a aversão nesta vida, 

ela seria colocada em contato com as mesmas pessoas ou lugares 

na vida seguinte?

Lama. Sim, isso é possível. É também lógico. Se, nesta vida, você 

treina a sua mente de tal modo que o seu apego diminui progres-

sivamente, no momento da morte, a sua poderosa determinação 

e a força da sua energia mental cármica podem levá-lo ao contato 

perfeito com pessoas ou lugares familiares, para que você tenha a 

oportunidade de ajudá-los novamente.

P. Você disse ontem à noite que um homem não seria religioso 

se ele apontasse uma arma e atirasse em outro homem religioso. 

O que me incomoda é que você ouve falar de monges tailandeses 

abençoando armas para serem usadas no Vietnã, monges vietna-

mitas queimando-se até a morte em Saigon e monges tibetanos 

devolvendo os votos de ordenação e lutando contra os chineses. 

Você poderia explicar tudo isso, por favor?

Lama. : Obrigado, você fez bem em perguntar sobre essas coisas. 

Eu acho que monges que abençoam armas o fazem devido a ideias 

equivocadas, independente de quem sejam. Psicologicamente, isso 

vai voltar para incomodá-los. Quanto ao monge que se queimou em 

Saigon, poderia haver duas coisas. Se ele teve compaixão incrível pelo 

sofrimento do povo vietnamita na guerra e se queimou como uma 

demonstração desse sofrimento, eu não considero isso insensato; 

porém, se ele não teve compaixão e agiu apenas por raiva, é estúpido.



	 . . .  lama responde às perguntas . . . 	 179

P. É verdade que monges tibetanos devolveram os votos de ordena-

ção, lutaram contra os chineses e mataram alguns?

Lama. Sim, alguns monges tibetanos fizeram isso. Há diferentes 

tipos de monges tibetanos. Quando os chineses vieram, alguns 

devolveram os seus votos a monges sêniores que não foram à 

guerra. Você não pode parar esse tipo de raiva individual. Na ver-

dade, eles estavam errados em fazê-lo. Se eles tivessem perguntado 

ao monge sênior se deveriam ir, ele teria dito: “Isso é tolo, é uma 

ideia equivocada. Você quer lutar, mas você já é o melhor tipo de 

soldado. Você quer deixar de ser o membro do melhor exército, da 

Sangha, para juntar-se a um exército porcaria”. Aquele monge já é 

um soldado; ele está lutando contra o inimigo interno das delusões, 

o que realmente o abate. A sua pergunta é excelente e você está 

certo em fazê-la. 

Há muitas religiões no mundo e o budismo é uma delas. Quando 

os seus seguidores agem de maneira errada, não é a religião que está 

errada; são as pessoas que têm ideias equivocadas. E não são apenas 

ideias equivocadas. O apego descontrolado é extremamente podero- 

so: “Ah, a minha nação, o meu país... Eu perderei o lugar onde eu 

como e durmo”. Então, ao agir com apego descontrolado, aqueles 

monges tibetanos abandonaram a sua ordenação e apressaram-se à 

luta. Eles são tolos, eu concordo. É sobre isso que eu estava falando 

antes. Eu sequer os considero budistas. Eles são tão emotivos, a 

sabedoria deles é tão limitada.

P. O que fazemos se reconhecemos a nossa mente negativa? Nós 

simplesmente a encaramos ou reagimos a ela? Às vezes me parece 



180	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

que a reação seria não querer encará-la.

Lama. A que tipo de situação você se refere? Seja específico.

P. Por exemplo, quando meditamos e vemos: “Ah, agora estou 

orgulhoso” ou “agora estou nervoso”, apenas reconhecemos isso 

e dizemos para nós mesmos, “está bem, eu estou nervoso”, ou 

dizemos, “eu estou nervoso e isto não é bom”? O que fazemos com 

a mente negativa? Quando a encontramos, o que fazemos?

Lama. Quando você perceber que a sua mente negativa surgiu, ao 

invés de simplesmente permiti-la, aplique o antídoto apropriado. 

Melhor ainda, logo que você perceber que a sua mente negativa está 

começando a surgir, pare-a aí; não a deixe ir além. Muitos psicólogos 

ocidentais dizem para você soltar a raiva quando está nervoso, para 

não a reprimir; eles lhe dizem para ficar ainda mais nervoso. Eles têm 

boas intenções, mas, segundo a psicologia do Buda, eles estão errados. 

Cada momento de raiva cria uma impressão cármica; cada momento 

de raiva incontida aumenta a energia da raiva dentro de você.

O melhor é identificar a raiva interna e, logo que a sentir 

surgindo, ao invés de deixá-la manifestar-se e então reconhecê-la e 

expressá-la, tente digeri-la. Esse é o melhor método. A psicologia 

ocidental diz: “Não, não, não... Não guarde a sua tremenda energia 

de raiva dentro de você, solte-a; expresse a sua raiva”. Isso permite 

que a pessoa fique explicitamente nervosa. É algo estúpido. Não é 

bom porque a energia da sua raiva aumenta. Na verdade, qualquer 

ação feita repetidamente, positiva ou negativa, aumenta o tipo de 

energia correspondente.

Vou te dar um exemplo. Se você é uma pessoa que tem grande 



	 . . .  lama responde às perguntas . . . 	 181

dificuldade em controlar a raiva, como poderá fazê-lo? Quando 

acordar de manhã, traga à mente a natureza característica da raiva. 

Para começar, a raiva vem da raiz da ignorância, e a causa coopera-

tiva para o seu surgimento é um enorme acúmulo de superstições. 

A sua função é destruir todo o seu prazer. Até mesmo o seu rosto 

torna-se a imagem da miséria. Observe os rostos de pessoas que 

estão sempre com raiva: eles são sempre meio tensos, rijos. Veri-

fique; eles são diferentes. 

Enfim, logo que acordar de manhã, porque você não estará ner-

voso nessa hora, examine as deficiências da raiva e veja claramente a 

sua natureza. Depois disso, gere muita compaixão por você mesmo: 

“Se eu continuar me comportando desta maneira, vou acabar com 

a minha vida. Mas não sou somente eu. Todos os seres vivos do uni-

verso também destroem as suas vidas belas e agradáveis ao fica-

rem nervosos. Um só momento de raiva pode destruir a vida de um 

casal que esteve junto por anos. Eles fazem isso contra si próprios. É 

muito estúpido. A natureza da raiva é pura estupidez; hoje, eu não 

vou ficar nervoso. Dedico a minha vida hoje ao oposto da raiva: 

à paciência. Desde agora até eu me deitar, vou controlar a minha 

raiva com muita compaixão por todos os seres vivos universais.”

Quando você adota essa determinação de manhã, o dia inteiro 

transcorre assim. À noite, você verifica: “Que surpresa. Normal-

mente fico sempre nervoso, mas hoje não fiquei de forma alguma. 

Estou tão contente, tão agradecido, tão feliz”. Dedique, então, a sua 

energia positiva aos outros e vá dormir com alegria. 

No dia seguinte, você praticamente não precisará gerar uma 



182	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

energia intensa para manter o seu controle; será fácil. Aí, no dia 

seguinte a esse, será ainda mais fácil... E no próximo, e no próximo, 

até que você consiga controlar a sua raiva por uma semana. Se isso 

acontecer, a segunda semana será certamente mais fácil. Aí você a 

terá controlado por um mês. Então dois meses serão fáceis. Aí você 

a terá controlado por um ano. Feito isso, você praticamente não 

ficará mais nervoso. Ao final, você vai dizer para as pessoas: “Eu 

acho impossível ficar nervoso. Você poderia, por favor, ensinar-

me como?” Você vai ter que ir à escola da raiva para aprender! É 

possível, isso é verdade. Você pode chegar a um ponto em que nin-

guém mais é capaz de deixá-lo nervoso. 

Então essa pergunta foi boa, prática. Simplesmente parar o pro-

blema da raiva é extremamente valioso, é incrível. A natureza da 

raiva é a miséria e a mente da raiva é tensa. As pessoas nervosas 

sofrem de uma maneira profunda; os seus rostos são diferentes e 

elas destroem completamente os prazeres das suas vidas. Por isso, 

o controle da sua raiva é valiosíssimo. Se não há raiva em um casal, 

não há como as suas vidas serem miseráveis; é impossível. Eles sem-

pre terão um bom relacionamento, uma boa casa e boas vibrações. 

Muitos ocidentais são extremamente intelectuais, sempre bus-

cando por algum tipo de meditação mais elevada. Eles não são 

realistas. A simples prática de não ficar mais nervoso é muito valio-

sa. Ela, em si mesma, é liberação, liberdade interna; isso é mais 

realista e precioso – você lida com pessoas no seu dia a dia e não 

fica nervoso com a sua esposa, o seu marido, os seus amigos ou 

com qualquer outra pessoa. Você sempre está bem.



	 . . .  lama responde às perguntas . . . 	 183

P. Por favor, você poderia falar um pouco mais sobre dedicação de 

mérito?

Lama. Temos uma analogia do porquê dedicamos a energia do 

mérito. Digamos que você está montando um cavalo grande e 

forte. Se você não tiver um arreio, o cavalo correrá desenfreado 

e você não chegará ao seu destino. Ainda que a energia do ani-

mal seja perfeita e ele corra bem, você, sem controlá-lo, acabará 

caindo ou machucando-se seriamente. Do mesmo modo, se você 

tem a poderosa energia do mérito e não a dedica, se alguém subita-

mente lhe disser algo que lhe cause raiva, o seu mérito desaparecerá 

imediatamente. 

Criar mérito e depois destruí-lo é como limpar o chão e, ao ter-

minar, jogar excrementos nele, sujando-o todo novamente. Este é 

um bom exemplo do que normalmente fazemos. Portanto, você 

deve dedicar qualquer energia positiva que tiver para o benefício 

dos outros, ao invés de deixá-la sem um direcionamento, como um 

cavalo poderoso sem arreio.

Além disso, sempre que você dedica a sua energia positiva para 

os outros, ela é como uma gota de água derramada num oceano – 

enquanto o oceano permanecer, a gota de água nunca se esgota. 

Do mesmo modo, quando você deposita a sua energia positiva 

no banco da iluminação para o benefício dos outros, ela se torna 

inesgotável.

Não só isso. Quando faz algo positivo, você pode automatica-

mente sentir-se orgulhoso: “Ah, eu fiz uma meditação tão boa”. O 

orgulho é um problema psicológico; a dedicação é a solução. Por-

tanto, é muito importante dedicar o seu mérito. Caso contrário, nós 



184	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

frequentemente geramos orgulho e nos gabamos: “Eu fiz isto, eu fiz 

aquilo”. Você faz um grande espetáculo em torno da sua virtude. A 

dedicação de mérito é como colocar dinheiro em um banco. Você 

deposita o seu dinheiro para protegê-lo; a dedicação de mérito o 

protege dentro do seu banco interno.

P. Quando você faz algo bom e sabe para que serve, isso é dedicação?

Lama. Não, não é. Dedicação é a mente que pensa: “Eu não fiz esta 

ação positiva para a minha própria salvação ou prazer, mas total-

mente para o benefício dos outros”.

P. Então você abre mão dela?

Lama. Sim, você a deixa ir; você a coloca em uma só direção. Não 

a deixe como um cavalo poderoso descontrolado. Levaria muito 

tempo se eu falasse de mérito em detalhes, mas, em resumo, não é 

tão fácil dedicar mérito corretamente; você tem que trazer à mente 

a vacuidade de três coisas: de você mesmo, a pessoa que dedica o 

mérito; do mérito em si; e da maneira como você o dedica. Dedicar 

com o entendimento da natureza vazia dessas três coisas é a me- 

lhor dedicação, absolutamente valiosa. Dedicar com conhecimento-

sabedoria puro elimina todas as concepções equivocadas de apego 

a essas três coisas. Esta é a maneira de dedicar prajnaparamita, a per-

feição da sabedoria. É difícil, mas, se possível, você deve fazer assim. 

Caso contrário, a nossa dedicação mistura-se com o apego. Em tibeta- 

no, chamamos isso de ngo-wai kor-sum – dedicar no círculo dos três.



	 . . .  lama responde às perguntas . . . 	 185

P. Como usar o rosário (Skt: mala)?

Lama. O rosário é usado, entre outras coisas, para contar mantras. 

Às vezes, precisamos contar um determinado número de man-

tras diariamente ou em retiro, e nós o usamos para isso. Em alguns 

retiros, você tem que recitar um, dois, cinco ou até dez milhões de 

mantras; nós abençoamos o nosso rosário todos os dias e o usa-

mos para contar o número de mantras que recitamos. Também o 

usamos para tratar certas doenças. Por exemplo, algumas pessoas 

adoecem devido à possessão de um espírito e podem ser curadas 

com uma mala colocada em suas cabeças. Porém, a pessoa que faz 

isso precisa de longa experiência e de ter recebido o empodera-

mento do mantra.

P. Podemos ir além do tempo, como reencarnar no passado?

Lama. Não, isso é impossível. Cada renascimento é o resultado do 



186	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

carma anterior e ocorre em um ambiente diferente, então ele nunca 

é o mesmo. Por exemplo, digamos que desde o seu nascimento até 

agora você tenha vivido com a mesma família na mesma casa em 

Londres – parece-lhe que tanto você como as coisas ao seu redor 

são as mesmas. Porém, se você verificar com cuidado, o seu ambi-

ente e a sua experiência têm mudado a cada minuto desde o seu nas-

cimento; tudo é completamente diferente. Se observamos as coisas 

apenas superficialmente, temos esta atitude: “Ah, toda manhã eu 

tomo café, como o mesmo almoço, tenho esta família, esta casa... 

Tudo é o mesmo”. Mas não é; pensar assim é um equívoco nascido 

da superficialidade. 

Se você analisar as suas experiências de vida cientificamente, 

descobrirá que cada uma delas é diferente. Mesmo do início deste 

seminário até agora, tudo é diferente: as suas experiências, as 

suas percepções, a sua visão e a sua consciência. Claro, você pode 

dizer algo como: “Ano passado, eu era uma mulher negra; talvez, 

na minha próxima vida, eu seja novamente uma mulher negra”. É 

esse tipo de coisa superficial que você está perguntando? Isso pode 

acontecer, mas não há como você ser exatamente a mesma coisa da 

sua vida passada. Isso está claro? Talvez fosse melhor se você fizesse 

a sua pergunta de novo.

P. Você está dizendo que o carma sempre avança? 

Lama. Isso, exato. É impossível que o carma retroceda. Se fosse pos-

sível, eu poderia me tornar uma criança de cinco anos nesta vida.

P. Muitas pessoas tornam-se crianças à medida que envelhecem. 



	 . . .  lama responde às perguntas . . . 	 187

Lama. Ah, vamos; isso é só uma expressão. Precisamos falar sobre 

isso cientificamente. Quando falamos de maneira geral, dizemos coi-

sas como: “A sua mente é como a de um bebê”. Isso não significa que 

a pessoa se tornou um bebê. Estamos falando de pessoas de 101 anos 

tornando-se crianças de cinco. Isso é impossível. Você pode provar 

cientificamente que isso pode acontecer? Você pode dizer que alguém 

é como uma criança; isso não significa que ela seja uma criança.

P. Mas as coisas parecem ir em círculos.

Lama. Sim, elas vão, mas as experiências em si são diferentes. Você 

não pode dizer que elas são sempre a mesma coisa. Se você analisar 

cientificamente, descobrirá que elas são diferentes.

Q. Você poderia dizer especificamente quais meditações devemos 

fazer logo que acordamos de manhã e logo antes de dormir à noite?

Lama. A melhor meditação pela manhã é o desenvolvimento da 

concentração unifocada; à noite, você deve fazer purificação. Antes 

de dormir, verifique o seu dia: “Desde que acordei esta manhã, eu 

fiz muitas coisas e fui a muitos lugares”. Então você analisa: “Que 

tipo de mente eu tive aqui? Que tipo de mente eu tive ali?” Veri-

fique quantas mentes positivas você teve e quantas negativas. A 

sua conclusão provavelmente será: “A maior parte das minhas 

ações foi negativa; não foram muitas as positivas”. Então, antes de 

dormir, faça uma meditação de purificação e durma feliz, alegre, 

com a mente limpa e cristalina. Isso é muito útil. 

Na verdade, o melhor é não dormir com uma mente nebulosa, 

desconfortável. Se dormir agitado, você continuará a gerar essa 



188	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

energia a noite inteira. Por exemplo, se você dormir com raiva, a 

energia da raiva acumulará na sua mente a noite toda. Portanto, é 

muito melhor acalmar e limpar a sua mente antes de dormir. E, se 

você pegar no sono enquanto medita, toda a sua energia do sono 

torna-se o caminho pacífico eterno à liberação. Então a meditação 

antes de dormir é muito, muito útil. Também temos métodos espe-

ciais de meditação durante o sono chamados de ioga do sonho, que 

estão na parte final do caminho gradual à iluminação. Você pode 

estudá-los mais adiante. 

Essa é uma pergunta prática sensacional. Quando você acordar 

de manhã, ao invés de pensar de uma maneira conflitante, mun-

dana: “O que eu vou fazer hoje?” e correr à cozinha enquanto a sua 

mente imediatamente entra na sua geladeira, levante-se aos poucos 

e medite. Relaxe, acalmando e aclarando a sua mente, e dedique-

se a tornar a vida neste dia significativa da maneira mais elevada, 

ao invés de vivê-la como um animal. Desse modo, você não tem 

altos e baixos o dia todo porque a determinação poderosa gerada 

pela manhã o mantém nos eixos. Mesmo que alguém o golpeie de 

repente, você mantém o controle. Isso é possível com a força de 

vontade da mente. 

Ela é incrivelmente poderosa, vou te falar. Você tem que saber o 

quanto. Pensamos que as coisas externas são tão poderosas, mas elas 

são todas feitas pelo homem. O poder real está, na verdade, dentro 

de nós. Nós criamos todas essas coisas; o nosso poder interno mani-

festa-se no mundo externo. Se direcionarmos este poder para dentro, 

somos capazes de criar a realização interna da iluminação. É por isso 

que gerar a motivação adequada pela manhã é muito importante.



	 . . .  lama responde às perguntas . . . 	 189

Muito obrigado pelas perguntas. Agora, um dos alunos fez peque-

nos botões de lapela de Manjushri, o que é muito auspicioso.  

Manjushri é a manifestação do conhecimento-sabedoria, então 

eu abençoarei esses botões e os oferecerei a vocês. Também darei 

a transmissão do mantra de Manjushri para facilitar o desenvolvi-

mento do conhecimento-sabedoria em vocês. 

[Lama Yeshe e Lama Zopa Rinpoche fazem puja para abençoar os 

botões de Manjushri.]

Transmissão do mantra

Agora, se vocês puderem, ao invés de visualizarem a mim, Thubten 

Yeshe, sentado aqui com este corpo de carne e osso, transformem-

no, imediatamente, no corpo de luz vermelho-amarelada radiante 

de Manjushri. No meu coração está o mantra da Sabedoria Divina 

de Manjushri. Desse mantra, um mantra transcendente duplicado 

manifesta-se e vem do meu coração através da minha boca como 

um rosário. Essa energia elétrica do rosário entra pela boca de vocês 

até os seus corações três vezes: na primeira, ela vai até o coração; 

na segunda, ela mergulha no primeiro mantra; e, na terceira vez, 

ela mergulha novamente no mantra em seu coração, tornando-

o indestrutivelmente poderoso, magneticamente poderoso para 

atrair realizações iluminadas por meio do desenvolvimento do seu 

conhecimento-sabedoria.

Enquanto visualizam tudo isso, repitam o mantra: 



190	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

om ah ra pa tsa na dhih; om ah ra pa tsa na 

dhih; om ah ra pa tsa na dhih.

Agora recitemos juntos:

om ah ra pa tsa na dhih dhih dhih dhih dhih. . . . 

(x3)
13

Do seu coração, uma luz vermelho-amarelada de êxtase irradia por 

todo o seu corpo, energizando-o com grande alegria.

[Lama Yeshe e Lama Zopa Rinpoche entoam orações.] 

Ao receber a transmissão deste mantra, você não está assumindo 

o compromisso de recitá-lo diariamente, mas você pode fazê-lo se 

quiser; isso seria extremamente valioso. É um método específico 

para obter conhecimento-sabedoria. 

Por exemplo, no Tibete, se um monge fosse um pouco lento para 

entender as coisas, ele praticava Manjushri para ganhar conheci-

mento-sabedoria rapidamente. Este mantra também é incrível para 

pessoas que não conseguem falar adequadamente devido a pro- 

blemas na língua. Depois de apenas um mês, elas passam a falar 

bem. Não estou brincando; essa é a experiência das pessoas. Se você 

recitar este mantra antes de falar ou de dar um discurso, o poder 

das suas palavras pode aumentar significativamente. Então é muito 

13  DHIH é a sílaba semente de Manjushri. Ela é geralmente repetida nas recita-
ções, sozinha ou após a repetição do mantra OM AH RA PA TSA NA, para be-
neficiar a fala nos modos que Lama menciona abaixo. 



	 . . .  lama responde às perguntas . . . 	 191

bom recitar este mantra transcendente. Manjushri não é nada 

externo; ele é o conhecimento-sabedoria transcendental supremo 

de todos os seres iluminados transformado em um corpo de luz 

vermelho-amarelada. É isso o que chamamos de Manjushri – a cor-

porificação do conhecimento-sabedoria.

Conclusão

E agora chegamos ao fim deste seminário bastante curto. Eu gos-

tei muitíssimo e fiquei muito feliz em conhecer todas estas pessoas 

bonitas. Faço preces para que possamos passar mais tempo juntos 

na próxima vez que nos encontrarmos; seria melhor assim. Foi um 

pouco apressado desta vez, então, por favor, perdoem-nos. Con-

tudo, se surgir algum questionamento, vocês podem nos escrever. 

Hoje em dia, o mundo é bem pequeno. Além disso, se tiverem 

perguntas, vocês podem falar com Chime Rinpoche ou Akong 

Rinpoche, que vivem no Reino Unido. 

Também vamos oferecer um cordão de proteção abençoado 

por Lama Zopa Rinpoche para quem desejar; você pode usá-lo se 

quiser. Ele oferece proteção psicológica. Não pensamos que haja 

demônios dos quais vocês precisem de proteção.

Também vale a pena guardar os botões de Manjushri. Eles podem 

ser muito úteis para recordar-lhe do conhecimento-sabedoria que 

você obteve, ao invés de permitir que a sua mente se ocupe sem-

pre com pensamentos mundanos. Esse tipo de imagem não é 

apenas um objeto material, mas uma recordação do conhecimento-



192	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

sabedoria. Ele fornece ensinamentos sem palavras. Quando você vê 

uma imagem do Buda sentado em postura meditativa, você sente 

algo, não sente? Ela automaticamente lhe confere um pouco de 

controle. É por isso que temos esse tipo de arte, não porque acre-

ditamos que isso seja realmente Deus ou Buda. Ela produz uma vi-

bração positiva.

Além disso, quando voltarem para suas casas, verifiquem como 

ela está decorada. Isso pode dar-lhes uma pista sobre a sua psico-

logia, o que desperta o interesse da sua mente, que tipo de mente 

vocês têm. Enfim, o melhor é manter o interior da sua casa bem 

limpo, claro e simples, ao invés de entulhado com todo tipo de lixo. 



	 . . .  lama responde às perguntas . . . 	 193

Quando tudo estiver limpo na sua casa, limpo e em ordem, a sua 

mente torna-se simples, limpa e cristalina. Não guardem um monte 

de coisas misturadas, muitas fotos, tralhas malucas. Observem 

a arte de pessoas perturbadas psicologicamente. Tudo que elas 

desenham é tão complicado e confuso. Então não façam isso com o 

seu ambiente; a sua mente é condicionada – vocês ainda não supe-

raram os condicionamentos.

A arte pode ser útil às vezes. A arte religiosa explica as coisas 

além das palavras. Até mesmo donos de lojas compreendem esse 

tipo de psicologia, como é possível constatar pelas suas vitrines. 

Acho que é isso o que eu posso dizer. Muito obrigado por tudo. 

Agora, dedicaremos o mérito que criamos durante este seminário 

para o benefício de todos os seres sencientes, para conduzi-los à 

iluminação, o estado da consciência eternamente feliz.

Ge wa di yi nyur du dag  

Lama sang gyä drub gyur nä 

Dro wa chig kyang ma lü pa 

De yi sa la gö par shog 

Obrigado novamente. Talvez eu diga mais uma coisa. Às vezes, os 

jovens ouvem os ensinamentos de um lama e, quando voltam para 

casa, forçam as suas ideias nos seus pais e amigos, perturbando-os. 

Não façam isso. 

As coisas que vocês aprenderam aqui são para a sua própria libe- 

ração, não para serem forçadas em outras pessoas. Não acre- 

ditamos nisso, em tentar convertê-las para o budismo. Isso não 



194	 . . .  liberdade por meio do conhecimento . . .

é correto. Não force os seus pais ou amigos; apenas viva natural-

mente. Coloque aquilo que você aprendeu em prática o máximo 

que puder. Não force as suas ideias nos outros.

Se você viver os ensinamentos, aqueles próximos a você sen-

tirão as suas boas vibrações por meio das suas ações. Alguns jovens 

ficam animadíssimos: “Ah, agora eu encontrei algo realmente espe-

cial”, e forçam as suas viagens nos outros. Não faça isso. Também 

não aborde estranhos na rua e diga: “Venha comigo, eu vou lhe 

mostrar o caminho à liberação”. Isso também não funciona. Seja 

realista, natural. Claro, se alguém perguntar, responda da melhor 

maneira possível. Mas, se as pessoas não perguntarem nada, não 

force – essa não é a natureza do budismo. Aja o máximo possível; é 

assim que as realizações são obtidas. 

Agradeço novamente por tudo e nos veremos em breve – no céu!



Leitura sugerida

Veja na página 2 a lista de livros publicados previamente pelo Lama Yeshe 
Wisdom Archive. Todos eles ampliarão a sua compreensão dos ensinamen-
tos contidos neste livro. Além disso, milhares de páginas de ensinamentos 
de Lama Zopa Rinpoche sobre o lamrim e vários outros de Lama Yeshe 
podem ser encontrados no site www.LamaYeshe.com.

Geral
Rabten, Geshe. The Essential Nectar: Meditations on the Buddhist Path. Edição e 

tradução dos versos por Martin Willson. Boston: Wisdom Publications, 
1984, 1992.

Yangsi Rinpoche. Practicing the Path: A commentary on the Lam-rim Chenmo.  
Editado por Miranda Adams. Boston: Wisdom Publications, 2003. 

Yeshe, Lama, e Zopa Rinpoche, Lama. Wisdom Energy: Basic Buddhist Tea- 
chings. Editado por Jonathan Landaw e Alexander Berzin. Boston: Wis-
dom Publications, 1976, 2000.

Aprofundada
Pabongka Rinpoche. Liberation in the Palm of Your Hand: A Concise Discourse on 

the Path to Enlightenment. Editado por Trijang Rinpoche. Traduzido por 
Michael Richards. Boston: Wisdom Publications, 1991, 2006.

Sopa, Geshe Lhundub, com David Patt. Steps on the Path to Enlightenment: A 
Commentary on Tsongkhapa’s Lamrim Chenmo: Volumes 1–5. Boston: Wis-
dom Publications, 2004, 2005, 2008.

Tsong-kha-pa. The Great Treatise on the Stages of the Path to Enlightenment: Vol-
umes um, dois e três. Traduzido pelo Lamrim Chenmo Translation Com-
mittee. Ithaca, Nova York: Snow Lion Publications, 2000, 2002, 2004.

Yeshe, Lama. Introdução ao Tantra: a transformação do desejo. Editora Gaia; 1ª 
edição (1 janeiro 2007).

Zopa Rinpoche, Lama. The Heart of the Path: Seeing the Guru as Buddha. Boston: 
Lama Yeshe Wisdom Archive, 2009.



Lama Yeshe Wisdom Archive

O Lama Yeshe Wisdom Archive (LYWA) é a coleção das obras de Lama 
Thubten Yeshe e Lama Thubten Zopa Rinpoche. O LYWA foi fundado em 
1996 por Lama Zopa Rinpoche, seu diretor espiritual.

Lama Yeshe e Lama Zopa Rinpoche começaram a ensinar no Monastério 
de Kopan, no Nepal, em 1970. Desde então, seus ensinamentos estão sendo 
gravados e transcritos. Atualmente, temos em nossos computadores mais 
de 10.000 horas de áudio digital e cerca de 60.000 páginas de transcrições 
brutas. Muitas gravações, principalmente ensinamentos de Lama Zopa 
Rinpoche, ainda precisam ser transcritas, e à medida que Rinpoche continua 
a ensinar, o número de gravações no arquivo aumenta. A maioria de nossas 
transcrições ainda não foi verificada nem editada. 

No LYWA, estamos fazendo todos os esforços para organizar a trans-
crição do que ainda não foi transcrito, editar o que ainda não foi editado e 
realizar muitas outras tarefas detalhadas em seguida. 

O trabalho do Lama Yeshe Wisdom Archive se divide em duas categorias: 
arquivamento e divulgação.

O arquivamento envolve gerenciar as gravações dos ensinamentos de Lama 
Yeshe e Lama Zopa Rinpoche que já foram coletados, reunir gravações 
de ensinamentos dados, mas ainda não enviados para o LYWA, e obter 
gravações dos ensinamentos contínuos, palestras, conselhos etc., de Lama 
Zopa enquanto ele viaja pelo mundo para o benefício de todos. As mídias 
recebidas são catalogadas e armazenadas com segurança, permanecendo 
acessíveis para trabalhos futuros.

Organizamos a transcrição de áudio, adicionamos essas transcrições ao 
banco de dados já existente de ensinamentos, gerenciamos esse banco de 
dados, verificamos as transcrições e as disponibilizamos para editores ou 
outras pessoas que estejam pesquisando ou praticando esses ensinamentos.

Outras atividades de arquivamento incluem trabalhar com vídeos e 
fotografias dos Lamas e digitalizar materiais.

A divulgação envolve disponibilizar os ensinamentos dos Lamas de 
diversas formas, incluindo publicações para distribuição gratuita, livros à 
venda pela Wisdom Publications, transcrições brevemente editadas, CDs 
de áudio, DVDs, artigos na Mandala e em outras revistas, além do nosso 
site. Independentemente do meio escolhido, os ensinamentos requerem 
uma quantidade significativa de trabalho para serem preparados para 
distribuição.



Isso é apenas um resumo do que fazemos. O LYWA foi estabelecido 
praticamente sem financiamento inicial e desenvolveu-se exclusivamente 
a partir da gentileza de várias pessoas. Agradecemos sinceramente todos.

O nosso desenvolvimento posterior depende da generosidade 
daqueles que veem o benefício e a necessidade deste trabalho, e ficaremos 
extremamente gratos com a sua ajuda. Pedimos o seu inestimável apoio. 
Se você deseja fazer uma contribuição para nos ajudar com qualquer uma 
das tarefas acima ou patrocinar livros para distribuição gratuita, entre em 
contato.

Lama Yeshe Wisdom Archive
info@LamaYeshe.com 
www.LamaYeshe.com 

Fundação para a Preservação da  

Tradição Mahayana

A Fundação para a Preservação da Tradição Mahayana (FPMT, na sigla 
em inglês) foi fundada em 1975 por Lama Thubten Yeshe e Lama Thubten 
Zopa Rinpoche. Trata-se de uma organização internacional de estudos 
de meditação budistas e centros de retiro urbanos e rurais, monastérios, 
editoras, centros de saúde e outras atividades relacionadas. Atualmente, 
existem cerca de 150 atividades da FPMT em mais de 30 países ao redor do 
mundo.

A FPMT foi estabelecida para facilitar o estudo e a prática do budismo 
Mahayana em geral, e da tradição tibetana Gelug, fundada no século XV 
pelo grande estudioso, iogue e santo Lama Je Tsongkhapa, em particular.



O que fazer com os  
ensinamentos do Dharma

O Buddhadharma é a verdadeira fonte da felicidade para todos os seres 
sencientes. Livros como este que você tem nas mãos mostram como 
colocar os ensinamentos em prática e integrá-los à sua vida, obtendo 
assim a felicidade que procura. Portanto, qualquer coisa que contenha 
ensinamentos do Dharma ou os nomes de seus professores é mais preciosa 
do que outros objetos materiais e deve ser tratada com respeito. Para evitar 
criar o carma de não encontrar o Dharma novamente em vidas futuras, por 
favor, não coloque livros (ou outros objetos sagrados) no chão ou debaixo 
de outras coisas, não pise ou sente-se sobre eles, ou os utilize para fins 
mundanos, como apoiar mesas instáveis. Eles devem ser mantidos em um 
lugar limpo e elevado, separados de literatura mundana, e envolvidos em 
pano ao serem transportados. Estas são apenas algumas considerações.

Caso precise se desfazer de materiais do Dharma, eles não devem ser 
jogados no lixo, mas queimados de uma maneira especial. Em resumo: não 
incinere esses materiais com outros resíduos, mas sozinhos, e, enquanto 
queimam, recite o mantra OM AH HUM. Conforme a fumaça se espalha, 
visualize que ela permeia todo o espaço, levando a essência do Dharma a 
todos os seres sencientes nos seis reinos samsáricos, purificando as suas 
mentes, aliviando os seus sofrimentos e trazendo-lhes toda a felicidade, 
até e incluindo a iluminação. Algumas pessoas podem achar essa prática 
um pouco incomum, mas ela é feita segundo a tradição. Muito obrigado. 
 

Dedicação
A partir do mérito criado ao preparar, ler, refletir e compartilhar este livro 
com outros, que todos os professores do Dharma tenham vidas longas e 
saudáveis, que o Dharma se espalhe por todo o espaço infinito, e que todos 
os seres sencientes alcancem rapidamente a iluminação.

Em qualquer reino, país, área ou lugar onde este livro possa estar, que 
não haja guerra, seca, fome, doença, lesão, desarmonia ou infelicidade. Que 
haja apenas grande prosperidade, que tudo o que for necessário seja obtido 
facilmente, e que todos sejam guiados apenas por professores do Dharma 
perfeitamente qualificados, desfrutem da felicidade do Dharma, tenham 
amor e compaixão por todos os seres sencientes, e apenas beneficiem uns 
aos outros, sem prejudicarem-se.



Lama Thubten Yeshe nasceu no Tibete, em 1935. Aos seis anos, ingressou na 
grande Universidade Monástica de Sera, em Lhasa, onde estudou até 1959, 
quando a invasão chinesa do Tibete o forçou ao exílio na Índia. Lama Yeshe 
continuou a estudar e meditar na Índia até 1967, quando, com seu discípulo 
principal, Lama Thubten Zopa Rinpoche, foi para o Nepal. Dois anos de-
pois, ele estabeleceu o Monastério de Kopan, próximo a Kathmandu, com o 
objetivo de ensinar budismo aos ocidentais. Em 1974, os Lamas começaram 
a fazer turnês anuais de ensinamentos pelo ocidente, e, como resultado des-
sas viagens, uma rede mundial de centros de ensino e meditação budista - a 
Fundação para a Preservação da Tradição Mahayana (FPMT) - começou a 
se desenvolver. Em 1984, após uma década intensa de transmissão de uma 
grande variedade de ensinamentos incríveis e do estabelecimento de uma 
atividade da FPMT após outra, Lama Yeshe faleceu aos 49 anos. Ele renasceu 
como Osel Hita Torres, na Espanha, em 1985, e foi reconhecido como a re-
encarnação de Lama Yeshe pelo Dalai Lama, em 1986. A notável história 
de Lama é contada no livro de Vicki Mackenzie, “Reencarnação: O Menino 
Lama” (Wisdom Publications, 1996) e na biografia oficial de Adele Hulse, 
“Big Love, Lama Yeshe”.

Lama Thubten Zopa Rinpoche nasceu em Thangme, no Nepal, em 1945. 
Aos três anos de idade, ele foi reconhecido como a reencarnação do Lama 
de Lawudo, que vivera próximo, à vista da casa de Rinpoche em Thangme, 
em Lawudo. A descrição dos primeiros anos de Rinpoche, em suas próprias 
palavras, encontra-se em seu livro “The Door to Satisfaction”. Aos dez anos, 
ele foi ao Tibete para estudos e meditação no monastério de Domo Geshe 
Rinpoche, localizado próximo a Pagri, até que a ocupação chinesa do Ti-
bete, em 1959, forçou-o a abandonar o país buscar refúgio no Butão. Então, 
Rinpoche foi para o campo de refugiados tibetanos em Buxa Duar, locali-
zado na província de West Bengal, na Índia, onde ele conheceu Lama Yeshe, 
que se tornou o seu professor mais próximo. Os Lamas foram para o Nepal 
em 1967 e, ao longo dos próximos anos, construíram os Monastérios de 
Kopan e de Lawudo. Em 1971, Lama Zopa Rinpoche deu o primeiro dos seus 
conhecidos cursos de retiro de lamrim anuais, que continuam em Kopan até 
hoje. Em 1974, com Lama Yeshe, Rinpoche começou a viajar o mundo para 
ensinar e estabelecer centros de Dharma. Quando Lama Yeshe morreu, em 
1984, Rinpoche assumiu a posição de diretor espiritual da FPMT, que con-
tinuou a prosperar sob a sua liderança incomparável. Mais detalhes sobre a 
vida e o trabalho de Rinpoche podem ser encontrados no livro “The Lawudo 
Lama” e nos website do LYWA e da FPMT. Além de muitos livros do LYWA 
e da FPMT, outros ensinamentos publicados de Rinpoche incluem: Wisdom  
Energy (com Lama Yeshe), Transforming Problems, Ultimate Healing (Cura de-



finitiva), Dear Lama Zopa, How to Be Happy, Wholesome Fear, bem como muitas 
transcrições e livretos para prática.

Dr. Nicholas Ribush é formado pela Faculdade de Medicina da Universidade de 
Melbourne (1964), tendo conhecido o budismo no Monastério de Kopan, no Nepal, 
em 1972. Desde então, ele é aluno de Lama Yeshe e Lama Zopa Rinpoche e trabalha 
em tempo integral para a organização internacional dos Lamas, a Fundação para a 
Preservação da Tradição Mahayana (FPMT). Ele foi monge de 1974 a 1986, estabe- 
lecendo atividades de arquivamento e publicação da FPMT em Kopan, em 1973, e fun-
dando a Wisdom Publications com Lama Yeshe, em 1975. Entre 1981 e 1996, serviu 
de várias formas como diretor da Wisdom, diretor editorial e diretor de desenvolvi- 
mento. Ao longo dos anos, editou e publicou muitos ensinamentos de Sua Santidade 
o Dalai Lama, Lama Yeshe, Lama Zopa Rinpoche e muitos outros professores, esta-
belecendo e/ou dirigindo várias outras atividades da FPMT, incluindo o International 
Mahayana Institute, Tushita Mahayana Meditation Centre, o Enlightened Experience 
Celebration, Mahayana Publications, Kurukulla Center for Tibetan Buddhist Studies e 
agora o Lama Yeshe Wisdom Archive. Nicholas foi membro do conselho de diretores 
da FPMT desde a sua fundação, em 1983, até 2002.


