


co m o  g e r a r  a 

B O D H I C I T T A

p o r

R i b u r  R i n p o c h e



J a n e i r o  d e  2 0 1 0

C e n t r o  B u d i s t a  A m i t a b h a 

4 4  L o r o n g  2 5 A  G e y l a n g 

S i n g a p u r a  3 8 8 2 4 4

Tr a d u ç ã o  p a r a  o  p o r t u g u ê s :  

G r u p o  d e  Tr a d u t o r e s  d o  C e n t r o  S h i w a  L h a  

R i o  d e  J a n e i r o /  B r a s i l  -  2 0 2 4 

Tr a d u t o r :  P e d r o  Ya c u b i a n /  

R e v i s ã o  e  d i a g r a m a ç ã o :  P a u l a  Ta k a h a s h i

D e s i g n  d a  c a p a :  K e n n e d y  K o h

I S B N D  9 8 1 - 0 4 - 1 3 3 5 - 1 

@ To d o s  o s  d i r e i t o s  r e s e r v a d o s 



O  C e n t r o  B u d i s t a  A m i t a b h a  a g r a d e c e 

a o  S r .  D e r e k  G o h  p o r  s e u  g e n t i l  

a p o i o  n a  p u b l i c a ç ã o  d e s t e  l i v r o ,  

“ C o m o  g e r a r  a  B o d h i c i t t a ” .

D e d i c a ç ã o  d e  m é r i t o s  d o  p a t r o c i n a d o r

Q u e  t o d o s  o s  s e r e s  s e n c i e n t e s  s e j a m 

g u i a d o s  p e l a  J o i a  T r í p l i c e  e  p e l o s 

p r o f e s s o r e s  M a h a y a n a  p e r f e i t a m e n t e 

q u a l i f i c a d o s  e  q u e  s e j a m  c a p a z e s  d e 

e n c o n t r a r  c o n d i ç õ e s  f a v o r á v e i s  p a r a  o 

e s t u d o  e  a  p r á t i c a  d o  D h a r m a .

Q u e  t o d o s  o s  s e r e s  s e n c i e n t e s  s e j a m 

l i b e r a d o s  d o  s a m s a r a  e  p o s s a m  t r i l h a r 

n a  d i r e ç ã o  d o  c a m i n h o  à  i l u m i n a ç ã o .



Í n dic e

Prefác io . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .V 

Instr ução em sete pontos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1 

   de c au sa e  efeito 

A troc a de si  mesmo pelos outros . . . . . . . . . . . . . .  27 

Glossár io. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  71



p r e f á c io

Em 1997, os alunos do Centro Budista Amitabha foram 

abençoados com a oportunidade de receber os ensina-

mentos do grande mestre Ribur Rinpoche. Ele nos visi- 

tou duas vezes e ficou um total de três meses e meio, 

durante os quais Rinpoche ensinou o lamrim e lojong 

(transformação da mente). Este livreto foi extraído desses 

ensinamentos.

Uma breve biografia

Ribur Rinpoche nasceu em Kham, no leste do Tibete, em 

1923. Ele foi reconhecido aos cinco anos como a sexta re-

encarnação de Lama Kunga Osel, um grande erudito e 

professor que passou os últimos doze anos da sua vida 

em retiro solitário rígido. Todas as cinco reencarnações 

anteriores foram os professores principais do Monas-

tério de Ribur, em Kham.

Quando Ribur Rinpoche tinha quatorze anos, ele 

ingressou no Monastério de Sera, uma das grandes uni-

versidades monásticas Gelug em Lhasa, para dar início 

ao intenso currículo de estudos em filosofia budista, que 

culminou na sua obtenção do título de Geshe aos 25 anos. 

Durante a sua estada no Monastério de Sera, Rinpoche 



também participou de muitos ensinamentos e iniciações 

dados por seu guru raiz, Pabongka Rinpoche, o maior 

lama Gelug daquele tempo. Após receber o título de 

Geshe, Rinpoche retornou a Kham, onde passou muitos 

anos em retiro em uma pequena cabana que ele próprio 

construíra na floresta. Porém, após a invasão comunista 

chinesa em 1950, a situação em Kham tornou-se cada vez 

mais perigosa e, em 1955, ele foi aconselhado por um dos 

seus gurus, Trijang Rinpoche, a retornar a Lhasa, onde 

continuou a receber ensinamentos e a fazer retiros. No 

entanto, a situação em Lhasa também tornou-se insegu-

ra. De 1959 (o ano da revolta do povo tibetano) até 1976, 

Rinpoche vivenciou diversas atribulações e dificuldades, 

como aprisionamentos e agressões físicas, e foi um obser- 

vador impotente da terrível destruição da Revolução Cul-

tural. Contudo, durante esse tempo, ele foi capaz de man-

ter a sua mente em paz, e até mesmo feliz, por meio da 

prática dos ensinamentos que havia recebido. Rinpoche 

descreveu suas experiências da seguinte forma: “Eu 

realmente não tive a menor dificuldade durante aquelas 

condições adversas. Isso se deveu à gentileza de Lama 

Dorje Chang [Pabongka Rinpoche]. Eu havia aprendido 

dele, de alguma forma, um pouco de treinamento mental 

e, naqueles tempos difíceis, a minha mente foi imediata-

mente capaz de reconhecer a natureza da existência cícli-

ca, a natureza das emoções aflitivas, a natureza do carma 

VI	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



etc. Então, a minha mente estava realmente tranquila”.

Depois da Revolução Cultural, Rinpoche trabalhou 

com o Panchen Lama para restaurar o maior número 

possível de tesouros espirituais do Tibete. O seu principal 

feito foi a recuperação das duas estátuas mais preciosas do 

Buda Shakyamuni: o Jowo Chenpo e o Ramo Chenpo. Es-

sas duas estátuas, trazidas originalmente ao Tibete pelas 

esposas chinesa e nepalesa do Rei Songtsen Gampo (por 

volta de 617-698 d.C.), haviam sido levadas para Pequim 

durante a Revolução Cultural e guardadas, juntamente 

com milhares de outras estátuas, em diferentes depósitos 

ao longo de 17 anos, até que Rinpoche as encontrou e de-

volveu-as aos seus respectivos templos em Lhasa.

Em 1987, Rinpoche deixou o Tibete e viajou a Dharam-

sala, na Índia, para ver Sua Santidade o Dalai Lama. Desde 

então, ele vive no Monastério de Namgyal, em Dharam-

sala, onde, a pedido de Sua Santidade, ele escreveu diver-

sas biografias de grandes lamas e uma história religiosa 

completa do Tibete. Rinpoche também visitou e ensinou 

em diversos países estrangeiros – Austrália, Nova Zelân-

dia, EUA e em países da Europa. Sua cordialidade, hu-

mor, profunda sabedoria e ensinamentos práticos e rea- 

listas cativaram muitos alunos no mundo inteiro.

 

 

	 	 VII	 . . .  prefácio . . . 	 VII



Contexto dos ensinamentos

Há mais de 2500 anos, Buda Shakyamuni alcançou a ilu-

minação e começou a ensinar o caminho até esse esta-

do para que outros pudessem trilhá-lo. Os seus ensina-

mentos foram mantidos vivos até os dias de hoje graças 

à grande gentileza e aos esforços de uma linhagem inin-

terrupta de praticantes, que os aprenderam de seus mes-

tres, praticaram-nos e transmitiram-nos aos seus segui-

dores. No Tibete, os pontos essenciais dos ensinamentos 

do Buda foram condensados em um sistema conhecido 

como lamrim, ou estágios do caminho à iluminação, 

que explica todos os passos ou práticas necessários para 

alcançar a iluminação.

O lamrim consiste em três estágios ou níveis princi-

pais, de acordo com três razões ou motivações diferentes 

para a prática do Dharma. O primeiro nível, conhecido 

como o “pequeno escopo”, começa com o despertar do 

interesse pelas nossas vidas futuras. Isso ocorre quan-

do percebemos que esta vida presente pode acabar a 

qualquer momento e que, após a morte, renasceremos 

em um dos diferentes estados de renascimento possíveis. 

O pequeno escopo nos ensina como evitar o renasci-

mento em um estado desafortunado (como um animal, 

um fantasma faminto ou um ser dos infernos) e como al-

cançar um estado afortunado (como um deva, um semi-

VIII	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



deus ou um ser humano), ao tomar refúgio no Buda, no 

Dharma e na Sangha e viver as nossas vidas de acordo 

com o carma, a lei das ações e dos seus resultados.

O segundo estágio, ou o “médio escopo”, envolve 

o desenvolvimento da aspiração de libertar-se, de uma 

vez por todas, de todo o ciclo de morte e renascimento. 

Nesse escopo, o foco reside nas quatro nobres verdades: 

os sofrimentos da existência cíclica, as causas do sofri-

mento (delusões e carma), o estado de liberdade de todo 

o sofrimento (nirvana) e os meios para alcançá-lo, com a 

prática dos três treinamentos superiores de moralidade, 

concentração e sabedoria.

O terceiro estágio, ou o “grande escopo”, envolve a 

abertura do nosso coração para a situação de todos os 

seres. Ao compreender que eles todos experimentam 

um sofrimento que não desejam e que fracassam em 

suas tentativas de encontrar a paz e a felicidade que al-

mejam, desenvolvemos a aspiração de alcançar a ilumi-

nação plena com o objetivo de ajudá-los todos a também 

alcançar esse estado perfeito. Essa aspiração altruísta 

chama-se bodhicitta.

Este livreto contém extratos dos ensinamentos pre-

ciosos de Ribur Rinpoche sobre como desenvolver a 

bodhicitta e como praticar a transformação do pensa- 

mento, por meio da qual nós nos tornamos menos egoís-

tas e mais preocupados com o próximo.

	 	 IX	 . . .  prefácio . . . 	 IX



X	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .

Muitas pessoas contribuíram para este trabalho. Os 

ensinamentos de Rinpoche foram lindamente traduzi-

dos para a língua inglesa por Fabrizio Pallotti. Diversos 

alunos do Centro Budista Amitabha gentilmente trans- 

creveram as fitas, e eu editei as transcrições com a ajuda 

de Doris Low e Rise Koben.

Quaisquer erros no texto são de inteira responsabili-

dade do editor.

Sangye Khadro

Outubro de 1998



Capít ulo 1:

i n s t ru ç ã o  e m 

s e t e  p o n t o s  d e 

c au sa  e  e f e i t o



Introdução

A bodhicitta, a aspiração de alcançar a iluminação com 

o objetivo de beneficiar todos os seres sencientes, é algo 

realmente inconcebível, verdadeiramente esplêndido e 

maravilhoso. Um dos gurus do Lama Atisha disse a ele 

que realizações como a clarividência, a visão de uma dei-

dade ou uma concentração estável como uma montanha 

não são nada quando comparadas à bodhicitta. Para nós, 

essas realizações parecem incríveis. Se nós mesmos ou 

alguma outra pessoa sobre a qual ouvimos falar tivésse-

mos a visão de uma deidade, alcançássemos a clarividên-

cia ou, por meio da prática da meditação, atingíssemos 

uma concentração estável como uma montanha, vería-

mos essas realizações como inimaginavelmente fantásti-

cas. Contudo, o guru de Atisha disse-lhe: “Elas não são 

nada se comparadas à bodhicitta. Portanto, pratique-a”.

Mesmo que você tenha praticado mahamudra, dzog-

chen ou os dois estágios do tantra ioga superior [o está-

gio de geração e o estágio de consumação], e mesmo que 

você tenha obtido a visão de muitas deidades, nada disso 

é benéfico se você não possuir a bodhicitta.

Como o grande Bodhisattva Shantideva disse: “Se 

você bater todos os 84.000 ensinamentos do Buda, a es-

sência obtida é a bodhicitta.” Quando batemos o leite, 

obtemos manteiga, que é a essência do leite. Do mes-

mo modo, se examinamos e batemos todos os 84.000 

2	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



ensinamentos do Buda, a essência deles é a prática da 

bodhicitta. Portanto, é extremamente importante que 

nos empenhemos em realizar a experiência espontânea 

e sem esforço da bodhicitta. No mínimo, devemos tentar 

o nosso melhor para gerar a experiência não espontânea 

da bodhicitta, da bodhicitta que surge do esforço.

Para a prática e geração da bodhicitta, há duas li- 

nhagens principais de instrução. A primeira é a instrução 

em sete pontos de causa e efeito, enquanto a segunda é a 

instrução de trocar-se pelos outros.

A primeira, a instrução em sete pontos de causa e 

efeito, pela qual você gera a bodhicitta com base no desen-

volvimento do amor afetuoso por todos os seres sencien-

tes, foi a prática utilizada por grandes pânditas indianos 

como Chandrakirti, Chandragomin, Shantarakshita e 

outros. A segunda, a instrução de trocar-se pelos outros, 

vem sobretudo de Shantideva. Quer você escolha treinar 

a sua mente na instrução em sete pontos ou na troca de si 

pelos outros, o resultado será a geração da bodhicitta na 

sua mente.

O grande santo Atisha demonstrou um interesse ex-

traordinário pela bodhicitta. Para obter as instruções com-

pletas da prática, ele embarcou em uma longa jornada à 

ilha de Sumatra, na Indonésia, para estudar com o grande 

mestre Serlingpa, ignorando as muitas dificuldades que 

foi obrigado a suportar ao longo do caminho. Hoje, pode- 

	 . . . instrução em sete pontos de causa e efeito. . . 	 3



mos viajar à Indonésia em um barco velocíssimo ou em um 

avião, mas, naquele tempo, Atisha levou treze meses para 

chegar lá. Uma vez na ilha, ele recebeu as instruções expe-

rienciais completas do mestre Serlingpa tanto da técnica 

em sete pontos como da troca de si pelos outros. Então, 

ele praticou aos pés do seu mestre durante doze anos, até 

que desenvolveu plenamente a bodhicitta. Assim, Lama 

Atisha recebeu ambas as linhagens de instrução: a técnica 

em sete pontos e a troca de si pelos outros.

Embora ele detivesse as duas linhagens, Atisha en-

sinava, em público, para grandes assembleias de discípu-

los, apenas a técnica em sete pontos, e conferia secreta-

mente as instruções da troca de si pelos outros somente a 

um grupo seleto de discípulos qualificados. Quando Ati-

sha foi ao Tibete, ele deu as instruções de trocar-se pelos 

outros somente ao seu discípulo principal, Dromtonpa.

Mais tarde, o grande Lama Tsongkhapa, o Protetor 

de todos os seres, condensou as duas instruções em uma 

só prática que consiste em onze pontos. Quando você 

recebe os ensinamentos sobre bodhicitta, você recebe as 

duas instruções separadas, mas, ao meditar de fato em 

bodhicitta – ao treinar a sua mente –, você combina am-

bas as instruções e medita nos onze pontos. A combi-

nação das duas instruções em uma única prática com o 

propósito de treinar a mente na meditação é considerada 

um traço distintivo da grandeza da tradição Gelug.

4	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



Em uma prece composta por Lama Pabongka Dor-

je Chang, suplicando para realizar a doutrina de Lama 

Tsongkhapa, ele escreveu: “Unindo ambas as práticas da 

mente preciosa, a técnica em sete pontos e a de trocar-se 

pelos outros, esta grandeza não compartilhada por ter-

ceiros, que eu possa assim realizar a doutrina de Lama 

Tshongkhapa”. “Não compartilhada por terceiros” sig-

nifica que essa união das duas práticas concebida por Je 

Rinpoche é uma abordagem única não encontrada nas 

outras tradições.

Eu recebi estes ensinamentos pela primeira vez dos 

lábios sagrados do incrivelmente gentil Lama Pabong-

ka Dorje Chang, quando ele ensinou, durante quatro 

meses, os oito grandes textos do lamrim no Monas-

tério de Sera, no Tibete. Eu era bastante jovem naquele 

tempo. Quando ele chegou ao ponto de explicar a tro-

ca de si mesmo pelos outros, ele deu ensinamentos 

sobre A transformação da mente em sete pontos. Depois, 

eu recebi esses ensinamentos duas vezes do falecido  

Kyabje Trijang Rinpoche.

A instrução em sete pontos de causa e efeito

Com relação à instrução em sete pontos de causa e efeito, 

começamos meditando sobre equanimidade e avança-

mos pelos seguintes passos:

	 . . . instrução em sete pontos de causa e efeito. . . 	 5



1.	 Reconhecimento de todos os seres sencientes como 

nossas mães

2.	 Reconhecimento da gentileza dos seres sencientes mães

3.	 Retribuição dessa gentileza

4.	 Amor afetuoso

5.	 Grande compaixão

6.	 A intenção extraordinária

7.	 Bodhicitta

Os primeiros seis pontos, do reconhecimento de to-

dos os seres sencientes como nossas mães em diante, são 

as causas que dão origem ao resultado, a bodhicitta.

A maneira como essas realizações acontecem gra- 

dualmente deve-se ao fato de que a bodhicitta, o pensa-

mento de atingir a iluminação com o objetivo de benefi-

ciar todos os seres sencientes, surge de um senso de res- 

ponsabilidade e deve ser precedida por ele. Em tibetano, 

o termo para isso é “lhagsam”, às vezes traduzido como 

“intenção extraordinária”, “atitude excepcional” ou “res- 

ponsabilidade universal” – trata-se de um sentimento de 

responsabilidade para beneficiar todos os seres sencien-

tes. Para que essa intenção aconteça, você deve desejar 

intensamente que todos os seres sencientes se libertem 

do sofrimento – isso é a grande compaixão. Para que ela 

surja, você precisa ter desenvolvido o amor afetuoso por 

6	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



todos os seres sencientes. Agora, neste momento, temos 

amor afetuoso pelos nossos entes queridos, mas não por 

aqueles que não são nossos íntimos. Para gerar esse amor 

afetuoso por todos, é preciso desenvolver um profundo 

sentimento de proximidade dos seres sencientes, e a ma-

neira de fazê-lo é por meio do reconhecimento de que to-

dos eles foram nossas mães, percebendo a sua gentileza e 

gerando o desejo de retribuí-la. Essa instrução é denomi- 

nada técnica de causa e efeito porque os pontos poste- 

riores surgem após a geração dos pontos precedentes.

Você não deve abordar essa prática com uma mente 

limitada, pensando: “Ah, essa prática é avançada demais 

para mim. Ela vai demandar tanto tempo, tanta energia. 

Não conseguirei desenvolver uma mente tão preciosa”. 

Essa não é a atitude correta. Você não deve ter medo, pois 

essas instruções são extremamente profundas e podero- 

sas. Se você treinar a sua mente de uma maneira con-

tínua, passo a passo, com persistência, não há dúvidas 

de que obterá êxito. De modo geral, todas as instruções 

da antiga tradição Kadampa são muito poderosas e efica- 

zes. Além disso, há ainda as instruções combinadas pelo 

grande Lama Tsongkhapa, cuja experiência baseou-se na 

sua relação especial com Manjushri, com quem ele tinha 

comunicação direta. Essas diretrizes são extremamente 

poderosas e eficazes, então não pense que elas são avança-

das demais e que é impossível desenvolver a bodhicitta.

	 . . . instrução em sete pontos de causa e efeito. . . 	 7



Equanimidade

Antes de começar a treinar a sua mente no primeiro 

passo, o reconhecimento de todos os seres sencientes 

como sua mãe, você deve desenvolver o pensamento de 

equanimidade. É como fazer uma pintura: se você qui-

ser pintar uma imagem, é necessário, primeiro, assegu-

rar-se que a superfície é lisa e uniforme, sem saliências 

ou irregularidades. Do mesmo modo, antes de ser capaz 

de praticar a meditação do reconhecimento de todos os 

seres sencientes como sua mãe, você deve uniformizar 

a sua mente por meio da equanimidade em relação a to-

dos. Em outras palavras, você precisa aprender a parar de 

discriminar entre os seres sencientes, sentindo-se próxi-

mo de uns e distante de outros. A maneira de fazê-lo é 

por meio do desenvolvimento da equanimidade.

Agora, eu explicarei como meditar para o desen-

volvimento da equanimidade. Àqueles já familiarizados 

com estas instruções, por favor, meditem enquanto en-

sino. Aos iniciantes, por favor, prestem muita atenção e 

tentem reter as instruções em suas mentes. Peço a todos 

que tentem ter a intenção de desenvolver a bodhicitta, 

com o pensamento de que vocês realmente precisam 

gerar essa realização em suas mentes. Como já men-

cionei, essas instruções dos lamas Kadampa são muito 

poderosas e eficazes, especialmente as que unem a técni-

ca dos sete pontos de causa e efeito com a de trocar-se 

8	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



pelos outros, conforme ensinado por Lama Tsongkhapa. 

Então, por favor, sejam diligentes e gerem esta firme in-

tenção: “Eu decididamente praticarei e desenvolverei a 

bodhicitta na minha mente”.

Visualize diante de você três pessoas: primeiro, al-

guém que o incomode – basta ver ou pensar nele ou nela 

para que a sua mente se entristeça. Ao lado dele ou dela, 

visualize alguém que você ama ou de quem é próximo 

– ao ver essa pessoa, a sua mente se alegra. E, ao lado des-

sa pessoa, visualize um estranho, alguém que não é nem 

benéfico nem nocivo para você. Ao pensar nessas três 

pessoas, você sente aversão por aquela da qual não gos-

ta, apego pela que é próxima de você e indiferença com 

relação ao estranho.

Agora, pensando sobre a pessoa da qual você não 

gosta, pergunte-se: “Por que eu não gosto dessa pessoa? 

Qual é a razão dela me perturbar tanto? O que ela fez 

para mim?” Você chegará à conclusão de que isso acon-

tece porque ela lhe causou um pouco de mal nesta vida. 

Neste momento, você deve pensar sobre a inconstância 

de amigos e inimigos, como explicado no lamrim na 

seção para a pessoa do escopo médio. Essa é uma das 

desvantagens da existência cíclica: não é possível ter cer-

teza quanto a amigos e inimigos; às vezes, um amigo se 

torna um inimigo e, às vezes, um inimigo se torna um 

amigo. Pense desta maneira: “Embora essa pessoa tenha 

	 . . . instrução em sete pontos de causa e efeito. . . 	 9



me causado um pouco de mal nesta vida por um brevís-

simo período, em muitas vidas anteriores desde tempos 

sem princípio, ela teve grande afeição por mim e fomos 

próximos por longa data. O mal que ela me causou nes-

ta vida é tão pequeno se comparado à proximidade e ao 

afeto que nutrimos um pelo outro desde tempos sem 

início, mas, ainda assim, eu a trato como uma inimiga 

definitiva, como o objeto supremo a ser evitado. Isso é 

completamente equivocado!” Para domar os seus senti-

mentos de aversão com relação a essa pessoa, você preci-

sa pensar repetidamente desse modo.

Ao lado dela, encontra-se a pessoa da qual você gos-

ta, que o enche de alegria tão logo você a vê. A sua estima 

por ela é a de um amigo definitivo, mais próximo de você 

do que todos os outros. Você sente tanto apego por essa 

pessoa que é provável que não queira separar-se dele ou 

dela sequer por um instante. Se examinar as razões dis-

so, você descobrirá que ela o favoreceu de algum modo 

nesta vida, com recursos ou outras coisas. Baseada em 

alguns pequeníssimos benefícios e por motivos bastan-

te limitados, a sua mente se alegra e se agita tanto. Con-

tudo, pense: “Embora essa pessoa tenha me beneficiado 

um pouco nesta vida, ela nem sempre foi minha amiga. 

Em muitas vidas passadas desde tempos sem princípio, 

ela também foi uma inimiga. Ela me feriu tanto que bas-

tava vê-la para sentir uma forte aversão. Não é razoável 

10	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



que eu tenha tanto apego e desejo por essa pessoa ape-

nas porque ela me beneficiou, está me beneficiando e me 

beneficiará, pois ela também já fez o oposto.” Ao pensar 

dessa maneira reiteradas vezes, você será capaz de domi-

nar o seu sentimento de apego.

Agora, volte a sua atenção ao estranho. A sua atitude 

com relação a ele é a seguinte: “Eu não conheço essa pes-

soa e não me importo com ela. Ela não teve nenhuma 

relação comigo no passado, não tem nenhuma relação 

comigo agora e não terá no futuro, então, quem se im-

porta”. Essa atitude também é completamente equivoca-

da. Você deve pensar: “Nesta vida, essa pessoa não é nem 

um inimigo, nem um amigo, mas, em vidas anteriores, 

ela foi o meu inimigo muitas vezes e, muitas vezes tam-

bém, ela foi um amigo querido, alguém muito próximo a 

mim. Logo, é totalmente injustificado sentir indiferença 

por ela”. Assim como você igualou seus sentimentos 

com relação ao amigo e ao inimigo, ao pensar dessa ma-

neira reiteradamente, você deve igualar os sentimentos 

com relação ao estranho.

Portanto, quando você meditar, primeiro pense que 

não há absolutamente nenhuma razão para irritar-se 

tanto e sentir tamanha aversão por um inimigo que, por 

muitas vezes, foi o seu amigo mais querido. Você preci-

sa pensar nisso uma e outra vez a fim de dominar a sua 

aversão e igualar a sua mente com relação àquela pessoa. 

	 . . . instrução em sete pontos de causa e efeito. . . 	 11



Do mesmo modo, pense que não há nenhum motivo 

para se apegar tanto a uma pessoa próxima, ao seu ami-

go, pois ele foi o seu inimigo diversas vezes. Pense sobre 

isso reiteradamente a fim de domar o seu apego e igualar 

a sua mente com relação a essa pessoa.

Quando consideramos essas três pessoas distintas, 

nós o fazemos de acordo com estas três categorias: 

amigos, inimigos e estranhos. Contudo, nenhuma delas 

existe dessa maneira para sempre: ninguém é um amigo, 

um inimigo ou um estranho o tempo todo. Logo, eles 

são todos iguais. Não há absolutamente nenhuma razão 

para sentir apego por uma pessoa, aversão por outra e 

distância e indiferença por um terceiro.

Se nós examinarmos o que essas pessoas são real-

mente, por si mesmas, chegaremos à conclusão de que são 

seres sencientes. E elas todas são exatamente iguais em 

desejarem a felicidade e evitarem o sofrimento. Portan-

to, não há a menor razão para discriminá-las com apego, 

aversão e indiferença. Elas são todas idênticas. Você deve 

chegar a essa conclusão e meditar sobre ela reiterada-

mente. Ao fazê-lo de modo contínuo, você chegará ao 

ponto em que realmente desenvolve a equanimidade com 

relação a todos os seres sencientes. Você sentirá que eles 

são todos iguais para você; os seus sentimentos por eles 

serão os mesmos. Esse é o resultado esperado.

Ainda que você possa recitar, todos os dias, a prece 

12	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



dos quatro pensamentos incomensuráveis – “Que todos 

os seres sencientes tenham felicidade e as causas da feli-

cidade; que todos os seres sencientes se libertem do sof-

rimento e das causas do sofrimento” etc. – até que você 

tenha realmente desenvolvido a equanimidade, será 

como se recitasse o seguinte: “Que todos os seres sen-

cientes tenham felicidade e as causas da felicidade; que 

todos os seres sencientes se libertem do sofrimento e das 

causas do sofrimento – mas apenas aqueles de quem eu 

gosto, não os que não gosto.” Não importa a frequên-

cia ou o fervor com que você recita esses versos, até que 

você tenha desenvolvido a equanimidade, eles não serão 

nada além de meras palavras. Portanto, desenvolvê-la é 

de suma importância e, mesmo que você passe meses ou 

até anos meditando exclusivamente em equanimidade 

para obter essa realização, seria uma maneira extrema-

mente benéfica de praticar meditação. Se você for capaz 

de pacificar os seus sentimentos de apego e aversão por 

amigos e inimigos, isso será muito valioso para a tran-

quilidade da sua mente.

O reconhecimento de todos os seres sencientes  
como nossas mães

O próximo ponto, reconhecer todos os seres sencien-

tes como nossas mães, é, na realidade, o primeiro pas-

so no desenvolvimento da bodhicitta. Lama Pabongka 

	 . . . instrução em sete pontos de causa e efeito. . . 	 13



Dorje Chang disse que esse ponto não é fácil e leva um 

longo tempo para ser aperfeiçoado. Contudo, ele é cru-

cial e indispensável, já que você somente será capaz de 

desenvolver os passos seguintes com base nesse reco- 

nhecimento. Não podemos avançar sem ele. Portanto, é 

imprescindível dar-lhe bastante atenção.

De modo geral, ao meditar, você usa raciocínio per-

feito e citações. Aqui, neste tema de reconhecer todos os 

seres como sua mãe, é muito importante usar o raciocí-

nio. Embora você também seja capaz de desenvolver a 

mesma compreensão com base em citações, há uma dife- 

rença na maneira como a mente é ativada por meio de 

citações e raciocínio – com este, ela é mais poderosa. O 

raciocínio específico a ser invocado aqui é o da continui-

dade sem princípio da mente.

Primeiro, é preciso estabelecer que a continuidade da 

mente não tem um princípio. Comece pensando que a 

sua mente de hoje é o resultado da sua mente de ontem. 

E a mente de ontem veio da mente de anteontem. Você 

retrocede assim, um dia após o outro. A mente de cada 

dia é o resultado da mente do dia precedente. Também, a 

mente de cada momento é o resultado do momento an-

terior. Ao retroceder dessa maneira, você descobre que a 

mente é uma continuidade. Cada momento é o resultado 

do momento prévio.

Continue voltando e chegue até o momento da sua 

14	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



concepção; pense sobre como a mente de um recém- 

nascido também é uma continuidade que necessita 

de um momento anterior de mente para ser gerada. A 

mente do recém-nascido é a continuação da mente do 

feto que estava no útero da mãe. E, se continuar a retro-

ceder desta maneira, você não será capaz de encontrar 

um início1. Não é possível identificar um momento que 

você possa apontar como o início da mente e dizer: “A 

mente começou aqui”. Isso ocorre porque qualquer mo-

mento da mente precisa de um momento anterior para 

ser gerado. Desse modo, você é capaz de estabelecer que 

o contínuo da mente não tem um princípio. Não existe 

um momento singular de mente que possa ser apontado 

como o primeiro.

Ao considerar essas razões, você conclui que o 

número dos seus renascimentos é infinito. Não só isso, 

mas em todos esses renascimentos, assim como o desta 

vida, você precisou de uma mãe. Para cem renascimen- 

tos, você precisaria de cem mães; para mil renascimen-

tos, seriam necessárias mil mães etc. Como você teve in-

finitos renascimentos, você teve incontáveis mães.

Então, ao pensar com bastante cuidado sobre esses 

pontos, você perceberá que não só teve inúmeros re- 

 

1 Aqui, a implicação é que a mente da criança recém-concebida é a continua- 
ção da mente de uma vida anterior, a qual, por sua vez, veio de outra vida e 
assim por diante, sem um princípio.

	 . . . instrução em sete pontos de causa e efeito. . . 	 15



nascimentos, mas também mães infinitas. Além disso, 

embora os seres sencientes também sejam incontáveis, 

o número de seres sencientes existente é menor do que 

o número de mães que você teve. Você renasceu infinitas 

vezes em todos os diferentes tipos de corpos, e o número 

de seres sencientes necessários para terem sido suas mães 

excede o número de seres sencientes na existência. Logo, 

como o número de vezes que você renasceu e o número 

de mães que você teve é maior do que o número de seres 

sencientes, isso significa que cada um dos seres sencientes 

foi a sua mãe não apenas uma, mas inúmeras vezes.

Comece pela sua mãe desta vida, pensando que ela 

foi a sua mãe incontáveis vezes em renascimentos an-

teriores. Quando você tiver adquirido um pouco de ex-

periência com esta ideia de um modo tal que a sua mente 

se transforma em relação à sua mãe, agora pense o mes-

mo sobre o seu pai – que ele foi a sua mãe incontáveis 

vezes. Em seguida, reflita sobre como os seus amigos 

foram sua mãe infinitas vezes. Depois, pense em seus ini- 

migos – até eles foram sua mãe diversas vezes. Por fim, 

amplie o seu escopo e inclua todos os seres sencientes – 

medite sobre como todos foram sua mãe.

Você precisa meditar nesse tema reiteradas vezes du-

rante um longo período. Enquanto treina a sua men-

te dessa maneira, utilize as diferentes escrituras do 

lamrim, que explicam diversos pontos e formas de 

16	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



meditação, além de serem uma fonte de muita inspi-

ração. Peça esclarecimentos ao seu professor espiri- 

tual que ajudem a aclarar a sua mente; você deve, ainda, 

discutir o tema com os seus amigos do Dharma. Ao pen-

sar dessa maneira uma e outra vez, você chegará ao pon-

to em que perceberá que todos os seres sencientes foram 

suas mães, incluindo um pequeno inseto como uma for-

miga. Até mesmo quando você vir o menor dos insetos, 

terá a certeza de que esse ser foi sua mãe gentil muitas 

vezes, de que ele cuidou de você da melhor maneira pos-

sível e de que você depositou toda a sua confiança nele. 

Diz-se que o grande Atisha, que realizou este ponto por 

completo, enchia-se imediatamente com um profundo 

sentimento de respeito sempre que encontrava qualquer 

ser senciente. Ele unia suas mãos e dizia: “Precioso ser 

senciente, tão gentil.”

O reconhecimento da gentileza dos seres sencientes mães

O próximo passo na meditação é reconhecer a gentileza 

dos seres sencientes mães. Não basta reconhecer que to-

dos os seres sencientes foram suas mães, você também 

tem que reconhecer a profundidade da gentileza deles. 

Por exemplo, a sua mãe desta vida foi tão gentil, carre-

gando-o dentro dela, desde a sua concepção, por nove 

longos meses, sempre muito atenta ao que comia e bebia 

	 . . . instrução em sete pontos de causa e efeito. . . 	 17



e fazendo tudo com o único intuito de cuidar de você. 

Inclusive o fato de você estar vivo e ser capaz de aprender 

e praticar o Dharma deve-se inteiramente à gentileza da 

sua mãe, que o carregou em seu útero e cuidou tão bem 

de você desde a sua concepção.

Ela cuidou muito bem de você enquanto você estava 

em seu útero e também depois do seu nascimento. Ao 

chegar a este mundo, você era completamente indefeso, 

como um pequeno inseto, incapaz de fazer qualquer coi-

sa. Ainda assim, a sua mãe tratou-o como se você fosse 

uma joia inestimável – cuidando de você continuamente 

da melhor maneira possível, dia e noite, sem nenhum 

outro pensamento na mente a não ser o seu bem-estar. 

Ela o alimentou, limpou, vestiu com roupas macias, 

levou-o aqui e acolá para alegrá-lo e fez até caretas e 

gestos para que você sorrisse. Devido a esse sentimento 

constante de amor e preocupação, a mente dela sempre 

se enchia de medo de que você adoecesse ou se ferisse – 

tanto que ela tinha dificuldade em dormir à noite.

Você aprendeu a andar devido à gentileza da sua mãe 

– ela o ajudou a ficar de pé e a dar o seu primeiro passo, 

depois o segundo e assim por diante. Você também apren-

deu a pronunciar as suas primeiras palavras em razão da 

gentileza da sua mãe e também do seu pai. Com o passar 

do tempo, você foi capaz de estudar e aprender muitas 

outras coisas, mas somente devido à capacidade de andar 

18	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



e falar, que você aprendeu graças à gentileza da sua mãe.

No passo anterior, você compreendeu que todos os 

seres sencientes foram suas mães e, com esta meditação, 

você compreende que não apenas a sua mãe desta vida 

presente tem sido incrivelmente gentil, mas que todos 

os incontáveis seres sencientes foram igualmente gentis 

com você.

A retribuição dessa gentileza

O próximo passo refere-se à geração do desejo de retribuir 

a gentileza de todos os seres sencientes mães. Pergunte-se: 

“Será que sou capaz de retribuir a gentileza deles?” Então, 

pense: “Eu tenho que ser capaz de retribuir essa gentile-

za porque possuo circunstâncias muito afortunadas: 

encontrei o Dharma, conheci professores perfeitos, 

descobri o caminho e tenho todas as condições ade- 

quadas à prática. Logo, preciso fazer o máximo que pu-

der para liberar os seres sencientes mães do sofrimento e 

proporcionar-lhes a felicidade que desejam. Eu tenho que 

fazer isto para retribuir a gentileza deles”.

Claro, retribuir a gentileza dos seres sencientes tam-

bém inclui ajudá-los no nível convencional, fazendo o seu 

melhor para dar comida aos que têm fome, bebida aos 

que têm sede, roupas e outras coisas materiais. Porém, 

a maneira mais importante de ajudar todos os seres sen-

	 . . . instrução em sete pontos de causa e efeito. . . 	 19



cientes é liberando-os completamente de todos os seus 

sofrimentos e dando-lhes toda a felicidade a que aspiram. 

Você deve sempre trazer este pensamento à mente.

Amor afetuoso

O próximo passo, o amor afetuoso, é o tipo de amor 

que uma mãe sente pelo seu filho único. Ao olhar para a 

criança, a mãe a vê como especialmente bela e sente um 

grande amor por ela. Aqui, você gera esse mesmo tipo de 

amor afetuoso com relação a todos os seres sencientes, 

vendo-os todos de uma maneira particularmente bela e 

radiante.

Na verdade, se você já gerou os passos anteriores de 

reconhecer todos os seres sencientes como sua mãe, reco- 

nhecer a gentileza deles e desejar retribuir-lhes essa gentile-

za, você não precisará de esforço ou pensamentos adicio-

nais para desenvolver o amor afetuoso. Devido à força das 

realizações precedentes, ele surgirá espontaneamente.

Ao meditar sobre o amor, você também precisa re-

fletir que todos os seres sencientes, ainda que desejem a 

felicidade, são completamente desprovidos dela, especial-

mente da felicidade pura, sem contaminação. Por meio 

dessa meditação, você gera um desejo intenso de que to-

dos os seres sencientes obtenham a felicidade e as suas 

causas, e que de fato permaneçam felizes. Além disso, gere 

20	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



o desejo de que você próprio fará com que isso aconteça. 

Do fundo do seu coração, peça ao seu lama que lhe conce-

da as bênçãos para que você seja capaz de fazer isso.

Grande compaixão

O próximo passo é a grande compaixão. Esta é uma das 

características especiais dos ensinamentos do Buda, 

e Lama Tsongkhapa a enfatiza especificamente como 

uma causa especial que produz efeitos bastante espe-

ciais. Além disso, o grande Chandrakirti, na introdução 

de Ingressando no Caminho do Meio, de sua autoria, presta 

homenagem à grande compaixão, ressaltando a sua im-

portância fundamental no início, no meio e no fim. No 

início, ela é a semente que lhe permite ingressar no cami- 

nho Mahayana. No meio, enquanto você se empenha nas 

atividades das seis perfeições dos bodhisattvas, ela é a 

própria alma da sua prática. No fim, ela causa o amadu- 

recimento do resultado, a budeidade, e possibilita todos 

os feitos maravilhosos do Buda para o benefício dos seres 

sencientes. Portanto, a grande compaixão é louvada como 

extremamente importante no início, no meio e no fim.

Afirma-se que, no começo, com vistas ao desenvolvi-

mento da grande compaixão, é muito benéfico observar 

e refletir sobre o modo como um açougueiro abate um 

animal – cortando a sua garganta, arrancando as suas 

	 . . . instrução em sete pontos de causa e efeito. . . 	 21



vísceras, puxando a sua pele. O uso desse exemplo é uma 

maneira fácil e poderosa de meditar sobre a grande com-

paixão. Aqui, em Cingapura, há um mercado que frequen-

to para comprar animais e liberá-los. Seria extremamente 

proveitoso visitá-lo e observar a situação, refletindo tan-

to sobre os animais mortos como sobre aqueles que os 

abatem.

Uma vez que você tenha começado a gerar a grande 

compaixão, reflita acerca das mesmas meditações uti-

lizadas durante o treinamento da sua mente no pequeno 

escopo do lamrim, pensando detalhadamente sobre os  

sofrimentos dos três reinos inferiores, dos infernos etc.2 

Contudo, desta vez, você gera compaixão ao pensar nos  

sofrimentos de seres sencientes específicos: os sofrimen-

tos de calor e frio extremos dos seres dos infernos, os 

sofrimentos de fome e sede extremas dos pretas e os so- 

frimentos dos animais.

Qual é a evidência ou o sinal de que você gerou a 

grande compaixão em sua mente? Você passa a sentir 

o desejo de que todos os seres sencientes se libertem do 

sofrimento da mesma forma que uma mãe se sentiria em 

relação ao seu filho único. Quando uma mãe vê o filho 

enfrentando sofrimento intenso, ela sente um desejo in-

2  Na seção do pequeno escopo do lamrim, imaginamos que renascemos nos 
reinos inferiores com o objetivo de gerar um medo saudável e de desenvolver 
a determinação de evitar tais renascimentos, tomando refúgio e vivendo de 
acordo com a lei do carma.	

22	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



suportável de que ele se livre completamente desse sofri-

mento. Sentir essa mesma vontade intensa com relação a 

cada um dos seres sencientes é o sinal de que você gerou 

a grande compaixão.

A intenção extraordinária

O próximo passo é a intenção extraordinária. Ela é o sen-

timento de que você mesmo, sozinho, tem a responsa- 

bilidade de eliminar por completo os sofrimentos de to-

dos os seres sencientes, bem como de trazer-lhes toda a 

felicidade que almejam. É o mesmo senso de responsabi- 

lidade que um filho ou filha sentiria com relação à sua 

mãe – o sentimento de responsabilidade por fazê-la fe-

liz e libertá-la do sofrimento. Portanto, quando você tem 

essa mesma sensação com relação a todos os seres sen-

cientes e sente que você mesmo, sozinho, alcançará esse 

objetivo, então a intenção extraordinária foi gerada. Ela 

é “extraordinária” porque é mais excepcional ou supre-

ma do que a intenção dos Ouvintes e dos Realizadores 

Solitários, aqueles que praticam o veículo individual.

A intenção extraordinária pode ser comparada a 

estar na posição de socorrer uma pessoa caindo de um 

penhasco, na qual você se sente responsável por salvá-la. 

Do mesmo modo, quando você tem um profundo sen-

so de responsabilidade por eliminar o sofrimento de to-

	 . . . instrução em sete pontos de causa e efeito. . . 	 23



dos os seres sencientes e oferecer-lhes toda a felicidade 

que desejam, isso é a intenção extraordinária. Ela tam-

bém pode ser chamada de “atitude excepcional” ou “res- 

ponsabilidade universal”.

Bodhicitta

O próximo passo é a geração de fato da bodhicitta, tam-

bém chamada de “geração da mente”. Isso ocorre a partir 

da seguinte reflexão: “Será que eu realmente tenho a ca-

pacidade de realizar o objetivo de eliminar por completo 

o sofrimento dos seres sencientes e trazer-lhes toda feli-

cidade? Na verdade, até aqui, eu não sou capaz de realizar 

isso sequer para um único ser senciente. E, se eu busco 

alguém que de fato tenha a capacidade plena de realizar 

essa meta, esse alguém é apenas o Buda. Somente ele tem 

as qualidades corretas, devido ao seu poder, ao seu co- 

nhecimento e à sua habilidade de alcançar, espontanea-

mente, o benefício de todos os seres sencientes”. Nesse 

momento, você deve refletir sobre as qualidades do Buda 

como um objeto digno de refúgio, tal como você fez na 

meditação do lamrim do praticante do pequeno escopo.

Na sequência, gere o pensamento de que você alcan- 

çará o benefício de todos os seres sencientes ao obter, você 

próprio, as qualidades do Buda. Isso significa que você 

gera a mente da bodhicitta ao pensar: “Eu tenho que alcan- 

24	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



çar a iluminação suprema para beneficiar todos os seres 

sencientes”. Esse desejo de se tornar um buda não sig-

nifica apenas o abandono do que quer que tenha que ser 

abandonado com o objetivo de realizar o propósito com-

pleto para si mesmo. Anteriormente, você gerou o grande 

amor e a grande compaixão para realizar o benefício de 

todos os seres sencientes; portanto, é por esse propósito 

que você, agora, gera o desejo de tornar-se um buda.

Verifique também: “Será que sou realmente capaz 

de fazer isso?” Sim, você definitivamente está em uma 

posição em que pode tornar-se um buda para o benefício 

de todos os seres sencientes. Na verdade, não há melhor 

situação do que a que você se encontra agora. Você tem 

um precioso renascimento humano e encontrou profes-

sores perfeitos e o caminho Mahayana. Isso significa que 

você está na melhor situação para realizar a budeidade 

com o objetivo de beneficiar todos os seres sencientes.

Além disso, você conheceu os ensinamentos per-

feitos do grande Lama Tsongkhapa. Ao confiarem nesses 

ensinamentos inacreditáveis, muitos praticantes do pas-

sado, com base na obtenção do precioso renascimento 

humano, foram capazes de alcançar a realização supre-

ma naquela mesma vida. Alguns indivíduos, como o 

onisciente Gyalwa Ensapa, conseguiram atingir essa rea- 

lização em um período ainda mais curto – doze anos ou 

até mesmo três anos. Esses praticantes tinham a mesma 

	 . . . instrução em sete pontos de causa e efeito. . . 	 25



base – o corpo humano precioso e as outras condições 

– que você tem agora. Portanto, esteja confiante de que 

você possui a base que lhe permitirá tornar-se um buda.

A forma deliberada da bodhicitta – a experiência da 

bodhicitta que surge do esforço – é conhecida em tibeta- 

no como “a bodhicitta que é como a camada externa 

da cana-de-açúcar”. A forma espontânea da bodhicitta 

dá-se quando o desejo de alcançar a iluminação para o 

benefício dos seres sencientes surge espontaneamente 

na sua mente assim que você se encontra com qualquer 

ser senciente, não importando quem ele ou ela seja. Ter 

essa experiência espontânea e sem esforços é um sinal de 

que você atingiu a verdadeira realização da bodhicitta. 

Uma vez que você tenha gerado a realização da bodhi- 

citta, você conquista o nome de “Filho dos Vitoriosos”.

Isso conclui a explicação de como gerar a bodhicitta 

por meio da instrução em sete pontos de causa e efeito.

26	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



Capít ulo 2:

A  t ro c a  d e  s i  m e s m o

pe l o s  ou t ro s



O segundo método para gerar a bodhicitta é a troca 

de si mesmo pelos outros. A prática de igualar-se e tro-

car-se pelos outros, combinada com tonglen, ou dar e 

tomar, é conhecida como “treinamento da mente” (lo-

jong). Se estudarmos a linhagem dessas instruções, elas 

tiveram início com o Buda Shakyamuni e Manjushri, e 

foram passadas adiante por eles em uma linhagem inin-

terrupta de grandes mestres que inclui Shantideva. O 

grande mestre Atisha recebeu a linhagem do Lama Ser-

lingpa. Quando ele foi ao Tibete, ensinou publicamente 

a instrução em sete pontos de causa e efeito, mas passou 

a instrução da troca de si pelos outros somente a Drom-

tonpa, pois lhe parecia que seus outros discípulos não 

eram interlocutores adequados para ela.

Dromtonpa manteve essa linhagem bastante secre-

ta – dos seus muitos discípulos, ele a passou somente ao 

seu principal, o preeminente amigo virtuoso Kadampa, 

Geshe Potowa. Ele também manteve as instruções ex-

tremamente secretas. Embora também tenha tido muitos 

discípulos, Geshe Potowa passou-as apenas ao grande 

Langri Tangpa e ao Geshe Sharawa. Geshe Langri Tang-

pa, fundamentado na transmissão e na sua realização 

das instruções, compôs o renomado texto Os oito versos de 

transformação da mente. Porque as instruções foram colo-

cadas no papel, elas se tornaram mais acessíveis e muitas 

pessoas as aprenderam e praticaram. Depois, o grande 

28	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



mestre Chekawa as conheceu. Geshe Chekawa era um 

erudito nas cinco ciências, mas não estava satisfeito com 

os seus conhecimentos e queria aprender o Dharma. Um 

dia, ele ouviu duas linhas de Os oito versos de transformação 

da mente, que afirmam:

Ofereça aos outros todo ganho e fortunas,

E assuma para si todas as perdas e fracassos.

Geshe Chekawa ficou intrigado com essas linhas e 

queria compreender como de fato praticar o oferecimen-

to de toda vitória e benefícios aos outros e a tomada para 

si de todas as perdas e fracassos. Então, ele partiu em 

busca dessas instruções. Ele viajou à região de Penbo, no 

Tibete, onde Geshe Langri Tangpa vivia, mas descobriu 

que o grande mestre já havia morrido. Felizmente, ele co- 

nheceu um discípulo do Geshe Langri Tangpa, o mestre 

Geshe Sharawa, que lhe passou as instruções completas 

da troca de si pelos outros. Ao praticá-las, Geshe Cheka-

wa obteve a realização plena da bodhicitta em sua mente. 

Ele ensinou as instruções a muitos leprosos, que conse-

guiram curar-se da doença por meio da prática da troca 

de si pelos outros e de tonglen. As instruções passaram a 

ser conhecidas como “o Dharma dos leprosos”. A medi- 

tação intensa em tonglen, com visualizações claras e 

poderosas, é de fato o melhor tratamento para a lepra.

	 . . .  a troca de si mesmo pelos ou tros . . . 	 29



Geshe Chekawa, julgando que seria uma grande 

perda para as pessoas se as instruções permanecessem 

secretas, começou a ensinar publicamente a troca de si 

mesmo pelos outros e tonglen.

A prática de tonglen, dar e tomar, é de fato inconce-

bivelmente maravilhosa. No passado, quando alguém 

adoecia ou tinha um feitiço lançado contra ele, ou experi- 

mentava obstáculos de qualquer tipo, buscava a ajuda 

de um lama Kadampa. O lama fazia a prática de tonglen, 

assumindo para si mesmo os sofrimentos tanto daquele 

a quem o mal era causado como daquele que o causara, 

meditando em compaixão particularmente pelo perpe- 

trador do dano. Com grande compaixão, o lama recebia 

em si mesmo todos esses sofrimentos, e, com grande 

amor, dava todas as virtudes e benefícios. Os lamas 

Kadampa consideravam essa prática o melhor remédio 

contra feitiços, obstáculos, doenças etc.

As instruções da troca de si mesmo pelos outros 

consiste em cinco pontos principais:

1. Igualar-se aos outros

2. As desvantagens do amor egoísta por si mesmo

3. As vantagens do amor pelo próximo

4. O efetivo pensamento da troca de si pelos outros

5.  A meditação em dar e tomar (tonglen)

 

30	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



Igualar-se aos outros

Quando você deve começar a meditar sobre o primeiro 

tema, o de igualar-se aos outros? Antes deste exer- 

cício, medite sobre os cinco primeiros passos da ins- 

trução em sete pontos de causa e efeito: equanimidade, o 

reconhecimento de todos os seres como sua mãe, recor-

dando a gentileza deles, desejando retribuir essa gentile-

za e o amor afetuoso que os vê como esplêndidos. Logo, 

você começa a meditar sobre igualar-se aos outros após 

ter praticado esses cinco passos já explicados.

Como você se iguala aos outros? Antes de tudo, é 

preciso compreender o que significa esse reflexivo “se”, 

que está relacionado a si mesmo, a você mesmo. Quando 

pensamos em termos de “eu e os outros”, esse “eu” tem 

uma sensação de grande importância, enquanto a per-

cepção de “outros” tem bem menos relevância.

Então, quando você pensa em “mim” ou “mim mes-

mo”, há uma noção maior de importância do que ao 

pensar nos outros. Tudo o que se relaciona a você se tor-

na extremamente significativo – esteja você bem ou mal, 

com frio ou calor – e é muito mais relevante do que a ma-

neira como os outros se sentem. Além disso, tudo liga-

do a você – “meu corpo, minhas posses, meus amigos, 

minha família, meus filhos”, tudo que seja parte da sua 

vida, de você, possui um senso de importância muito 

maior do que as mesmas coisas associadas aos outros – 

	 . . .  a troca de si mesmo pelos ou tros . . . 	 31



“os corpos deles, as famílias deles” etc.

Ao pensar dessa maneira, você é capaz de perceber 

como não enxerga a si mesmo e os outros como iguais 

– o seu amor por você mesmo é muito maior do que 

pelos outros. Contudo, considere isso do ponto de vis-

ta da quantidade: você é apenas um, enquanto os outros 

são incontáveis. Então, há uma discrepância na manei-

ra como você encara a si mesmo e os outros: embora 

haja uma quantidade muito maior de outros do que de 

você, você se vê como mais importante do que eles. Isso 

é completamente equivocado.

Decida que, nesta meditação, o seu objetivo será 

corrigir essa discrepância e aprender a igualar-se aos 

outros. A maneira de fazê-lo é por meio do pensa-

mento de que você e todos os outros seres são exa- 

tamente iguais em desejar a felicidade e evitar o sofri-

mento. Você precisa pensar, reiteradamente, que não há 

a menor diferença entre você e os outros no tocante ao 

desejo de ser feliz e de evitar o sofrimento. Neste aspecto, 

você e os outros são idênticos.

Se compararmos as instruções dos sete pontos de 

causa e efeito e da troca de si mesmo pelos outros, os 

cinco pontos de reconhecer todos os seres como nossas 

mães, recordar a gentileza deles, desejar retribuir essa 

gentileza, a intenção extraordinária e a bodhicitta são 

iguais. Contudo, há diferenças quando chegamos nos 

32	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



dois pontos de amor afetuoso e grande compaixão. A in-

tensidade desses sentimentos nas duas práticas não é a 

mesma. Por quê? Porque ao meditar sobre a gentileza dos 

seres sencientes conforme a instrução em sete pontos 

de causa e efeito, você se lembra da gentileza que eles ti-

veram quando foram suas mães, enquanto na meditação 

da troca de si pelos outros, você se recorda da gentileza 

não apenas quando eles foram suas mães, mas também 

em outras ocasiões. Esta meditação é mais abrangente. 

Portanto, ao treinar a sua mente nas instruções da tro-

ca de si mesmo pelos outros, a intensidade do seu amor 

afetuoso e da sua grande compaixão será maior do que 

no treinamento da mente com a técnica em sete pontos 

de causa e efeito.

O objetivo dessas instruções é treinar a sua mente a 

de fato trocar-se pelos outros, e a maneira de estimulá-

la nessa direção é por meio da contemplação tanto das 

deficiências da estima por si mesmo como das vantagens 

da estima pelos outros. Portanto, o próximo passo da 

meditação é a contemplação das muitas deficiências ou 

desvantagens do amor egoísta por si mesmo.

As desvantagens do amor egoísta por si mesmo

As fontes destas instruções sobre o reconhecimento das 

desvantagens do pensamento de amor egoísta por si mes-

	 . . .  a troca de si mesmo pelos ou tros . . . 	 33



mo, estima por si mesmo ou egoísmo são textos como o 

Bodhisattvacharyavatara, de Shantideva, e O Guru Puja. Há um 

verso neste texto que afirma:

A doença crônica do amor egoísta por nós 		
		  mesmos

É a causa do surgimento do nosso sofrimento 	
		  não desejado;

Ao percebê-lo, buscamos as tuas bênçãos 		
		  para culpar, ceder

E destruir o demônio monstruoso do egoísmo.

Um verso do Bodhisattvacharyavatara diz: “Todo o 
sofrimento deste mundo vem de desejar a própria feli- 
cidade”. No texto-raiz de A transformação da mente em sete 
pontos, afirma-se: “Expulse o culpado por tudo”. Isso sig-
nifica que todo sofrimento – quaisquer problemas, obs- 
táculos, deficiências e sofrimentos indesejados exis- 
tentes – tem como culpado apenas o pensamento de amor 
egoísta por si mesmo. “Todo sofrimento” inclui não so-
mente os problemas que você próprio experimenta duran-
te a sua vida, mas, de um ponto de vista mais amplo, inclui 
também guerras entre países, conflitos no trabalho, dis-
cussões na família, como brigas entre marido e mulher ou 
entre pais e filhos etc. Todas essas experiências indesejadas 
nascem do egoísmo, do pensamento de estima por si mes-

mo, e o culpado por elas é o pensamento de amor egoísta.

34	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



Outro exemplo das desvantagens do pensamento de 

amor egoísta por si mesmo: digamos que você coma de-

masiadamente e tenha uma indigestão, e talvez até morra 

em razão dela. Embora a causa possa parecer algum tipo 

de complicação digestiva, o motivo real do problema é 

a sua mente egoísta não satisfeita, que ansiou por mais e 

mais comida. Logo, você não morreu de uma indigestão, 

mas devido ao pensamento de amor egoísta por si mesmo.

Até em situações nas quais você não parece ser o res- 

ponsável – por exemplo, você é falsamente acusado de 

ter feito algo errado, ou é roubado, ou morto – mesmo 

nessas situações, a causa é o pensamento de amor egoís-

ta. Tais experiências resultam das suas ações passadas 

[carma], motivadas pelo pensamento de amor egoís-

ta. Em vidas passadas, devido ao egoísmo, ao desejo de 

querer felicidade apenas para si mesmo, você prejudi-

cou os outros, roubou e matou. Nesta vida, você experi- 

menta os resultados dessas ações; portanto, o culpado 

daqueles sofrimentos é tão-somente o egoísmo, o pensa-

mento de amor egoísta por si mesmo.

No passado, você nasceu incontáveis vezes nos três 

reinos inferiores, e isso também aconteceu devido ao 

egoísmo. Foi ele que o motivou a criar as causas para 

experienciar os sofrimentos do renascimento como um 

preta (fantasma faminto), um ser dos infernos ou um 

animal. Por exemplo, nascer como um preta é o resulta-

	 . . .  a troca de si mesmo pelos ou tros . . . 	 35



do da avareza, que, por sua vez, vem do egoísmo, de um 

amor por si mesmo maior do que pelos outros. Aliás, se, 

devido ao amor egoísta, você ressalta as falhas físicas de 

uma pessoa, dizendo que o rosto dela se assemelha ao 

de um animal, você cria a causa para nascer como um 

animal. Portanto, todos os sofrimentos que você experi- 

mentou em incontáveis renascimentos nos três rei- 

nos inferiores vieram nada mais nada menos do que do 

pensamento de amor egoísta por si mesmo.

Mesmo de um ponto de vista corriqueiro, o amor 

egoísta por nós mesmos nos causa muitos malefícios. 

Por exemplo, quando você, julgando-se superior aos ou- 

tros, sentindo-se muito importante, encontra alguém 

que parece melhor do que você, a inveja o corrói por 

dentro. Quando encontra alguém semelhante, o seu 

desejo é de competir. Você poderia, por exemplo, ser um 

empresário que sempre quer estar no topo – esta com-

petitividade causa vários problemas. Por fim, quando se 

encontra com pessoas inferiores, você as ridiculariza, hu-

milha e aponta os defeitos. Tudo isso vem do pensamen-

to de amor egoísta, desse sentimento de que você é tão 

importante, tão superior, tão bom. Devido a essas ações, 

você cria inúmeras dificuldades agora, no presente, as-

sim como as causas de problemas e sofrimentos futuros. 

Na verdade, se você realmente pensar sobre todas as des-

vantagens do egoísmo, do pensamento de amor egoísta, 

36	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



da estima por si mesmo, elas são inconcebíveis.

Em resumo, todos os sofrimentos e dificuldades en-

contrados por você desde tempos sem princípio até ago- 

ra, assim como todas as experiências indesejadas na exis- 

tência cíclica, foram causados pelo egoísmo, pelo pensa- 

mento de amor egoísta por si mesmo. De fato, todos os 

sofrimentos da existência cíclica são causados tanto pela 

ignorância da fixação ao eu como pelo pensamento de 

amor egoísta por nós mesmos. De um ponto de vista fi-

losófico, essas duas coisas são diferentes, mas, no con-

texto do treinamento da mente, elas são iguais. De um 

lado, existe a fixação ao eu – o aferramento a uma identi-

dade verdadeira, a um eu verdadeiro – e, do outro, existe 

a mente que, ao invés de abandonar esse eu, estima-o, 

pensando: “Eu quero ser feliz, eu preciso disso, eu preci-

so daquilo”. Isso é o pensamento de amor egoísta. É com 

base nele que todo sofrimento, todas as experiências in-

desejadas e todas as negatividades são geradas. Portanto, 

ele é o culpado de tudo.

Nós, praticantes do Dharma, devemos pensar conti- 

nuamente, uma e outra vez, nas desvantagens do pensa- 

mento de amor egoísta por nós mesmos e nas vantagens 

do amor ao próximo – de zelar pelos outros ao invés de 

nós. Também precisamos considerar as desvantagens de 

cuidar apenas desta vida e as vantagens de preparar-nos 

para a próxima. Nós temos que fazer isso.

	 . . .  a troca de si mesmo pelos ou tros . . . 	 37



As vantagens do amor pelo próximo

O ponto seguinte é a contemplação das vantagens ou 

qualidades do amor pelo próximo, ou do altruísmo.

Isso é claramente afirmado por Shantideva no 

Bodhisattvacharyavatara: “Toda a felicidade do mundo vem 

do altruísmo”. Há também um verso em O Guru Puja: 

Eu compreendo que amar estes seres, as 		

		  minhas mães,

É o pensamento que conduz à felicidade

E a porta que leva a qualidades infinitas.

O texto-raiz A transformação da mente em sete pontos 

diz: “Medite sobre a grande gentileza de todos os seres 

sencientes”.

Com base nessas citações, você deve compreender as 

vantagens da estima pelo próximo. Por exemplo, toda a 

felicidade de um renascimento humano e de outros re-

nascimentos afortunados – possuir, entre outras coisas, 

riqueza, ambiente e relacionamentos perfeitos – vem do 

altruísmo, do amor pelo próximo. Por quê? Porque, ao 

estimar a vida dos outros, você se abstém de matar, e o 

resultado disso é um renascimento afortunado e uma 

vida longa. Logo, ter uma vida longeva e um renascimen-

to afortunado são consequências diretas de não matar, 

que, por sua vez, deve-se à estima pela vida dos outros. 

38	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



Além disso, possuir riqueza e ambiente perfeitos resul-

tam de não roubar e de praticar a generosidade, ambos 

baseados no amor pelo próximo.

Em resumo, como afirmado no Bodhisattvacharya- 

vatara: “Sem a necessidade de elaborar mais sobre isso, 

apenas observe os seres infantis que trabalham para o 

seu próprio benefício e os budas que trabalham para o 

benefício dos outros”. E há um verso em O Guru Puja que 

diz: “Em resumo, seres infantis trabalham apenas para o 

próprio bem-estar, enquanto o Buda Shakyamuni agiu 

somente para o benefício dos outros”.

Seres infantis agem estritamente para o próprio 

benefício, pensando na própria felicidade, tal como uma 

criança pensa apenas em si. Por outro lado, os budas se 

iluminaram por meio da estima pelos outros. Sem a ne-

cessidade de entrar em detalhes, apenas pela observação 

das discrepâncias entre esses dois tipos de seres e as suas 

ações, podemos reconhecer claramente as diferenças en-

tre o amor por si mesmo e o amor pelo próximo.

Considere o Buda Shakyamuni – no passado, des-

de tempos sem princípio, o Buda Shakyamuni, assim 

como nós, esteve preso na existência cíclica. Então, em 

algum momento, ele começou a estimar os outros e, 

com base na sua prática do altruísmo, foi capaz de rea- 

lizar os dois propósitos (de atingir a iluminação e de 

conduzir os outros à iluminação). Agora, olhemos para 

	 . . .  a troca de si mesmo pelos ou tros . . . 	 39



nós; porque nos preocupamos estritamente com nós 

mesmos, porque nos estimamos, não fomos ainda ca-

pazes de realizar sequer os nossos próprios propósitos, 

e vagamos pela existência cíclica e os três reinos inferio- 

res uma e outra vez desde tempos sem princípio. Sem 

a necessidade de muita elaboração, apenas compare os 

resultados das ações do Buda Shakyamuni com os nos-

sos – os dele vêm da estima pelo próximo, enquanto os 

nossos vêm do egoísmo, da estima própria. Portanto, ao 

seguir o pensamento de amor egoísta por nós mesmos, 

nada de bom acontecerá – somente os três renascimen-

tos desafortunados.

Neste ponto, Lama Dorje Chang Pabongka contava 

histórias da vida de Drukpa Kunley, um grande medita-

dor da tradição Drukpa Kagyu, famoso por falar de uma 

maneira incomum que fazia as pessoas rirem.

Um dia, Drukpa Kunley foi a Lhasa e visitou o Jokhang, 

o templo principal da cidade, onde se encontra o Jowo, 

uma estátua muito famosa do Buda Shakyamuni. Nor-

malmente, entramos, prestamos homenagem ao Jowo, 

fazemos uma circunvolução e recebemos as bênçãos. 

Drukpa Kunley fez isso – ele caminhou ao redor da es-

tátua e recebeu as bênçãos –, mas, então, parou à frente 

do Jowo e disse: “No passado, você e eu fomos iguais, 

mas, porque você começou a praticar altruísmo e a 

cuidar dos outros, tornou-se um buda perfeito. Eu tenho 

40	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



cuidado apenas de mim mesmo e ainda me encontro no 

samsara. Realmente, devo prosternar-me a você agora”.

Drukpa Kunley era um iogue pouco convencional; 

ele expressava a verdade do Dharma de um modo mui-

to divertido. Diz-se que, certa vez, ele visitou a estupa 

de Boudhanath, no Nepal, que tem um formato dife- 

rente das outras estupas, tradicionalmente construídas 

de acordo com um dos oito modelos padrão. Quando ele 

chegou diante da estupa, prosternou-se e disse: “Embo-

ra você pareça mais com uma pilha arredondada do que 

com uma das oito estupas idas ao êxtase, ainda assim, eu 

me prosterno a você”.

Em outra ocasião, ele disse: “Eu perdi três coisas mui-

to importantes e preciosas”. Quando lhe perguntaram o 

que havia perdido, ele respondeu: “Uma coisa preciosa 

que perdi chama-se ignorância, a outra é chamada dese-

jo e o nome da terceira é aversão. Eu perdi essas três coi-

sas que os outros julgam importantes e estimam tanto”. 

Isso mostra as suas realizações, mas expressadas do seu 

modo inusitado, divertido. Enfim, Drukpa Kunley era 

um grande adepto, e eu acho que existe uma tradução da 

sua biografia com todas essas histórias.3

Devemos ter em mente o que o Buda Shakyamu-

ni realizou ao estimar o próximo e comparar isso às  

 
3 Veja Keith Dowman e Sonam Paljor, The Divine Madman – The Su- 
blime Life and Songs of Drukpa Kunley. Londres, 1980.	

	 . . .  a troca de si mesmo pelos ou tros . . . 	 41



dificuldades que ainda enfrentamos por estimarmos so-

mente nós mesmos. A leitura das histórias das vidas pas-

sadas do Buda Shakyamuni, quando ele ainda praticava  

o caminho, como relatado, por exemplo, em Os Contos 

Jataka, é extremamente útil. Essas histórias nos mostram 

como ele realizou feitos incríveis a fim de estimar o próxi- 

mo, e têm o poder de nos inspirar a praticar a transfor-

mação do pensamento.

Neste ponto da meditação, você reflete sobre a gen-

tileza dos seres sencientes, tanto quando eles foram suas 

mães como quando não. Essa reflexão é muito benéfica, 

pois você descobre motivos adicionais para estimar os 

outros mais do que a si mesmo. Para dar um exemplo 

fácil da gentileza dos outros quando não foram nossas 

mães, observe o simples fato de podermos nos reunir 

nesta sala e ter o prazer de ouvir o Dharma Mahayana. 

Isso se deve inteiramente à gentileza dos outros. Várias 

pessoas esforçaram-se muito para podermos estar aqui. 

Para começar, pode ter havido outro edifício aqui que foi 

derrubado, o que exigiu um certo número de operári-

os. Depois, outras pessoas trabalharam para desenhar o 

novo prédio e comprar materiais como tijolos, cimento 

etc. Outros funcionários foram contratados para ope-

rar as máquinas, já que elas não trabalham sozinhas, e 

para de fato levantar o novo edifício. Depois, terminada 

a construção, outras pessoas trabalharam na decoração 

42	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



do interior e em adquirir as representações do corpo, fala 

e mente do Buda para serem colocadas no altar. Portan-

to, o fato de que podemos aproveitar a nossa reunião aqui 

hoje, ouvindo o Dharma Mahayana, deve-se inteiramente 

à gentileza dos outros, não é?

O mesmo vale para a sua casa, as suas posses, as coi-

sas de que você gosta – todas elas se devem à gentileza 

dos outros. Você pode dizer: “Não, isso não é verdade. 

Eu comprei a minha casa com o meu dinheiro, as minhas 

roupas com o meu dinheiro”. Sim, é verdade, mas você 

ganhou o seu dinheiro com base nos outros. “Está bem, 

eu recebi o meu dinheiro dos outros, mas porque eu tra-

balhei duro: fiz algo para receber esse dinheiro em tro-

ca”. Sim, mas o simples fato de que você pode trabalhar 

depende dos outros, não é mesmo? Se você pensar com 

cuidado, verá que toda felicidade desfrutada por você 

hoje provém exclusivamente da gentileza dos outros.

Incluir todos esses diferentes pensamentos nas suas 

reflexões sobre as vantagens da estima pelo próximo é 

muito eficaz. Você também pode contemplar que to-

dos os benefícios no caminho até a realização do estado 

búdico são obtidos devido à estima pelos outros. Como? 

Se quiser tornar-se um buda, você tem que gerar a mente 

preciosa da bodhicitta, já que, sem ela, um buda não exis- 

te. A geração da bodhicitta ocorre devido ao desejo de 

beneficiar o próximo: “Eu tenho que alcançar o estado da 

	 . . .  a troca de si mesmo pelos ou tros . . . 	 43



iluminação para o benefício dos outros”. Além disso, a 

causa excepcional da bodhicitta é a grande compaixão, e a 

grande compaixão vem da estima pelo próximo. Portan-

to, é devido aos outros que você gera a grande compaixão.

Ademais, a prática das seis perfeições também de-

pende dos outros. Por exemplo, você pratica moralidade 

em relação a eles e, com vistas a praticar generosidade e 

paciência, você precisa de um objeto, e esse objeto são os 

outros. É muito verdadeiro o que Shantideva ensinou no 

Bodhisattvacharyavatara:

“Tanto os Vitoriosos como os seres sencientes são 

indispensáveis para alcançar a iluminação supre-

ma; como rendo homenagem aos Vitoriosos, por 

que não também fazê-lo aos seres sencientes?”

Isso equivale a dizer que atingir a iluminação suprema 

deve-se metade à gentileza dos budas e metade à gentile-

za dos seres sencientes. Se louvar os budas é tão impor-

tante para nós, por que não dar a mesma importância aos 

seres sencientes, que são igualmente indispensáveis para 

realizarmos a iluminação? Como o grande mestre Langri 

Tangpa diz em seu Os oito versos de transformação da mente:

“Eu sou capaz de alcançar o estado supremo da ilu-

minação devido à gentileza dos seres sencientes; 

44	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



logo, eles são mais preciosos do que uma joia que 

concede desejos e devo estimá-los como tal.”

Há tantas instruções comoventes relacionadas à gen-

tileza dos seres sencientes.

Esse grande mestre Langri Tangpa era excepcional, ele 

era realmente um ser superior (aliás, ele está na linha das 

encarnações prévias do falecido Kyabje Trijang Rinpoche). 

Diz-se que Langri Tangpa estava sempre muito sério e que 

só havia sorrido três vezes na sua vida inteira; por isso, ele 

era conhecido como “Langri Tangpa da cara preta” (em ti-

betano, o termo “cara preta” significa “sério”). Ele passava 

todo o seu tempo meditando sobre as desvantagens da exis- 

tência cíclica e sobre a bodhicitta, e, por isso, ele não en-

contrava muitas oportunidades para sorrir.

Vou contar a história de uma dessas três ocasiões em 

que Langri Tangpa sorriu e qual foi a causa. A história é 

sobre o seu conjunto de mandala. Na tradição Kadampa 

e na tradição de Lama Pabongka Dorje Chang, a prática 

de oferecer uma mandala é bastante enfatizada. Quando 

eu era jovem no Tibete, a maioria de nós levava os nos-

sos próprios conjuntos de mandala aos ensinamentos e, 

no momento de oferecê-la, pouquíssimos não tinham 

um. Na fileira dos tulkus (lamas reencarnados), cada um 

tinha o seu próprio belo conjunto de mandala – alguns 

feitos de ouro, outros de prata –, mas o melhor sem-

	 . . .  a troca de si mesmo pelos ou tros . . . 	 45



pre era de ouro. Que impacto causava quando todos os 

tulkus ofereciam as suas mandalas! Mas isso era no pas-

sado e, a partir de um certo momento, tudo foi tomado. 

O meu próprio conjunto de mandala foi levado. Tam-

bém há um implemento específico, uma espécie de re-

cipiente achatado decorado com símbolos, para fazer o 

oferecimento de cem tormas. Eu tinha um desses porque 

a tradição Kadampa confere uma importância enorme à 

prática de oferecimento de tormas, mas ele também foi 

tomado. Por “tomado” eu quero dizer confiscado pelos 

comunistas. Hoje em dia, eu uso algo bem simples.

Enfim, um dia, Langri Tangpa estava meditando com 

o seu conjunto de mandala sobre uma mesa ao seu lado. 

Era provavelmente um conjunto simples, não um bonito 

ou elaborado. Enquanto meditava, ele percebeu que um 

rato estava ali comendo alguns grãos da sua mandala. 

Em meio aos grãos, havia uma grande pedra de turque-

sa que, por alguma razão, atraiu o rato. Ele começou a 

cutucá-la, tentando levá-la embora, mas a pedra era 

grande demais para ele. Depois, outro rato apareceu e 

começou a ajudar o primeiro, os dois tentando agarrá-la. 

Em pouco tempo, havia cinco ratos ali, e eles elaboraram 

um plano bem inteligente para levar a turquesa: um rato 

deitou-se sobre as costas e apoiou a pedra na barriga, en-

quanto os outros quatro, segurando a cabeça e as pernas 

dele, arrastavam-no com a turquesa. Langri Tangpa ob-

46	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



servava os ratos e, quando viu essa cena, deu uma ligeira 

risada. Por que ele riu? Porque ele pensou que, na exis- 

tência cíclica, para satisfazer as suas necessidades, os ani-

mais são mais espertos do que os seres humanos. E é ver-

dade, às vezes os animais podem ser mais inteligentes do 

que os seres humanos em cuidar dos seus interesses e em 

obter a felicidade desta vida.

O efetivo pensamento da troca de si pelos outros

Agora chegamos ao quarto passo desta meditação, que é 

o pensamento de fato da troca de si pelos outros. O que 

significa trocar-se pelos outros? Antes disso, nós contem-

plamos profundamente as desvantagens da estima por 

nós mesmos, compreendendo que todas as experiências 

indesejadas e situações ruins vêm do egoísmo. Como uma 

doença crônica que gradualmente destrói a sua saúde e 

forma física, o pensamento de amor egoísta por você mes-

mo tem sido, desde tempos sem início, a fonte de todos 

os seus sofrimentos e problemas. Por outro lado, todas as 

coisas boas – as boas qualidades, felicidade, vantagens etc. 

– provêm do amor pelo próximo, do altruísmo. Ao perce-

ber isso, agora você começa a treinar a sua mente na troca 

do pensamento que estima a si mesmo e negligencia os 

outros pelo pensamento que estima o próximo e negligen-

cia a si mesmo.

	 . . .  a troca de si mesmo pelos ou tros . . . 	 47



Até hoje, nós negligenciamos os outros e cuidamos 

de nós mesmos, mas, a partir de agora, temos que cuidar 

dos outros e nos negligenciar. A troca de si pelos outros 

não significa que os outros assumem o seu lugar e você 

assume o lugar deles. Significa, isto sim, que você troca 

a mente que estima a si mesma e ignora os outros pela 

mente que estima os outros e ignora a si mesma. Você 

precisa meditar sobre isso sempre, continuamente, e, as-

sim, treinar a sua mente na troca de si pelos outros.

A meditação em dar e tomar (tonglen)

Baseado no pensamento da troca de si mesmo pelos ou-

tros, você pratica a meditação em dar e tomar. O que é 

dar e tomar? Com a mente da compaixão, você toma o 

sofrimento dos outros e, com a mente do amor, você 

lhes dá felicidade. O texto-raiz A transformação da mente 

em sete pontos afirma: “Dar e tomar devem ser praticados 

alternadamente”. No termo tibetano, tonglen, dar vem 

antes – “tong” significa “dar, enviar” e “len” significa “re-

ceber, tomar” –, mas, na prática, você primeiro treina a 

sua mente em tomar e depois em dar. Por enquanto, está 

bem se você treinar a sua mente apenas em tomar – as-

sumir em si mesmo os sofrimentos dos outros – e deixar 

de lado a prática de dar.

48	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



Tomar

Comece a prática de tomar contemplando os sofrimen-

tos dos preciosos seres sencientes mães até que um sen-

so de compaixão insuportável aflore em você. Então, 

visualize esse sofrimento como uma luz negra que se 

separa dos seres sencientes do mesmo modo que os pe-

los se separam da sua pele ao barbear. Visualize esse so- 

frimento no aspecto de uma luz negra vindo e sendo  

absorvida no seu pensamento de amor egoísta por si 

mesmo, localizado no centro do seu coração.

Você pode fazer essa meditação de forma mais ela- 

borada, passando, um a um, por todos os diferentes rei-

nos dos seres sencientes, começando pelos infernos. Por 

exemplo, você pode refletir sobre os sofrimentos dos 

seres sencientes nos infernos quentes – sofrimentos pro-

venientes do calor intenso, do fogo etc. – e, então, assumir 

em si mesmo esse sofrimento sob a forma de uma chama 

quente, visualizando-a sendo absorvida no centro do seu 

coração, diretamente no pensamento de amor egoísta.

Você continua a meditar dessa maneira, avançando 

gradualmente por todos os diferentes níveis e tipos de 

seres sencientes até os bodhisattvas do décimo bhumi, 

assumindo todo o sofrimento deles no centro do pen- 

samento de amor egoísta situado no seu coração. Você 

não apenas toma os sofrimentos deles, mas também to-

dos os obscurecimentos e negatividades, desejando que 

	 . . .  a troca de si mesmo pelos ou tros . . . 	 49



eles amadureçam em você e sentindo que, dessa maneira, 

esses obscurecimentos são completamente purificados.

Para algumas pessoas, pode ser difícil visualizar, 

imediatamente, o recebimento neles mesmos dos sofri-

mentos dos outros, como dos seres dos infernos, pretas 

etc. Se for esse o caso, é necessário, antes, treinar a sua 

mente em tomar o seu próprio sofrimento. Como men-

cionado no texto-raiz: “Você deve começar tomando de 

si mesmo”. Para fazer isso, considere os sofrimentos que 

você experimentará amanhã, e, como explicado acima, 

assuma-os em si mesmo sob a forma de uma luz negra. 

Depois, receba os sofrimentos que você experimentará 

depois de amanhã e assim por diante – contemplando 

e recebendo todos os sofrimentos do próximo mês, do 

próximo ano, do resto da sua vida, da sua próxima vida 

e de todos os seus renascimentos futuros. Você gradual-

mente assume todos esses sofrimentos no aspecto de 

uma luz negra, e eles são absorvidos no pensamento de 

amor egoísta por si mesmo situado no seu coração.

Uma vez que você tenha treinado a sua mente nessa 

meditação e se familiarizado em receber todos os sofri-

mentos que experimentará no futuro, de amanhã até as 

suas vidas vindouras, treine, então, em assumir os sofri-

mentos de entes amados: dos seus pais, parentes, amigos 

e daqueles próximos a você. Depois, ao se habituar a isso, 

treine em tomar os sofrimentos de estranhos, aqueles 

50	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



pelos quais você não sente nem apego nem aversão. En-

tão, volte a sua atenção para os seus inimigos e treine em 

assumir os sofrimentos deles. Desse modo, meditando 

com o pensamento da compaixão, você expande gradual- 

mente o seu propósito para incluir todos os seres senci-

entes, recebendo em si mesmo todos os sofrimentos de-

les no aspecto de uma luz negra que amadurece no cen-

tro do seu coração, no pensamento de amor egoísta.

Dar

A prática de tomar baseia-se em compaixão intensa, en-

quanto a de dar é praticada com base no amor. A manei-

ra de meditar sobre dar é explicada no seguinte verso: 

“Para beneficiar os seres sencientes, que o meu corpo se 

transforme no que eles quiserem”. Você emite réplicas 

do seu corpo e as visualiza transformando o ambiente e 

os seres sencientes. Digamos que você comece pelos in-

fernos quentes: primeiro, você envia incontáveis corpos 

que se transformam em uma chuva refrescante que ex-

tingue completamente as chamas. Devido a essa chuva, 

os corpos dos seres dos infernos transformam-se e eles 

obtêm preciosos renascimentos humanos, com liber-

dades e dotes. Os corpos enviados por você também 

se convertem em coisas agradáveis e prazerosas, como 

objetos dos seis sentidos, realizando, assim, todos os 

	 . . .  a troca de si mesmo pelos ou tros . . . 	 51



desejos deles. Depois, você novamente irradia incontáveis 

corpos, que assumem o aspecto de mestres espirituais 

que ensinam o Dharma àqueles seres, os quais praticam 

os ensinamentos e gradualmente atingem a iluminação.

Em seguida, você passa aos seres dos infernos frios. 

Desta vez, os corpos emitidos por você tornam-se raios 

de sol, que aquecem completamente o ambiente gelado, 

e você fornece roupas de frio aos seres. De novo, esses 

seres se transformam e obtêm preciosos renascimentos 

humanos, e, ao irradiar incontáveis corpos sob a forma 

de guias espirituais, você lhes ensina o Dharma e eles al-

cançam a iluminação.

Avance com a sua meditação, fazendo o mesmo para 

cada tipo de ser senciente. Para os pretas, os corpos que 

você emite transformam-se em comida e bebida; para os 

animais, eles se tornam sabedoria que elimina a ignorân-

cia; para os devas, prazeres dos cinco sentidos; e para os 

seres humanos, que possuem desejo intenso, os corpos 

se tornam o que quer que necessitem ou desejem. Para os 

budas e mestres espirituais, ao treinar em dar, você irradia 

nuvens inconcebíveis de oferecimentos e faz orações para 

que tenham vidas longas.

Enquanto treina a sua mente na prática de tomar e 

dar, você também deve praticar o seguinte conselho que 

consta no texto-raiz A transformação da mente em sete pon-

tos: “Em resumo, a instrução a ser seguida é a de levar a 

52	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



sério estas palavras em todas as suas atividades”. Isso 

significa que na sua meditação e em todas as suas ativi-

dades, você deve usar as palavras especiais da prática do 

tonglen como um modo de recordar e fortalecer a sua 

meditação. Por exemplo, você pode usar a estrofe de O 

Guru Puja, que diz:

Ó venerável e compassivo Guru, abençoe-me.

Que todos os sofrimentos, ações negativas e 

	 obscurecimentos

De todos os seres, que foram no passado minhas 		

	 mães,

Amadureçam em mim agora, sem exceção.

Que eu possa dar a minha felicidade e virtude aos 	

	 outros

E que todos os seres possam ser felizes.

Portanto, durante o seu treinamento, durante a sua 

efetiva meditação e em todas as suas atividades diárias, 

você deve recitar essa estrofe continuamente. Essas pa-

lavras de O Guru Puja são tão poderosas, tão cheias de 

bênçãos, que é realmente muito importante recitá-las o 

tempo todo. Há inclusive uma prática de acumulação de 

100 mil repetições dessa estrofe em meditação, e essa se-

ria, aliás, uma excelente prática a ser feita.

Na oração, você primeiro suplica ao lama, dizendo: 

	 . . .  a troca de si mesmo pelos ou tros . . . 	 53



“Ó venerável e compassivo Guru”, e segue: “abençoe-me 

– que todos os sofrimentos e negatividades de todos os 

preciosos seres sencientes mães amadureçam em mim 

neste instante, sem exceção. E abençoe-me para que eu 

possa dar todas as minhas raízes de virtude e bondade 

aos outros, com o objetivo de que elas amadureçam ne-

les”. Conclui-se com a prece: “que todos os seres sencien-

tes tenham felicidade”. Essa oração é de fato excepcional, 

poderosíssima.

Quando O Guru Puja é recitado, tornou-se uma 

tradição repetir a estrofe inteira três vezes. Essa tradição 

foi iniciada por Lama Pabongka Dorje Chang. Antes 

dele, O Guru Puja era recitado do começo ao fim em se-

quência, mas, porque ele dava bastante importância a 

essa estrofe, começou a recitá-la três vezes. O fato de que 

essa tradição continua até os nossos dias deve-se à gen-

tileza do Lama Dorje Chang.

A prática de dar e tomar com a respiração

O próximo verso no texto-raiz afirma: “Esses dois, tomar 

e dar, devem então cavalgar na sua respiração”. Isso sig-

nifica que, após familiarizar-se e habilitar-se na medi- 

tação conforme a explicação acima, você deve com-

biná-la com a sua respiração. O modo é o seguinte: en-

quanto expira, pense que você exala toda a sua bondade, 

54	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



e ela se transforma em qualquer coisa necessária para o 

benefício dos seres sencientes. Você expira toda bondade 

que existe dentro de você – o seu corpo, virtudes, posses 

etc. – e ela se transforma em qualquer coisa que beneficie 

todos os seres sencientes.

Depois, ao inspirar, pense que o fluxo da sua inalação 

é acompanhado por todos os sofrimentos de todos os 

seres sencientes na forma de uma luz negra. Esses sofri-

mentos sob o aspecto de uma luz negra entram em você e 

vão direto à fonte de todas as negatividades e sofrimentos 

que você vivenciou desde tempos sem princípio – o seu 

pensamento de amor egoísta por si mesmo – e amadu- 

recem ali, no seu coração. Perceba, a mente e a respi-

ração são inseparáveis. A mente cavalga na respiração; 

então, esta visualização, que combina dar e tomar com 

a expiração e a inspiração, torna-se uma causa poderosa 

para a geração da bodhicitta. Ela é similar à recitação va-

jra encontrada na prática do Tantra Ioga Superior.

É muito benéfico fazer essa prática na hora de dormir. 

Antes de adormecer, gere o pensamento de amor e faça 

a visualização de dar enquanto expira; depois, com o 

pensamento da compaixão, faça a visualização de tomar 

enquanto inspira. Se você adormecer durante a prática, 

então todo o tempo do seu sono, independente de quan-

tas horas durar, transforma-se em prática de tonglen. 

Praticá-la ao adormecer é extremamente benéfico, espe-

	 . . .  a troca de si mesmo pelos ou tros . . . 	 55



cialmente se você gosta de dormir bastante – até às 8:00 

ou 9:00 da manhã!

Quanto a mim, à medida que envelheço, mais neces-

sidade tenho de dormir e mais profundo é o meu sono. 

Porém, quando eu era jovem e estudava no Monastério 

de Sera, tinha o hábito de ficar acordado a noite inteira. 

Ela é muito longa e é possível fazer tantas coisas: orações, 

leitura de textos, o que você quiser. De manhã bem cedo, 

no alvorecer, eu me sentia muito feliz. A minha mente es-

tava fresca e eu me alegrava do fundo do coração com o 

pensamento: “Como sou sortudo! Fiquei desperto a noi-

te toda e fui capaz de fazer todas estas coisas, enquanto a 

maioria das pessoas ao meu redor dormia”. Eu me con-

siderava extremamente afortunado de poder ficar acor-

dado a noite toda e praticar. Isso é algo que o Venerável 

Lama Thubten Zopa Rinpoche faz. Mas, agora, quanto 

mais velho fico, de mais sono preciso, então não posso 

mais ficar acordado a noite toda, mesmo que eu queira.

Eu realmente quero enfatizar a importância da trans-

formação do sono em uma prática virtuosa, já que quase 

metade da sua vida é passada dormindo. Portanto, é ex-

tremamente crucial que o tempo do seu sono se trans-

forme em uma prática virtuosa, não é?

Em suas Canções de experiência, Milarepa disse: “À noi-

te, às vezes eu durmo, e, quando o faço, pratico a união 

do sono com a clara luz, porque recebi as instruções so-

56	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



bre a clara luz do sono. Outras pessoas não possuem essas 

instruções – como tenho sorte!” Há pouquíssimas pessoas 

realmente capazes de unir o sono com a prática da clara 

luz, então, para a maioria de nós, iniciantes, adormecer 

enquanto meditamos em dar e tomar é extremamente 

prático e útil. Desse modo, todo o tempo do seu sono é 

dedicado à prática do tonglen e, assim, torna-se virtuoso.

A prática na vida cotidiana

Na verdade, é extremamente importante que todas 

as nossas ações – sentar, caminhar, ir, voltar etc. – tor-

nem-se Dharma. Se você dividir as 24 horas do dia em 

duas partes, praticamente uma inteira é passada dormin-

do, e, se o seu sono não for transformado em prática vir-

tuosa, ele se torna vazio e até não virtuoso. Isso signifi-

ca que metade do seu dia desapareceu em não virtude. 

Então, você desperta e, mesmo que gere uma motivação 

bastante intensa de praticar virtude durante o dia, é ex-

tremamente difícil mantê-la. Quando você se senta para 

fazer as suas orações, às vezes a sua mente está tão dis-

traída e se perde em tantas direções diferentes que você 

sequer sabe se fez ou não todas as orações até aquele 

ponto da sua recitação. Diante disso, você tem que voltar 

e recitar todas aquelas preces de novo, certificando-se de 

que pelo menos cumpriu os seus compromissos.

	 . . .  a troca de si mesmo pelos ou tros . . . 	 57



Se já é difícil gerar um estado de mente puro e vir-

tuoso ao recitar as orações, é muito mais difícil gerá-lo 

enquanto estamos ocupados com atividades sociais, es-

pecialmente quando passamos a maior parte do nosso 

tempo fofocando. Sempre que temos uma só oportuni-

dade de conversar, começamos imediatamente e passa-

mos a maior parte do tempo em fala fútil, que é uma ação 

não virtuosa, não é? Portanto, é extremamente crucial 

que transformemos o maior número possível das nossas 

ações do dia e da noite em virtude, em prática do Dharma.

Se formos capazes de fazê-lo, aí sim tornaremos a nos-

sa vida significativa. A coisa mais importante é começar 

de manhã bem cedo, logo que abrimos os nossos olhos, 

com a geração de uma motivação muito intensa. Deve-

mos pensar: “Ainda estou vivo nesta manhã; tenho muita 

sorte. Devido à gentileza das Três Joias, não morri duran-

te a noite. Logo, tenho que fazer com que este dia seja o 

mais significativo possível com a prática do Dharma”.

Depois de gerar uma forte motivação pela manhã, 

você deve preservá-la ao longo do dia, lembrando-se 

dela continuamente em todas as suas atividades. Geral-

mente, a primeira coisa que fazemos após acordar é 

tomar um banho, então, enquanto você toma o seu, pra-

tique o ioga de lavar-se com os mantras de ablução, ou 

faça uma prática de purificação. Depois disso, se você 

não tiver que ir ao trabalho, sente-se e comece os seus 

58	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



compromissos diários de meditação. Se tiver que tra-

balhar, use esse tempo para criar virtude. Se o seu tra-

balho for sobretudo físico, você pode orientar a sua fala 

e mente em direção à virtude – a mente, especialmente, 

pode tornar-se virtuosa por meio da lembrança reiterada 

da motivação que você gerou pela manhã.

Então, chega a hora do almoço. Normalmente, 

comemos três vezes ao dia e, ao fazê-lo, podemos praticar 

o ioga de nos alimentar, que é parte do ioga da deidade. 

Há uma citação do grande iogue Drogchen Lingrepa, que 

afirma: “Todos os lugares sagrados estão no seu corpo 

– nos seus chakras. Você não precisa ir longe. Se quiser 

fazer uma peregrinação, visite-os. Se quiser fazer uma 

prática de purificação e acumular méritos, faça-os neles, 

nos seus chakras, nos seus lugares sagrados”. Conforme 

a prática do ioga da deidade, a assembleia de divindades 

reside no corpo sutil dos canais psíquicos e dos chakras. 

Portanto, ao praticar o ioga de se alimentar, você visuali-

za o corpo sagrado da deidade ou o corpo da mandala e 

usa o alimento para fazer um oferecimento de tsog. Lama 

Dorje Chang costumava citar esse verso – ele é ótimo.

Ao seguir com as suas atividades diárias rotineiras, 

lembre-se uma e outra vez da motivação que você gerou 

pela manhã. Depois, à noite, antes de dormir, relembre 

o que você fez durante o dia e verifique se agiu ou não 

de acordo com aquela motivação. Se você perceber que 

	 . . .  a troca de si mesmo pelos ou tros . . . 	 59



cometeu ações negativas, confesse-as e purifique-as, 

mas, se chegar à conclusão de que todas as suas ações 

foram condizentes com a sua motivação, regojize-se em 

todas as virtudes criadas por você durante o dia.

Os lamas Kadampa do passado costumavam con-

tabilizar as suas ações virtuosas e não virtuosas. Eles 

mantinham duas pilhas de pedras, uma preta e outra 

branca. Sempre que percebiam uma delusão ou pensa-

mento perturbador em suas mentes, eles acrescentavam 

uma pedra preta, e, quando surgia um pensamento vir-

tuoso, colocavam uma branca. Ao final do dia, contavam 
as pedras. Então, confessavam e purificavam as delusões 

e negatividades que haviam criado, e geravam uma forte 

intenção de preservar as suas mentes livres dessas nega-

tividades no dia seguinte. Eles se alegravam com quais-

quer virtudes criadas e adotavam a firme determinação 

de criar outras no próximo dia. Depois, iam dormir prati- 

cando a união do sono com a clara luz. Isso pode ser bas-

tante difícil para nós, então é importante que adormeça-

mos unindo o nosso sono com a prática de tonglen.

A meditação em onze pontos para o  
desenvolvimento da bodhicitta

Como mencionei anteriormente, quando você de fato se 

dedica à prática do treinamento da mente na bodhicitta, 

há uma maneira de combinar as duas instruções – a técni-

60	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



ca em sete pontos de causa e efeito e a troca de si mesmo 
pelos outros – em onze passos. Isso está de acordo com 
a tradição de Lama Tshongkhapa. Ao meditar exclusiva- 
mente em qualquer uma das duas técnicas, você certa-
mente gerará a bodhicitta. Contudo, esse modo inco-
mum de unir ambas e meditar sobre os onze pontos 
permite-lhe gerá-la mais rapidamente e com menos di-

ficuldades.

Como unimos as duas técnicas em onze passos?
(1) Primeiro, medite em equanimidade, visualizando 	

um amigo, um inimigo e um estranho.
(2) O segundo ponto é reconhecer todos os seres sen-

cientes como sua mãe, utilizando o argumento da 
natureza sem princípio da mente e refletindo so-
bre as diferentes citações.

(3) O terceiro é reconhecer a gentileza dos seres senci-
entes quando foram sua mãe, exatamente como a 
sua mãe desta vida é gentil com você no início, no 
meio e no fim.

(4) O próximo é o ponto incomum de recordar a gen-
tileza especial dos seres sencientes quando eles 

não foram sua mãe.

Depois, medite sobre
(5) a igualdade entre o eu e os outros;
(6) as desvantagens do pensamento de amor egoísta 

	 . . .  a troca de si mesmo pelos ou tros . . . 	 61



por si mesmo; e

(7) as vantagens de amar o próximo.

(8) Depois, com a sua mente cheia de compaixão, 

faça a meditação de tomar para si mesmo todo o 

sofrimento dos seres sencientes. Avance incorpo-

rando essa meditação à sua respiração.

(9) Então, com a mente do amor extraordinário, dê a to-

dos os seres toda a sua bondade e raízes de virtude, 
enviando-as com a sua expiração.

(10) Neste momento, gere a intenção extraordinária 

com o seguinte pensamento: “Eu tenho medi- 

tado em tomar para mim mesmo o sofrimen-

to de todos os seres sencientes e em dar-lhes 

toda a minha bondade e raízes de virtude, mas 

isso foi apenas no nível da visualização – ain-

da não aconteceu de fato. Porém, eu assumi- 

rei definitivamente o sofrimento de todos os 

seres sencientes e darei a eles todas as raízes de 

virtude e felicidade que desejem”. Ao pensar 

desse modo, você gera um senso de responsa- 

bilidade muito especial.
(11) Para cumprir com essa responsabilidade, você 

gera a bodhicitta: “Eu me tornarei um buda para 

ajudar todos os seres sencientes”.

Agora, traga o resultado da bodhicitta para o cami- 

62	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



nho visualizando-se sob o aspecto do Buda Shakyamuni, 

irradiando incontáveis raios de luz que purificam todos os 

seres sencientes e os conduzem ao estado da budeidade. 

Visualize que todos eles se transformam em budas, e es-

tabilize a sua meditação nisso. Conclua a sessão alegran-

do-se com o fato de que você realmente foi capaz de con-

duzir todos os seres sencientes ao estado da iluminação.

A transformação das circunstâncias  
adversas no caminho à iluminação

A próxima seção do texto-raiz, A transformação da men-

te em sete pontos, lida com a transformação de circuns- 

tâncias adversas no caminho à iluminação. Essa práti-

ca é absolutamente crucial, em particular para este 

tempo degenerado em que vivemos. Há tantos obs- 

táculos nesta era, especialmente para os praticantes do 

Dharma. Essa prática permite transformar todos os obs- 

táculos, todas as situações adversas, em circunstâncias 

propícias e até mesmo no próprio caminho à ilumi-

nação. De fato, ela possibilita ao praticante eliminar to-

dos os obstáculos. 

Esta seção divide-se em dois pontos: transforman-

do as circunstâncias adversas por meio do pensamento 

e por meio da ação. O primeiro, a transformação das 

circunstâncias adversas no caminho à iluminação por 

	 . . .  a troca de si mesmo pelos ou tros . . . 	 63



meio do pensamento, também é dividido em dois: com o 

uso da razão e com o uso da visão.

Quanto ao primeiro, com o uso da razão, o texto-raiz 

afirma: “Quando o ambiente e os seus habitantes trans-

bordam com perversidade, transforme as circunstâncias 

adversas no caminho à iluminação”. E o comentário cita 

de O Guru Puja:

Se até o ambiente e os seres que habitam nele 

	 estiverem cheios

Com os frutos das suas dívidas cármicas

E sofrimentos indesejados derramarem como chuva,

Buscamos as tuas bênçãos para considerar estas 		

	 condições miseráveis como o caminho,

Vendo-as como as causas para exaurir os resulta-		

	 dos do nosso carma negativo.

Por exemplo, quando adoecemos, costumamos pen-

sar que o motivo foi algo que comemos, ou devido a es-

píritos ou obstáculos, ou porque alguém nos lançou um 

feitiço. Essas são as razões que nos vêm à mente. Isso 

é um claro indício de que não somos capazes de reco- 

nhecer a verdadeira raiz da doença e compreender o 

motivo de experimentarmos aquele problema espe-

cífico. Precisamos voltar e olhar [a seção do lamrim 

sobre] o treinamento para o indivíduo do pequeno es-

64	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



copo, que explica os ensinamentos sobre as ações e os 

seus resultados. Ali, elucida-se com clareza que os re-

sultados ocorrem devido ao carma, devido às ações que 

criamos no passado. Não se explica o resultado de uma 

doença como proveniente de um tipo particular de ali- 

mento, ou porque alguém nos enfeitiçou, ou porque fo-

mos possuídos por espíritos. Afirma-se que os resultados 

experimentados são causados pelas ações que criamos no 

passado. Portanto, é realmente indispensável saber como 

transformar circunstâncias adversas, como uma doença, 

em circunstâncias propícias ao alcance da iluminação.

Será muito benéfico para a sua mente se você pres-

tar bastante atenção no conselho dos antigos lamas 

Kadampa. Eles diziam: “Doença e dor são a vassou-

ra que varre as negatividades”. Pensar nisso é algo ex-

tremamente poderoso. Significa que os resultados de 

doença, dor e sofrimento são causados por ações nega- 

tivas acumuladas no passado. Ao experimentar o resul-

tado, aquele carma negativo específico é eliminado, var-

rido com a vassoura do sofrimento. O conselho dos anti-

gos lamas Kadampa é muito poderoso.

Esse conselho deve ser praticado de maneira con-

tínua. Devemos pensar desse modo sempre que ex-

perimentarmos um sofrimento físico ou mental. Em 

particular, precisamos pensar que, até aqui, meditamos 

tanto sobre tonglen, sobre dar e tomar, e fizemos mui-

	 . . .  a troca de si mesmo pelos ou tros . . . 	 65



tas orações para que todo o sofrimento de todos os seres 

sencientes, sem exceção, amadureça em nós. Agora, 

as nossas preces estão produzindo resultados – obte-

mos aquilo que desejamos – e, portanto, temos que nos 

alegrar. Devemos inclusive desejar mais sofrimento – 

quanto mais, melhor. Por quê? Porque quanto mais sofri-

mento experimentarmos, mais negatividades acumula-

das serão purificadas. Podemos até chegar ao ponto em 

que desejamos o amadurecimento de mais sofrimento 

em nós, pois compreendemos que é isso o que purifica 

as negatividades.

Nos momentos em que sofremos física e mental-

mente, não há nada mais benéfico do que a prática do 

lamrim e da transformação da mente. Eu provei isso 

pessoalmente. Por exemplo, houve ocasiões em que ex-

perimentei tormentos inimagináveis, sofrimentos ex-

traordinários de corpo e mente. Nessas horas, fui capaz 

de pensar que todos esses sofrimentos e suplícios eram 

o resultado de ações passadas e que, ao experimentá-los, 

as negatividades seriam completamente purifica-

das. Então, vinha à minha mente o pensamento de dar 

boas-vindas a esses sofrimentos e, além dele, o pensa- 

mento de que quanto mais sofrimento houver, melhor, já 

que, assim, mais negatividades são eliminadas. É devido 

à gentileza dos meus gurus – de ter recebido os ensina-

mentos da transformação da mente de Lama Pabongka 

66	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



Dorje Chang e muitas vezes do falecido Kyabje Trijang 

Rinpoche – que eu, ao passar por dores, infortúnios e 

tormentos indizíveis de corpo e mente, tive o pensamen-

to de não desejar que o sofrimento acabasse. Quando 

as dificuldades acontecem, eu não preciso ter medo. Em 

tibetano, a palavra para “existência” é “sipa”, que tam-

bém significa “possível”. Na existência, tudo é possível, 

qualquer coisa pode acontecer. Coisas absolutamente 

imprevisíveis são capazes de acontecer. Contudo, com 

base na prática dos ensinamentos do lamrim e da trans-

formação da mente, você chega a um ponto em que, inde-

pendente do tipo de infortúnio ou dificuldade, a sua men-

te permanece inabalável. Ela não pode ser perturbada por 

qualquer sofrimento, problema ou circunstância adversa.

Os ditos dos lamas Kadampa são bem verdadeiros. 

Por exemplo, eles dizem: “Circunstâncias adversas são 

um incentivo para a prática”; e: “Espíritos e possessões 

são manifestações dos budas, e o sofrimento é a manifes-

tação da vacuidade”. E ainda: “Eu não gosto da felicidade, 

mas sim do sofrimento”. Por que eles dizem isso? Quan-

do experimentamos felicidade, consumimos os méritos 

acumulados no passado; e, quando experimentamos 

sofrimento, purificamos as negatividades acumuladas 

no passado. Portanto, é muito melhor experimentar 

sofrimento do que felicidade. Quanto a nós, gostamos 

da felicidade e não do sofrimento, mas o conselho dos 

	 . . .  a troca de si mesmo pelos ou tros . . . 	 67



lamas Kadampa é o oposto: “Eu não gosto da felicidade 

porque, assim, consumo os méritos; mas gosto do sofri-

mento, pois, desse modo, purifico as negatividades”.

Outro conselho dos lamas Kadampa é o seguinte: “Eu 

não gosto de posições superiores, mas sim das inferiores”. 

Para nós, é completamente o oposto: sempre queremos 

estar por cima e nunca por baixo. Contudo, a posição in-

ferior é a posição dos Vitoriosos, que nos permite avançar 

para que nos tornemos um buda. Os lamas Kadampa tam-

bém afirmam: “Eu não gosto de elogios, mas de críticas”. 

Por quê? Embora nos sintamos incomodados quando as 

recebemos, críticas são muito benéficas, já que nos per-

mitem enxergar as nossas falhas e mudá-las. Se receber-

mos apenas elogios, a única coisa a ser intensificada será o 

nosso orgulho. Elogios, portanto, não são benéficos, e po-

dem até mesmo ser prejudiciais, já que aumentam as nos-

sas delusões. As críticas, por outro lado, permitem-nos 

identificar as nossas falhas e trabalhá-las.

A transformação das circunstâncias  
adversas por meio da visão

Agora, chegamos à prática de transformar as circunstân-

cias adversas no caminho por meio da visão. Isso é feito 

pela reflexão contínua sobre o fato de que, se você bus-

car pela entidade real do que uma circunstância adversa 

parece ser, se buscar minuciosamente, não será capaz de 

68	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



encontrar um único átomo que exista por si mesmo, pela 

sua própria natureza. Ao invés disso, você encontra ape-

nas aquilo que é meramente rotulado. Essa entidade real 

é impossível de ser encontrada em si mesma; do ponto de 

vista da verdade suprema, ela não está ali. Você tem que 

trazer esse pensamento à mente sempre.

Contudo, se você não for capaz de analisar a nature-

za dos fenômenos com a visão, pense do seguinte modo: 

“Todas as experiências que eu tiver nesta brevíssima vida, 

sejam elas felizes ou tristes, serão apenas memórias ao 

final dela. Elas são como sonhos, completamente insubs- 

tanciais; logo, não há nenhuma razão para apreendê-las 

com apego ou aversão. Não há um átomo sequer delas 

que eu possa apreender com apego ou aversão”.4

A importância da bodhicitta

Em conclusão, o mais importante nesta vida é aplicar 
o máximo de energia possível no desenvolvimento da 
bodhicitta. A relevância dela pode ser vista na maneira 
como o Lama Atisha cumprimentava as pessoas. Quan-
do encontramos alguém, geralmente dizemos: “Como  
 
4  Mais cedo, Ribur Rinpoche mencionou ser possível transformar as circuns- 
tâncias adversas no caminho à iluminação por meio da ação, mas ele não 
elaborou sobre isso. Como afirmado em Advice From a Spiritual Friend (Geshe 
Rabten e Geshe Ngawang Dhargyey; Wisdom Publications, Londres, 1986, 
págs. 68-69), isso inclui a prática de acumular mérito, purificar carma negativo 
e fazer oferecimentos a espíritos nocivos e aos protetores do Dharma.

	 . . .  a troca de si mesmo pelos ou tros . . . 	 69



você está?” ou “Ni how ma?” Lama Atisha, contudo, cum-
primentava dizendo: “Você tem um bom coração?” ou 
“O bom coração já aflorou em você?” Isso mostra a im-
portância que ele conferia à prática da bodhicitta.

Como mencionei anteriormente, o grande mestre 
Shantideva disse que, assim como batemos o leite para ex-
trair a sua essência, a manteiga, devemos extrair a essên-
cia das 84.000 pilhas de ensinamentos dadas pelo Buda 
Shakyamuni – essa essência é a bodhicitta. Portanto, já que 
a bodhicitta é a essência da totalidade dos ensinamentos 
do Buda Shakyamuni, devemos realmente nos empenhar 

em desenvolvê-la na nossa mente nesta mesma vida.

70	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



G l o s s á r i o

(sct. = Sânscrito; tib. = Tibetano)

Atisha (982-1054). O renomado mestre indiano budista 
que ajudou na revitalização do budismo no Tibete 
após as perseguições de Langdharma, no século IX. 
Os seus ensinamentos levaram à criação da tradição 
Kadampa. A sua composição Luz para o caminho à ilu-
minação (Bodhipathapradipa) foi o primeiro texto de 
lamrim.

Bhumi (sct.). Literalmente “chão, base”. Há dez bhumis 
ou níveis a partir do ponto em que um bodhisattva 
percebe diretamente a verdade suprema e, assim, rea- 
liza o Caminho da Visão, o terceiro de cinco cami- 
nhos que levam à iluminação.

Bodhicitta (sct.). A aspiração de alcançar a iluminação 
plena para ajudar todos os outros seres sencientes a 
também atingir a iluminação.

Bodhisattva (sct.). Uma pessoa que possui bodhicitta e 
está, portanto, no caminho para a iluminação.

Canais. Constituintes do corpo psíquico através dos 
quais fluem os ventos-energia.



Carma (sct.: karma). O processo natural de causa e efeito 
pelo qual ações virtuosas conduzem à felicidade e 
ações não virtuosas ao sofrimento.

Chakra (sct.). Roda de energia; um ponto focal de energia 
situado ao longo do canal central, para onde a con-
centração é dirigida na prática tântrica.

Clara luz. O estado de mente mais sutil, vivenciado quan-
do todos os ventos-energia dissolvem-se no canal cen-
tral, tal como acontece naturalmente durante o pro-
cesso da morte; é usada na meditação por praticantes 
tântricos realizados para alcançar a iluminação.

Deidade. Uma emanação do Buda; uma figura masculina 
ou feminina que incorpora um aspecto específico da 
iluminação e é utilizada como foco de meditação no 
tantra.

Deva (sct.). Um ser na existência cíclica que permanece 
temporariamente em um estado celestial.

Dharma (sct.). Literalmente “aquilo que nos mantém afas- 
tados do sofrimento”; os ensinamentos do Buda.

Dzogchen (tib.). Literalmente “a Grande Consumação”; 
o veículo mais elevado entre os nove explicados na 
tradição Nyigma do budismo tibetano; um método 
prático para a realização direta da verdade suprema.

72	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



Existência cíclica (sct.: samsara). O ciclo recorrente de 
morte e renascimento sob o controle de delusões e 
carma, caracterizado pelo sofrimento.

Filho dos Vitoriosos. Epíteto de um bodhisattva.

Gelug (tib.). Literalmente “a tradição virtuosa”; a ordem 
do budismo tibetano fundada por Lama Tsongkha-
pa e seus discípulos no começo do século XV.

Geshe (tib.). Literalmente, “amigo espiritual virtuoso”. 
Um termo usado para os grandes mestres Kadampa; 
o título dado àqueles que completaram estudos e 
avaliações exaustivos em universidades monásticas 
Gelugpa.

Gyalwa Ensapa (1505-1566). Um grande praticante tântri-
co que alcançou a iluminação em uma vida; mestre 
da linhagem da tradição do lamrim e autor de diver-
sos textos.

Je Rinpoche (tib.). Um epíteto de Lama Tsongkhapa.

Kadampa (tib.). Uma tradição budista originada no Ti-
bete no século XI com os ensinamentos de Atisha.

Kyabje Trijang Rinpoche (1901-1981). O tutor júnior de Sua 
Santidade o XIV Dalai Lama e o guru raiz de muitos 
lamas Gelug contemporâneos.

	 . . .  glossário . . . 	 73



Lama (tib.). Guru; professor e guia espiritual.

Lama Tsongkhapa (1357-1419). O professor venerado e o 
praticante realizado que fundou a ordem Gelug do 
budismo tibetano.

Lamrim (tib.). O caminho gradual à iluminação. Uma 
maneira de apresentar os ensinamentos do Buda que 
mostra os estágios do caminho à iluminação.

Liberdades e dotes. As características que identificam um 
“perfeito renascimento humano”, a forma de nas- 
cimento mais adequada para o êxito na prática do 
Dharma e a realização de estados mais elevados, 
como a liberação e a iluminação.

Mahamudra (sct.). Literalmente “o grande selo”. Um siste-
ma de meditação profundo sobre a natureza supre-
ma da mente e de todos os fenômenos.

Mahayana (sct.). Literalmente “o grande veículo” ou “o 
veículo universal”. O caminho trilhado pelos bodhi-
sattvas para alcançar a iluminação plena; o termo 
também pode referir-se aos ensinamentos e práticas 
incluídos nesse caminho.

Mandala (sct.). Uma representação simbólica circular de 
todo o universo, usada como um oferecimento para 
acumular os méritos necessários para alcançar a ilu-
minação.

74	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



Manjushri (sct.). O Buda da Sabedoria.

Milarepa (1040-1123). Um grande iogue e poeta asceta ti-
betano, famoso por sua prática intensa, devoção ao 
seu guru, canções de realização espiritual e obtenção 
da iluminação em uma vida.

Não virtude. Ações de corpo, fala e mente cujo resultado 
é o sofrimento.

Ouvinte (sct.: sravaka). Um seguidor do veículo individual 
(Hinayana), que conduz à liberação da existência cíclica.

Pabongka Rinpoche / Pabongka Dorje Chang (1871-1941). Um 
lama influente e poderoso da tradição Gelug; guru 
raiz de Ribur Rinpoche, assim como dos tutores 
sênior e júnior de Sua Santidade o XIV Dalai Lama.

Quatro incomensuráveis. Eles são o amor incomensurável, 
a compaixão incomensurável, a alegria incomensu-
rável e a equanimidade incomensurável. A oração 
completa dos quatro incomensuráveis é a seguinte:

Que todos os seres sencientes tenham felicidade e 	

	 as causas da felicidade. 

Que todos os seres sencientes se libertem do sofri-	

	 mento e das causas do sofrimento.

Que todos os seres sencientes se tornem insepa-		

	 . . .  glossário . . . 	 75



	 ráveis da felicidade suprema e livre de dor.

Que todos os seres sencientes permaneçam 		

	 em equanimidade, livres do apego aos amigos 	

	 e do ódio aos inimigos.

Realizadores solitários (sct.: pratyekabuddha). Um segui-
dor do veículo individual (Hinayana) que se esforça 
em alcançar o nirvana, a liberação da existência cí-
clica.

Recitação vajra. Uma prática tântrica que une a recitação 
de mantras com a respiração.

Seis perfeições (sct.: paramita). As seis práticas principais 
de um bodhisattva para atingir a iluminação: gene- 
rosidade, ética, paciência, esforço entusiástico, con-
centração e sabedoria.

Semideus (sct.: asura). Um ser na existência cíclica que 
permanece temporariamente em um estado celes-
tial, mas que sofre com inveja e agressividade.

Ser dos infernos. Um ser na existência cíclica que perma- 
nece temporariamente no estado de maior sofri-
mento.

Shantideva (685-763). O grande erudito e bodhisattva in-
diano que escreveu o Bodhisattvacaryavatara (Um guia 

76	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



para o modo de vida do bodhisattva).

Tantra (sct.). Literalmente “fio” ou “continuidade”. Os 
discursos esotéricos do Buda. O termo também 
pode ser usado para se referir aos ensinamentos e 
práticas contidos nesses discursos. A prática tântri-
ca geralmente envolve identificar-se com uma dei-
dade, uma manifestação da mente iluminada, com o 
objetivo de purificar-se e alcançar o estado da ilumi-
nação plena.

Tantra Ioga Superior (sct.: anuttara-yoga tantra). A quarta 
e mais elevada classe da prática tântrica, que consiste 
em dois estágios – o estágio da geração e o estágio da 
consumação – e conduz à realização da iluminação 
plena em, no mínimo, uma vida.

Torma (tib.). Uma espécie de oferecimento de comida 
feito a objetos sagrados como as Três Joias com o 
objetivo de remover obstáculos e obter realizações 
espirituais; esta prática é encontrada tanto no sutra 
como no tantra.

Tsog (tib.). Um tipo especial de oferecimento praticado 
no Tantra Ioga Superior para remover obstáculos, re- 
novar comprometimentos e aumentar as condições 
propícias à obtenção de realizações espirituais.

Veículo individual (sct.: Hinayana). O veículo ou o cami- 

	 . . .  glossário . . . 	 77



nho seguido por aqueles que aspiram à liberação 
própria da existência cíclica e à obtenção do nirvana.

Venerável Lama Thubten Zopa Rinpoche (1946-2023). Foi 
o guia espiritual da Fundação para a Preservação da 
Tradição Mahayana (FPMT), uma organização inter-
nacional da qual o Centro Budista Amitabha faz parte.

Virtude. Ações de corpo, fala e mente cujo resultado é a 
felicidade.

Vitorioso. Um epíteto do Buda.

78	 . . .  como ger ar a bodhicit ta . . .



O que Fazer com os  

Ensinamentos do Dharma

Os ensinamentos do Buda são a verdadeira fonte da felicidade para todos os 
seres sencientes. Livros como este que você tem nas mãos mostram como 
colocar os ensinamentos em prática e integrá-los à sua vida, obtendo assim a 
felicidade que procura. Portanto, qualquer coisa que contenha ensinamentos 
do Dharma ou os nomes de seus professores é mais preciosa do que outros 
objetos materiais e deve ser tratada com respeito. Para evitar criar o carma 
de não encontrar o Dharma novamente em vidas futuras, por favor, não 
coloque livros (ou outros objetos sagrados) no chão ou debaixo de ou- 
tras coisas, não pise ou sente-se sobre eles, ou os utilize para fins mundanos, 
como apoiar mesas instáveis. Eles devem ser mantidos em um lugar limpo 
e elevado, separados de literatura mundana, e envolvidos em pano ao serem 
transportados. Essas são apenas algumas considerações.

Caso precise se desfazer de materiais do Dharma, eles não devem ser 
jogados no lixo, mas queimados de uma maneira especial. Em resumo: não 
incinere esses materiais com outros resíduos, mas sozinhos, e, enquanto 
queimam, recite o mantra OM AH HUM. Conforme a fumaça se espalha, 
visualize que ela permeia todo o espaço, levando a essência do Dharma a 
todos os seres sencientes nos seis reinos samsáricos, purificando as suas 
mentes, aliviando os seus sofrimentos e trazendo-lhes toda a felicidade, até 
e incluindo a iluminação. Algumas pessoas podem achar essa prática um 
pouco incomum, mas ela é feita de acordo com a tradição. Muito obrigado.

Dedicação
A partir do mérito criado ao preparar, ler, refletir e compartilhar este livro 
com outros, que todos os professores do Dharma tenham vidas longas e 
saudáveis, que o Dharma se espalhe por todo o espaço infinito, e que todos 
os seres sencientes alcancem rapidamente a iluminação.

Em qualquer reino, país, área ou lugar onde este livro possa estar, que 
não haja guerra, seca, fome, doença, lesão, desarmonia ou infelicidade. Que 
haja apenas grande prosperidade, que tudo o que for necessário seja obtido 
facilmente, e que todos sejam guiados apenas por professores do Dharma 
perfeitamente qualificados, desfrutem da felicidade do Dharma, tenham 
amor e compaixão por todos os seres sencientes, e apenas beneficiem uns 
aos outros, sem se prejudicarem.


	Blank Page



