Co/o genan a
Bo /W /L/J 1]




COMO GERAR A
BODHICITTA

por

Ribur Rinpoche



Janeiro de 2010

Centro Budista Amitabha
44 Lorong 25A Geylang
Singapura 388244

Tradugdo para o portugués:
Grupo de Tradutores do Centro Shiwa Lha
Rio de Janeiro/ Brasil - 2024
Tradutor: Pedro Yacubian/

Revisdo e diagramacgdo: Paula Takahashi

Design da capa: Kennedy Koh

ISBND 981-04-1335-1

@Todos os direitos reservados



O Centro Budista Amitabha agradece
ao Sr. Derek Goh por seu gentil
apoio na publicac¢do deste livro,

“Como gerar a Bodhicitta”.
Dedicagdo de méritos do patrocinador

Que todos os seres sencientes sejam
guiados pela Joia Triplice e pelos
professores Mahayana perfeitamente
qualificados e que sejam capazes de
encontrar condi¢des favordveis para o

estudo e a prdtica do Dharma.

Que todos os seres sencientes sejam
liberados do samsara e possam trilhar

na dire¢do do caminho a iluminacdo.



INDICE

Prefadcio .ooovieiieiiiiiiiiiiiiii e \%

Instrucdoemsete pontos ....cocvvveiinininiinininnns 1
de causaeefeito

A troca de si mesmo pelos outros.............. 27

GlOSSATI0 et eeeeeeanens 71



PREFACIO

Em 1997, os alunos do Centro Budista Amitabha foram
abengoados com a oportunidade de receber os ensina-
mentos do grande mestre Ribur Rinpoche. Ele nos visi-
tou duas vezes e ficou um total de trés meses e meio,
durante os quais Rinpoche ensinou o lamrim e lojong
(transformacdo da mente). Este livreto foi extraido desses

ensinamentos.

Uma breve biografia

Ribur Rinpoche nasceu em Kham, no leste do Tibete, em
1923. Ele foi reconhecido aos cinco anos como a sexta re-
encarnagdo de Lama Kunga Osel, um grande erudito e
professor que passou os ultimos doze anos da sua vida
em retiro solitdrio rigido. Todas as cinco reencarnagdes
anteriores foram os professores principais do Monas-
tério de Ribur, em Kham.

Quando Ribur Rinpoche tinha quatorze anos, ele
ingressou no Monastério de Sera, uma das grandes uni-
versidades mondsticas Gelug em Lhasa, para dar inicio
ao intenso curriculo de estudos em filosofia budista, que
culminou na sua obtengio do titulo de Geshe aos 25 anos.

Durante a sua estada no Monastério de Sera, Rinpoche



VI +++ COMO GERAR A BODHICITTA -+ +

também participou de muitos ensinamentos e iniciagdes
dados por seu guru raiz, Pabongka Rinpoche, o maior
lama Gelug daquele tempo. Apds receber o titulo de
Geshe, Rinpoche retornou a Kham, onde passou muitos
anos em retiro em uma pequena cabana que ele proprio
construira na floresta. Porém, apds a invasdo comunista
chinesa em 1950, a situa¢do em Kham tornou-se cada vez
mais perigosa e, em 1955, ele foi aconselhado por um dos
seus gurus, Trijang Rinpoche, a retornar a Lhasa, onde
continuou a receber ensinamentos e a fazer retiros. No
entanto, a situagdo em Lhasa também tornou-se insegu-
ra. De 1959 (0 ano da revolta do povo tibetano) até 1976,
Rinpoche vivenciou diversas atribulagdes e dificuldades,
como aprisionamentos e agressoes fisicas, e foi um obser-
vador impotente da terrivel destrui¢do da Revolugdo Cul-
tural. Contudo, durante esse tempo, ele foi capaz de man-
ter a sua mente em paz, e até mesmo feliz, por meio da
pratica dos ensinamentos que havia recebido. Rinpoche
descreveu suas experiéncias da seguinte forma: “Eu
realmente ndo tive a menor dificuldade durante aquelas
condi¢des adversas. Isso se deveu a gentileza de Lama
Dorje Chang [Pabongka Rinpoche]. Eu havia aprendido
dele, de alguma forma, um pouco de treinamento mental
e, naqueles tempos dificeis, a minha mente foi imediata-
mente capaz de reconhecer a natureza da existéncia cicli-

ca, a natureza das emocdes aflitivas, a natureza do carma



« PREFACIO + -+ VIl

etc. Entdo, a minha mente estava realmente tranquila”.

Depois da Revolugdo Cultural, Rinpoche trabalhou
com o Panchen Lama para restaurar o maior niimero
possivel de tesouros espirituais do Tibete. O seu principal
feito foi a recuperagdo das duas estatuas mais preciosas do
Buda Shakyamuni: o Jowo Chenpo e o Ramo Chenpo. Es-
sas duas estdtuas, trazidas originalmente ao Tibete pelas
esposas chinesa e nepalesa do Rei Songtsen Gampo (por
volta de 617-698 d.C.), haviam sido levadas para Pequim
durante a Revolucdo Cultural e guardadas, juntamente
com milhares de outras estdtuas, em diferentes depdsitos
ao longo de 17 anos, até que Rinpoche as encontrou e de-
volveu-as aos seus respectivos templos em Lhasa.

Em 1987, Rinpoche deixou o Tibete e viajou a Dharam-
sala, na India, para ver Sua Santidade o Dalai Lama. Desde
entdo, ele vive no Monastério de Namgyal, em Dharam-
sala, onde, a pedido de Sua Santidade, ele escreveu diver-
sas biografias de grandes lamas e uma historia religiosa
completa do Tibete. Rinpoche também visitou e ensinou
em diversos paises estrangeiros — Australia, Nova Zelan-
dia, EUA e em paises da Europa. Sua cordialidade, hu-
mor, profunda sabedoria e ensinamentos praticos e rea-

listas cativaram muitos alunos no mundo inteiro.



VIII +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+« +

Contexto dos ensinamentos

Ha mais de 2500 anos, Buda Shakyamuni alcangou a ilu-
minag¢io e comegou a ensinar o caminho até esse esta-
do para que outros pudessem trilha-lo. Os seus ensina-
mentos foram mantidos vivos até os dias de hoje gragas
a grande gentileza e aos esforgos de uma linhagem inin-
terrupta de praticantes, que os aprenderam de seus mes-
tres, praticaram-nos e transmitiram-nos aos seus segui-
dores. No Tibete, os pontos essenciais dos ensinamentos
do Buda foram condensados em um sistema conhecido
como lamrim, ou estégios do caminho a iluminagﬁo,
que explica todos os passos ou préticas necessarios para
alcancar a iluminacio.

O lamrim consiste em trés estagios ou niveis princi-
pais, de acordo com trés razdes ou motivagdes diferentes
para a pratica do Dharma. O primeiro nivel, conhecido
como o “pequeno escopo”, comega com o despertar do
interesse pelas nossas vidas futuras. Isso ocorre quan-
do percebemos que esta vida presente pode acabar a
qualquer momento e que, apds a morte, renasceremos
em um dos diferentes estados de renascimento possiveis.
O pequeno escopo nos ensina como evitar o renasci-
mento em um estado desafortunado (como um animal,
um fantasma faminto ou um ser dos infernos) e como al-

cangar um estado afortunado (como um deva, um semi-



PREFACIO + + » IX

deus ou um ser humano), ao tomar reftigio no Buda, no
Dharma e na Sangha e viver as nossas vidas de acordo
com o carma, a lei das a¢des e dos seus resultados.

O segundo estagio, ou o “médio escopo”, envolve
o desenvolvimento da aspiracdo de libertar-se, de uma
vez por todas, de todo o ciclo de morte e renascimento.
Nesse escopo, o foco reside nas quatro nobres verdades:
os sofrimentos da existéncia ciclica, as causas do sofri-
mento (delusdes e carma), o estado de liberdade de todo
o sofrimento (nirvana) e os meios para alcanca-lo, com a
pratica dos trés treinamentos superiores de moralidade,
concentragdo e sabedoria.

O terceiro estagio, ou o “grande escopo”, envolve a
abertura do nosso coracdo para a situa¢do de todos os
seres. Ao compreender que eles todos experimentam
um sofrimento que ndo desejam e que fracassam em
suas tentativas de encontrar a paz e a felicidade que al-
mejam, desenvolvemos a aspiragdo de alcangar a ilumi-
nagdo plena com o objetivo de ajuda-los todos a também
alcancgar esse estado perfeito. Essa aspiragdo altruista
chama-se bodhicitta.

Este livreto contém extratos dos ensinamentos pre-
ciosos de Ribur Rinpoche sobre como desenvolver a
bodhicitta e como praticar a transformacdo do pensa-
mento, por meio da qual nés nos tornamos menos egois-

tas e mais preocupados com o préoximo.



X +++ COMO GERAR A BODHICITTA « «

Muitas pessoas contribuiram para este trabalho. Os
ensinamentos de Rinpoche foram lindamente traduzi-
dos para a lingua inglesa por Fabrizio Pallotti. Diversos
alunos do Centro Budista Amitabha gentilmente trans-
creveram as fitas, e eu editei as transcrigdes com a ajuda
de Doris Low e Rise Koben.

Quaisquer erros no texto sdo de inteira responsabili-

dade do editor.

Sangye Khadro
Outubro de 1998



Capitulo 1:

INSTRUCAO EM
SETE PONTOS DE

CAUSA E EFEITO



2 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

Introdugdo

A bodhicitta, a aspiragdo de alcangar a ilumina¢do com
o objetivo de beneficiar todos os seres sencientes, ¢ algo
realmente inconcebivel, verdadeiramente espléndido e
maravilhoso. Um dos gurus do Lama Atisha disse a ele
que realizagdes como a clarividéncia, a visdo de uma dei-
dade ou uma concentragio estdvel como uma montanha
ndo sdo nada quando comparadas a bodhicitta. Para nds,
essas realizacdes parecem incriveis. Se nés mesmos ou
alguma outra pessoa sobre a qual ouvimos falar tivésse-
mos a visdo de uma deidade, alcancdssemos a clarividén-
cia ou, por meio da pratica da meditagdo, atingissemos
uma concentragdo estavel como uma montanha, verfa-
mos essas realiza¢des como inimaginavelmente fantdsti-
cas. Contudo, o guru de Atisha disse-lhe: “Elas ndo sdo
nada se comparadas a bodhicitta. Portanto, pratique-a”.

Mesmo que vocé tenha praticado mahamudra, dzog-
chen ou os dois estdgios do tantra ioga superior [0 estd-
gio de geracdo e o estdgio de consumacio], e mesmo que
vocé tenha obtido a visio de muitas deidades, nada disso
é benéfico se vocé ndo possuir a bodhicitta.

Como o grande Bodhisattva Shantideva disse: “Se
vocé bater todos os 84.000 ensinamentos do Buda, a es-
séncia obtida é a bodhicitta.” Quando batemos o leite,
obtemos manteiga, que ¢ a esséncia do leite. Do mes-

mo modo, se examinamos e batemos todos 0s 84.000



e INSTRU(;;\O EM SETE PONTOS DE CAUSA E EFEITO~- « « 3

ensinamentos do Buda, a esséncia deles é a pratica da
bodhicitta. Portanto, é extremamente importante que
nos empenhemos em realizar a experiéncia espontanea
e sem esfor¢o da bodhicitta. No minimo, devemos tentar
o nosso melhor para gerar a experiéncia nao espontanea
dabodhicitta, da bodhicitta que surge do esforco.

Para a prética e geragdo da bodhicitta, ha duas li-
nhagens principais de instrugdo. A primeira é a instrugdo
em sete pontos de causa e efeito, enquanto a segunda é a
instrucdo de trocar-se pelos outros.

A primeira, a instru¢do em sete pontos de causa e
efeito, pela qual vocé gera a bodhicitta com base no desen-
volvimento do amor afetuoso por todos os seres sencien-
tes, foi a pratica utilizada por grandes panditas indianos
como Chandrakirti, Chandragomin, Shantarakshita e
outros. A segunda, a instrucdo de trocar-se pelos outros,
vem sobretudo de Shantideva. Quer vocé escolha treinar
a sua mente na instru¢do em sete pontos ou na troca de si
pelos outros, o resultado serd a geragdo da bodhicitta na
sua mente.

O grande santo Atisha demonstrou um interesse ex-
traordinario pela bodhicitta. Para obter as instrugdes com-
pletas da pratica, ele embarcou em uma longa jornada a
ilha de Sumatra, na Indonésia, para estudar com o grande
mestre Serlingpa, ignorando as muitas dificuldades que

foi obrigado a suportar ao longo do caminho. Hoje, pode-



4 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

mos viajar a Indonésia em um barco velocissimo ouem um
avido, mas, naquele tempo, Atisha levou treze meses para
chegar ld. Uma vez na ilha, ele recebeu as instrugdes expe-
rienciais completas do mestre Serlingpa tanto da técnica
em sete pontos como da troca de si pelos outros. Entdo,
ele praticou aos pés do seu mestre durante doze anos, até
que desenvolveu plenamente a bodhicitta. Assim, Lama
Atisha recebeu ambas as linhagens de instrucdo: a técnica
em sete pontos e a troca de si pelos outros.

Embora ele detivesse as duas linhagens, Atisha en-
sinava, em publico, para grandes assembleias de discipu-
los, apenas a técnica em sete pontos, e conferia secreta-
mente as instrucdes da troca de si pelos outros somente a
um grupo seleto de discipulos qualificados. Quando Ati-
sha foi ao Tibete, ele deu as instrugdes de trocar-se pelos
outros somente ao seu discipulo principal, Dromtonpa.

Mais tarde, o grande Lama Tsongkhapa, o Protetor
de todos os seres, condensou as duas instru¢des em uma
s6 prética que consiste em onze pontos. Quando vocé
recebe os ensinamentos sobre bodhicitta, vocé recebe as
duas instrucdes separadas, mas, ao meditar de fato em
bodhicitta —ao treinar a sua mente —, vocé combina am-
bas as instrugdes e medita nos onze pontos. A combi-
nagdo das duas instrugdes em uma tinica pratica com o
proposito de treinar a mente na meditacdo ¢ considerada

um traco distintivo da grandeza da tradi¢do Gelug.



e INSTRU(;;\O EM SETE PONTOS DE CAUSA E EFEITO~- « « 5

Em uma prece composta por Lama Pabongka Dor-
je Chang, suplicando para realizar a doutrina de Lama
Tsongkhapa, ele escreveu: “Unindo ambas as praticas da
mente preciosa, a técnica em sete pontos e a de trocar-se
pelos outros, esta grandeza ndo compartilhada por ter-
ceiros, que eu possa assim realizar a doutrina de Lama
Tshongkhapa”. “Ndo compartilhada por terceiros” sig-
nifica que essa unido das duas préticas concebida por Je
Rinpoche é uma abordagem tinica ndo encontrada nas
outras tradices.

Eu recebi estes ensinamentos pela primeira vez dos
labios sagrados do incrivelmente gentil Lama Pabong-
ka Dorje Chang, quando ele ensinou, durante quatro
meses, os oito grandes textos do lamrim no Monas-
tério de Sera, no Tibete. Eu era bastante jovem naquele
tempo. Quando ele chegou ao ponto de explicar a tro-
ca de si mesmo pelos outros, ele deu ensinamentos
sobre A transformagdo da mente em sete pontos. Depois,
eu recebi esses ensinamentos duas vezes do falecido
Kyabje Trijang Rinpoche.

A instrugdo em sete pontos de causa e efeito

Com rela¢do a instrucdo em sete pontos de causa e efeito,
comecgamos meditando sobre equanimidade e avanca-

mos pelos seguintes passos:



6 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

1. Reconhecimento de todos os seres sencientes como

nossas maes
Reconhecimento da gentileza dos seres sencientes maes

Retribui¢do dessa gentileza

Grande compaixdo

2
3
4. Amor afetuoso
5
6. Aintencdo extraordindria
7

Bodhicitta

Os primeiros seis pontos, do reconhecimento de to-
dos os seres sencientes como nossas maes em diante, s3o
as causas que ddo origem ao resultado, a bodhicitta.

A maneira como essas realizagdes acontecem gra-
dualmente deve-se ao fato de que a bodhicitta, o pensa-
mento de atingir a ilumina¢do com o objetivo de benefi-
ciar todos os seres sencientes, surge de um senso de res-
ponsabilidade e deve ser precedida por ele. Em tibetano,
o termo para isso ¢ “lhagsam”, as vezes traduzido como
“inten¢do extraordindria”, “atitude excepcional” ou “res-
ponsabilidade universal” — trata-se de um sentimento de
responsabilidade para beneficiar todos os seres sencien-
tes. Para que essa inten¢do acontega, vocé deve desejar
intensamente que todos os seres sencientes se libertem
do sofrimento — isso é a grande compaix3o. Para que ela

surja, vocé precisa ter desenvolvido o amor afetuoso por



e INSTRU(;;\O EM SETE PONTOS DE CAUSA E EFEITO~- « « 7

todos os seres sencientes. Agora, neste momento, temos
amor afetuoso pelos nossos entes queridos, mas nio por
aqueles que ndo sdo nossos intimos. Para gerar esse amor
afetuoso por todos, € preciso desenvolver um profundo
sentimento de proximidade dos seres sencientes, e a ma-
neira de fazé-lo é por meio do reconhecimento de que to-
dos eles foram nossas maes, percebendo a sua gentileza e
gerando o desejo de retribui-la. Essa instrugdo é denomi-
nada técnica de causa e efeito porque os pontos poste-
riores surgem apds a geracdo dos pontos precedentes.
Vocé ndo deve abordar essa pratica com uma mente
limitada, pensando: “Ah, essa pratica é avancada demais
para mim. Ela vai demandar tanto tempo, tanta energia.
Nio conseguirei desenvolver uma mente tdo preciosa”.
Essa ndo € a atitude correta. Vocé ndo deve ter medo, pois
essas instrugdes sdo extremamente profundas e podero-
sas. Se vocé treinar a sua mente de uma maneira con-
tinua, passo a passo, com persisténcia, ndo ha davidas
de que obtera éxito. De modo geral, todas as instrugdes
da antiga tradicdo Kadampa sdo muito poderosas e efica-
zes. Além disso, hd ainda as instru¢des combinadas pelo
grande Lama Tsongkhapa, cuja experiéncia baseou-se na
sua relagdo especial com Manjushri, com quem ele tinha
comunicagdo direta. Essas diretrizes sio extremamente
poderosas e eficazes, entdo ndo pense que elas sio avanca-

das demais e que é impossivel desenvolver a bodhicitta.



8 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

Equanimidade

Antes de comegar a treinar a sua mente no primeiro
passo, o reconhecimento de todos os seres sencientes
como sua mie, vocé deve desenvolver o pensamento de
equanimidade. E como fazer uma pintura: se vocé qui-
ser pintar uma imagem, ¢ necessario, primeiro, assegu-
rar-se que a superficie € lisa e uniforme, sem saliéncias
ou irregularidades. Do mesmo modo, antes de ser capaz
de praticar a meditagdo do reconhecimento de todos os
seres sencientes como sua mae, vocé deve uniformizar
a sua mente por meio da equanimidade em rela¢do a to-
dos. Em outras palavras, vocé precisa aprender a parar de
discriminar entre os seres sencientes, sentindo-se pr(')xi—
mo de uns e distante de outros. A maneira de fazé-lo é
por meio do desenvolvimento da equanimidade.

Agora, eu explicarei como meditar para o desen-
volvimento da equanimidade. Aqueles ji familiarizados
com estas instrugoes, por favor, meditem enquanto en-
sino. Aos iniciantes, por favor, prestem muita atencdo e
tentem reter as instrugdes em suas mentes. Pego a todos
que tentem ter a intencdo de desenvolver a bodhicitta,
com o pensamento de que vocés realmente precisam
gerar essa realizagdo em suas mentes. Como ja men-
cionei, essas instrucdes dos lamas Kadampa sao muito
poderosas e eficazes, especialmente as que unem a técni-

ca dos sete pontos de causa e efeito com a de trocar-se



e INSTRU(;;\O EM SETE PONTOS DE CAUSA E EFEITO~- « « 9

pelos outros, conforme ensinado por Lama Tsongkhapa.
Entdo, por favor, sejam diligentes e gerem esta firme in-
tengdo: “Eu decididamente praticarei e desenvolverei a
bodhicitta na minha mente”.

Visualize diante de vocé trés pessoas: primeiro, al-
guém que o incomode —basta ver ou pensar nele ou nela
para que a sua mente se entristeca. Ao lado dele ou dela,
visualize alguém que vocé ama ou de quem ¢é proximo
—ao ver essa pessoa, a sua mente se alegra. E, ao lado des-
sa pessoa, visualize um estranho, alguém que nio é nem
benéfico nem nocivo para vocé. Ao pensar nessas trés
pessoas, vocé sente aversdo por aquela da qual ndo gos-
ta, apego pela que é proxima de vocé e indiferenca com
relacdo ao estranho.

Agora, pensando sobre a pessoa da qual vocé ndo
gosta, pergunte-se: “Por que eu ndo gosto dessa pessoa?
Qual é a razdo dela me perturbar tanto? O que ela fez
para mim?” Vocé chegara a conclusdo de que isso acon-
tece porque ela lhe causou um pouco de mal nesta vida.
Neste momento, vocé deve pensar sobre a inconstancia
de amigos e inimigos, como explicado no lamrim na
segdo para a pessoa do escopo médio. Essa é uma das
desvantagens da existéncia ciclica: ndo é possivel ter cer-
teza quanto a amigos e inimigos; as vezes, um amigo se
torna um inimigo e, as vezes, um inimigo se torna um

amigo. Pense desta maneira: “Embora essa pessoa tenha



10 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

me causado um pouco de mal nesta vida por um brevis-
simo periodo, em muitas vidas anteriores desde tempos
sem principio, ela teve grande afeicdo por mim e fomos
préximos por longa data. O mal que ela me causou nes-
ta vida € tdo pequeno se comparado a proximidade e ao
afeto que nutrimos um pelo outro desde tempos sem
inicio, mas, ainda assim, eu a trato como uma inimiga
definitiva, como o objeto supremo a ser evitado. Isso é
completamente equivocado!” Para domar os seus senti-
mentos de aversdo com relagdo a essa pessoa, vocé preci-
sa pensar repetidamente desse modo.

Ao lado dela, encontra-se a pessoa da qual vocé gos-
ta, que o enche de alegria tdo logo vocé a vé. A sua estima
por ela é a de um amigo definitivo, mais préoximo de vocé
do que todos os outros. Vocé sente tanto apego por essa
pessoa que é provavel que ndo queira separar-se dele ou
dela sequer por um instante. Se examinar as razdes dis-
so, vocé descobrird que ela o favoreceu de algum modo
nesta vida, com recursos ou outras coisas. Baseada em
alguns pequenissimos beneficios e por motivos bastan-
te limitados, a sua mente se alegra e se agita tanto. Con-
tudo, pense: “Embora essa pessoa tenha me beneficiado
um pouco nesta vida, ela nem sempre foi minha amiga.
Em muitas vidas passadas desde tempos sem principio,
ela também foi uma inimiga. Ela me feriu tanto que bas-

tava vé-la para sentir uma forte aversdo. Nao é razodvel



e INSTRU(;;\O EM SETE PONTOS DE CAUSA E EFEITO~- « « 1

que eu tenha tanto apego e desejo por essa pessoa ape-
nas porque ela me beneficiou, estd me beneficiando e me
beneficiard, pois ela também ja fez o oposto.” Ao pensar
dessa maneira reiteradas vezes, vocé serd capaz de domi-
nar o seu sentimento de apego.

Agora, volte a sua atengdo ao estranho. A sua atitude
com relacdo a ele é a seguinte: “Eu ndo conheco essa pes-
soa e ndo me importo com ela. Ela ndo teve nenhuma
relagdo comigo no passado, ndo tem nenhuma relacdo
comigo agora e ndo terd no futuro, entdo, quem se im-
porta”. Essa atitude também ¢é completamente equivoca-
da. Vocé deve pensar: “Nesta vida, essa pessoa ndo é nem
um inimigo, nem um amigo, mas, em vidas anteriores,
ela foi o meu inimigo muitas vezes e, muitas vezes tam-
bém, ela foi um amigo querido, alguém muito préximo a
mim. Logo, é totalmente injustificado sentir indiferenga
por ela”. Assim como vocé igualou seus sentimentos
com relacdo ao amigo e ao inimigo, ao pensar dessa ma-
neira reiteradamente, vocé deve igualar os sentimentos
com relagdo ao estranho.

Portanto, quando vocé meditar, primeiro pense que
ndo hd absolutamente nenhuma razdo para irritar-se
tanto e sentir tamanha aversdo por um inimigo que, por
muitas vezes, foi o seu amigo mais querido. Vocé preci-
sa pensar nisso uma e outra vez a fim de dominar a sua

aversdo e igualar a sua mente com relacdo aquela pessoa.



12 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

Do mesmo modo, pense que ndo hd nenhum motivo
para se apegar tanto a uma pessoa proxima, ao seu ami-
go, pois ele foi o seu inimigo diversas vezes. Pense sobre
isso reiteradamente a fim de domar o seu apego e igualar
a sua mente com relagdo a essa pessoa.

Quando consideramos essas trés pessoas distintas,
nés o fazemos de acordo com estas trés categorias:
amigos, inimigos e estranhos. Contudo, nenhuma delas
existe dessa maneira para sempre: ninguém é um amigo,
um inimigo ou um estranho o tempo todo. Logo, eles
sdo todos iguais. Ndo ha absolutamente nenhuma razao
para sentir apego por uma pessoa, aversio por outra e
distancia e indiferenca por um terceiro.

Se nés examinarmos o que essas pessoas sdo real-
mente, por si mesmas, chegaremos a conclusdo de que sdo
seres sencientes. E elas todas sdo exatamente iguais em
desejarem a felicidade e evitarem o sofrimento. Portan-
to, ndo hd a menor razdo para discrimind-las com apego,
aversdo e indiferenca. Elas sdo todas idénticas. Vocé deve
chegar a essa conclusdo e meditar sobre ela reiterada-
mente. Ao fazé-lo de modo continuo, vocé chegara ao
ponto em que realmente desenvolve a equanimidade com
relacdo a todos os seres sencientes. Vocé sentird que eles
sdo todos iguais para vocé; os seus sentimentos por eles
serdo os mesmos. Esse € o resultado esperado.

Ainda que vocé possa recitar, todos os dias, a prece



e INSTRU(;;\O EM SETE PONTOS DE CAUSA E EFEITO~- « « 13

dos quatro pensamentos incomensuraveis — “Que todos
os seres sencientes tenham felicidade e as causas da feli-
cidade; que todos os seres sencientes se libertem do sof-
rimento e das causas do sofrimento” etc. — até que vocé
tenha realmente desenvolvido a equanimidade, sera
como se recitasse o seguinte: “Que todos os seres sen-
cientes tenham felicidade e as causas da felicidade; que
todos os seres sencientes se libertem do sofrimento e das
causas do sofrimento — mas apenas aqueles de quem eu
gosto, ndo os que ndo gosto.” Ndo importa a frequén-
cia ou o fervor com que vocé recita esses versos, até que
vocé tenha desenvolvido a equanimidade, eles ndo serdo
nada além de meras palavras. Portanto, desenvolvé-la é
de suma importancia e, mesmo que vocé passe meses ou
até anos meditando exclusivamente em equanimidade
para obter essa realizagﬁo, seria uma maneira extrema-
mente benéfica de praticar meditagdo. Se vocé for capaz
de pacificar os seus sentimentos de apego e aversdo por
amigos e inimigos, isso serd muito valioso para a tran-

quilidade da sua mente.

O reconhecimento de todos os seres sencientes
COmo nossas mdes

O préximo ponto, reconhecer todos os seres sencien-
tes como nossas mdes, é, na realidade, o primeiro pas-

so no desenvolvimento da bodhicitta. Lama Pabongka



14 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

Dorje Chang disse que esse ponto ndo ¢ facil e leva um
longo tempo para ser aperfeigoado. Contudo, ele é cru-
cial e indispensavel, ja que vocé somente serd capaz de
desenvolver os passos seguintes com base nesse reco-
nhecimento. Ndo podemos avancar sem ele. Portanto, é
imprescindivel dar-lhe bastante atengao.

De modo geral, ao meditar, vocé usa raciocinio per-
feito e citagdes. Aqui, neste tema de reconhecer todos os
seres como sua mae, ¢ muito importante usar o racioci-
nio. Embora vocé também seja capaz de desenvolver a
mesma compreensao com base em citagdes, hd uma dife-
renca na maneira como a mente ¢ ativada por meio de
citagdes e raciocinio — com este, ela é mais poderosa. O
raciocinio especifico a ser invocado aqui é o da continui-
dade sem principio da mente.

Primeiro, € preciso estabelecer que a continuidade da
mente ndo tem um principio. Comece pensando que a
sua mente de hoje € o resultado da sua mente de ontem.
E a mente de ontem veio da mente de anteontem. Vocé
retrocede assim, um dia apds o outro. A mente de cada
dia é o resultado da mente do dia precedente. Também, a
mente de cada momento € o resultado do momento an-
terior. Ao retroceder dessa maneira, vocé descobre que a
mente é uma continuidade. Cada momento é o resultado
do momento prévio.

Continue voltando e chegue até o momento da sua



e INSTRU(;;\O EM SETE PONTOS DE CAUSA E EFEITO~- « « 15

concepgdo; pense sobre como a mente de um recém-
nascido também é uma continuidade que necessita
de um momento anterior de mente para ser gerada. A
mente do recém-nascido € a continuagido da mente do
feto que estava no ttero da mae. E, se continuar a retro-
ceder desta maneira, vocé ndo serd capaz de encontrar
um inicio'. Ndo ¢é possivel identificar um momento que
vocé possa apontar como o inicio da mente e dizer: “A
mente comegou aqui”. Isso ocorre porque qualquer mo-
mento da mente precisa de um momento anterior para
ser gerado. Desse modo, vocé é capaz de estabelecer que
o continuo da mente ndo tem um principio. Ndo existe
um momento singular de mente que possa ser apontado
como o primeiro.

Ao considerar essas razdes, vocé conclui que o
namero dos seus renascimentos € infinito. Nao s6 isso,
mas em todos esses renascimentos, assim como o desta
vida, vocé precisou de uma mde. Para cem renascimen-
tos, vocé precisaria de cem maes; para mil renascimen-
tos, seriam necessarias mil maes etc. Como vocé teve in-
finitos renascimentos, vocé teve incontaveis maes.

Entdo, ao pensar com bastante cuidado sobre esses

pontos, vocé perceberd que ndo sé teve inimeros re-

! Aqui, aimplicagdo é que a mente da crianga recém-concebida é a continua-
¢do da mente de uma vida anterior, a qual, por sua vez, veio de outra vida e
assim por diante, sem um principio.



16 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

nascimentos, mas também mdes infinitas. Além disso,
embora os seres sencientes também sejam incontaveis,
o ntimero de seres sencientes existente é menor do que
o numero de maes que vocé teve. Vocé renasceu infinitas
vezes em todos os diferentes tipos de corpos, e o nimero
de seres sencientes necessarios para terem sido suas maes
excede o namero de seres sencientes na existéncia. Logo,
como o numero de vezes que vocé renasceu € 0 nimero
de maes que vocé teve ¢ maior do que o nimero de seres
sencientes, isso significa que cada um dos seres sencientes
foi a sua mae nao apenas uma, mas inimeras vezes.

Comece pela sua mie desta vida, pensando que ela
foi a sua mae incontaveis vezes em renascimentos an-
teriores. Quando vocé tiver adquirido um pouco de ex-
periéncia com esta ideia de um modo tal que a sua mente
se transforma em relagdo a sua mae, agora pense o mes-
mo sobre o seu pai — que ele foi a sua mie incontaveis
vezes. Em seguida, reflita sobre como os seus amigos
foram sua mae infinitas vezes. Depois, pense em seus ini-
migos — até eles foram sua mae diversas vezes. Por fim,
amplie o seu escopo e inclua todos os seres sencientes —
medite sobre como todos foram sua mae.

Vocé precisa meditar nesse tema reiteradas vezes du-
rante um longo periodo. Enquanto treina a sua men-
te dessa maneira, utilize as diferentes escrituras do

lamrim, que explicam diversos pontos e formas de



e INSTRU(;;\O EM SETE PONTOS DE CAUSA E EFEITO~- « « 17

meditagdo, além de serem uma fonte de muita inspi-
ragdo. Peca esclarecimentos ao seu professor espiri-
tual que ajudem a aclarar a sua mente; vocé deve, ainda,
discutir o tema com os seus amigos do Dharma. Ao pen-
sar dessa maneira uma e outra vez, vocé chegard ao pon-
to em que perceberd que todos os seres sencientes foram
suas mées, incluindo um pequeno inseto como uma for-
miga. Até mesmo quando vocé vir o menor dos insetos,
terd a certeza de que esse ser foi sua mae gentil muitas
vezes, de que ele cuidou de vocé da melhor maneira pos-
sivel e de que vocé depositou toda a sua confianga nele.
Diz-se que o grande Atisha, que realizou este ponto por
completo, enchia-se imediatamente com um profundo
sentimento de respeito sempre que encontrava qualquer
ser senciente. Ele unia suas maos e dizia: “Precioso ser

senciente, tdo gentil.”

O reconhecimento da gentileza dos seres sencientes mdes

O préximo passo na meditacdo é reconhecer a gentileza
dos seres sencientes maes. Ndo basta reconhecer que to-
dos os seres sencientes foram suas maes, vocé também
tem que reconhecer a profundidade da gentileza deles.
Por exemplo, a sua mie desta vida foi tdo gentil, carre-
gando-o dentro dela, desde a sua concepcio, por nove

longos meses, sempre muito atenta ao que comia e bebia



18 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

e fazendo tudo com o Gnico intuito de cuidar de vocé.
Inclusive o fato de vocé estar vivo e ser capaz de aprender
e praticar o Dharma deve-se inteiramente a gentileza da
sua mde, que o carregou em seu Utero e cuidou tdo bem
de vocé desde a sua concepgao.

Ela cuidou muito bem de vocé enquanto vocé estava
em seu utero e também depois do seu nascimento. Ao
chegar a este mundo, vocé era completamente indefeso,
como um pequeno inseto, incapaz de fazer qualquer coi-
sa. Ainda assim, a sua mae tratou-o como se vocé fosse
uma joia inestimavel — cuidando de vocé continuamente
da melhor maneira possivel, dia e noite, sem nenhum
outro pensamento na mente a no ser o seu bem-estar.
Ela o alimentou, limpou, vestiu com roupas macias,
levou-o aqui e acold para alegra-lo e fez até caretas e
gestos para que vocé sorrisse. Devido a esse sentimento
constante de amor e preocupagdo, a mente dela sempre
se enchia de medo de que vocé adoecesse ou se ferisse —
tanto que ela tinha dificuldade em dormir a noite.

Vocé aprendeu a andar devido a gentileza da sua mae
—ela o ajudou a ficar de pé e a dar o seu primeiro passo,
depois o segundo e assim por diante. Vocé também apren-
deu a pronunciar as suas primeiras palavras em razdo da
gentileza da sua mae e também do seu pai. Com o passar
do tempo, vocé foi capaz de estudar e aprender muitas

outras coisas, mas somente devido a capacidade de andar



e INSTRU(;;\O EM SETE PONTOS DE CAUSA E EFEITO~- « « 19

e falar, que vocé aprendeu gragas a gentileza da sua mae.
No passo anterior, vocé compreendeu que todos os
seres sencientes foram suas maes e, com esta meditagio,
vocé compreende que ndo apenas a sua mie desta vida
presente tem sido incrivelmente gentil, mas que todos
os incontdveis seres sencientes foram igualmente gentis

com vocé.

A retribuicdo dessa gentileza

O préximo passo refere-se a geragdo do desejo de retribuir
a gentileza de todos os seres sencientes maes. Pergunte-se:
“Sera que sou capaz de retribuir a gentileza deles?” Entdo,
pense: “Eu tenho que ser capaz de retribuir essa gentile-
za porque possuo circunstancias muito afortunadas:
encontrei o Dharma, conheci professores perfeitos,
descobri o caminho e tenho todas as condicdes ade-
quadas a pratica. Logo, preciso fazer o maximo que pu-
der para liberar os seres sencientes mées do sofrimento e
proporcionar-lhes a felicidade que desejam. Eu tenho que
fazer isto para retribuir a gentileza deles”.

Claro, retribuir a gentileza dos seres sencientes tam-
bém inclui ajuda-los no nivel convencional, fazendo o seu
melhor para dar comida aos que tém fome, bebida aos
que tém sede, roupas e outras coisas materiais. Porém,

a maneira mais importante de ajudar todos os seres sen-



20 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

cientes € liberando-os completamente de todos os seus
sofrimentos e dando-lhes toda a felicidade a que aspiram.

Vocé deve sempre trazer este pensamento a mente.

Amor afetuoso

O préximo passo, o amor afetuoso, é o tipo de amor
que uma mde sente pelo seu filho tnico. Ao olhar para a
crianga, a mae a vé como especialmente bela e sente um
grande amor por ela. Aqui, vocé gera esse mesmo tipo de
amor afetuoso com relagio a todos os seres sencientes,
vendo-os todos de uma maneira particularmente bela e
radiante.

Na verdade, se vocé ja gerou os passos anteriores de
reconhecer todos os seres sencientes como sua mae, reco-
nhecer a gentileza deles e desejar retribuir-lhes essa gentile-
za, vocé ndo precisarad de esforco ou pensamentos adicio-
nais para desenvolver o amor afetuoso. Devido a forca das
realizacdes precedentes, ele surgird espontaneamente.

Ao meditar sobre o amor, vocé também precisa re-
fletir que todos os seres sencientes, ainda que desejem a
felicidade, sdo completamente desprovidos dela, especial-
mente da felicidade pura, sem contaminagdo. Por meio
dessa meditacdo, vocé gera um desejo intenso de que to-
dos os seres sencientes obtenham a felicidade e as suas

causas, e que de fato permanegam felizes. Além disso, gere



e INSTRU(;;\O EM SETE PONTOS DE CAUSA E EFEITO~- « « 21

o desejo de que vocé proprio fard com que isso acontega.
Do fundo do seu coragdo, peca ao seu lama que lhe conce-

da as béngaos para que vocé seja capaz de fazer isso.

Grande compaixdo

O proximo passo é a grande compaixdo. Esta é uma das
caracteristicas especiais dos ensinamentos do Buda,
e Lama Tsongkhapa a enfatiza especificamente como
uma causa especial que produz efeitos bastante espe-
ciais. Além disso, o grande Chandrakirti, na introducio
de Ingressando no Caminho do Meio, de sua autoria, presta
homenagem a grande compaixdo, ressaltando a sua im-
portancia fundamental no inicio, no meio e no fim. No
inicio, ela é a semente que lhe permite ingressar no cami-
nho Mahayana. No meio, enquanto vocé se empenha nas
atividades das seis perfeicdes dos bodhisattvas, ela é a
prépria alma da sua pratica. No fim, ela causa o amadu-
recimento do resultado, a budeidade, e possibilita todos
os feitos maravilhosos do Buda para o beneficio dos seres
sencientes. Portanto, a grande compaixdo é louvada como
extremamente importante no inicio, no meio e no fim.
Afirma-se que, no comego, com vistas ao desenvolvi-
mento da grande compaixdo, é muito benéfico observar
e refletir sobre 0 modo como um agougueiro abate um

animal — cortando a sua garganta, arrancando as suas



22 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

visceras, puxando a sua pele. O uso desse exemplo é uma
maneira facil e poderosa de meditar sobre a grande com-
paixdo. Aqui, em Cingapura, hd um mercado que frequen-
to para comprar animais e libera-los. Seria extremamente
proveitoso visitd-lo e observar a situagao, refletindo tan-
to sobre os animais mortos como sobre aqueles que os
abatem.

Uma vez que vocé tenha comecado a gerar a grande
compaixdo, reflita acerca das mesmas meditagdes uti-
lizadas durante o treinamento da sua mente no pequeno
escopo do lamrim, pensando detalhadamente sobre os
sofrimentos dos trés reinos inferiores, dos infernos etc.?
Contudo, desta vez, vocé gera compaixdo ao pensar nos
sofrimentos de seres sencientes especificos: os sofrimen-
tos de calor e frio extremos dos seres dos infernos, os
sofrimentos de fome e sede extremas dos pretas e 0s so-
frimentos dos animais.

Qual ¢ a evidéncia ou o sinal de que vocé gerou a
grande compaixdo em sua mente? Vocé passa a sentir
o desejo de que todos os seres sencientes se libertem do
sofrimento da mesma forma que uma mae se sentiria em
relacdo ao seu filho Gnico. Quando uma mie vé o filho

enfrentando sofrimento intenso, ela sente um desejo in-

2 Nasegdo do pequeno escopo do lamrim, imaginamos que renascemos nos
reinos inferiores com o objetivo de gerar um medo saudédvel e de desenvolver
a determinacio de evitar tais renascimentos, tomando reftigio e vivendo de
acordo com a lei do carma.



e INSTRU(;;\O EM SETE PONTOS DE CAUSA E EFEITO~- « « 23

suportavel de que ele se livre completamente desse sofri-
mento. Sentir essa mesma vontade intensa com relacdo a
cada um dos seres sencientes € o sinal de que vocé gerou

a grande compaixao.

A intengdo extraordindria

O préximo passo € a intengdo extraordindria. Ela é o sen-
timento de que vocé mesmo, sozinho, tem a responsa-
bilidade de eliminar por completo os sofrimentos de to-
dos os seres sencientes, bem como de trazer-lhes toda a
felicidade que almejam. E 0 mesmo senso de responsabi-
lidade que um filho ou filha sentiria com relagdo a sua
mde — o sentimento de responsabilidade por fazé-la fe-
liz e liberta-la do sofrimento. Portanto, quando vocé tem
essa mesma sensa¢do com relagdo a todos os seres sen-
cientes e sente que vocé mesmo, sozinho, alcangard esse
objetivo, entdo a intenc¢do extraordindria foi gerada. Ela
¢ “extraordindria” porque é mais excepcional ou supre-
ma do que a inten¢do dos Ouvintes e dos Realizadores
Solitarios, aqueles que praticam o veiculo individual.

A intencdo extraordindria pode ser comparada a
estar na posicdo de socorrer uma pessoa caindo de um
penhasco, na qual vocé se sente responsavel por salva-la.
Do mesmo modo, quando vocé tem um profundo sen-

so de responsabilidade por eliminar o sofrimento de to-



24 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

dos os seres sencientes e oferecer-lhes toda a felicidade
que desejam, isso € a inten¢do extraordindria. Ela tam-
bém pode ser chamada de “atitude excepcional” ou “res-

ponsabilidade universal”.

Bodhicitta

O préximo passo € a geracdo de fato da bodhicitta, tam-
bém chamada de “geragdo da mente”. Isso ocorre a partir
da seguinte reflexdo: “Serd que eu realmente tenho a ca-
pacidade de realizar o objetivo de eliminar por completo
o sofrimento dos seres sencientes e trazer-lhes toda feli-
cidade? Na verdade, até aqui, eu ndo sou capaz de realizar
isso sequer para um unico ser senciente. E, se eu busco
alguém que de fato tenha a capacidade plena de realizar
essa meta, esse alguém é apenas o Buda. Somente ele tem
as qualidades corretas, devido ao seu poder, ao seu co-
nhecimento e a sua habilidade de alcancar, espontanea-
mente, o beneficio de todos os seres sencientes”. Nesse
momento, vocé deve refletir sobre as qualidades do Buda
como um objeto digno de reftgio, tal como vocé fez na
meditacdo do lamrim do praticante do pequeno escopo.

Na sequéncia, gere o pensamento de que vocé alcan-
card o beneficio de todos os seres sencientes ao obter, vocé
préprio, as qualidades do Buda. Isso significa que vocé

geraamente da bodhicitta ao pensar: “Eu tenho que alcan-



e INSTRU(;;\O EM SETE PONTOS DE CAUSA E EFEITO~- « « 25

car a iluminagdo suprema para beneficiar todos os seres
sencientes”. Esse desejo de se tornar um buda ndo sig-
nifica apenas o abandono do que quer que tenha que ser
abandonado com o objetivo de realizar o propésito com-
pleto para si mesmo. Anteriormente, vocé gerou o grande
amor e a grande compaixdo para realizar o beneficio de
todos os seres sencientes; portanto, é por esse propdsito
que vocg, agora, gera o desejo de tornar-se um buda.
Verifique também: “Serd que sou realmente capaz
de fazer isso?” Sim, vocé definitivamente estd em uma
posicdo em que pode tornar-se um buda para o beneficio
de todos os seres sencientes. Na verdade, ndo ha melhor
situagdo do que a que vocé se encontra agora. Vocé tem
um precioso renascimento humano e encontrou profes-
sores perfeitos e o caminho Mahayana. Isso significa que
vocé esta na melhor situacdo para realizar a budeidade
com o objetivo de beneficiar todos os seres sencientes.
Além disso, vocé conheceu os ensinamentos per-
feitos do grande Lama Tsongkhapa. Ao confiarem nesses
ensinamentos inacreditdveis, muitos praticantes do pas-
sado, com base na obtenc¢do do precioso renascimento
humano, foram capazes de alcangar a realizagdo supre-
ma naquela mesma vida. Alguns individuos, como o
onisciente Gyalwa Ensapa, conseguiram atingir essa rea-
lizacdo em um periodo ainda mais curto — doze anos ou

até mesmo trés anos. Esses praticantes tinham a mesma



26 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

base — 0 corpo humano precioso e as outras condi¢des
— que vocé tem agora. Portanto, esteja confiante de que
vocé possui a base que lhe permitira tornar-se um buda.
A forma deliberada da bodhicitta — a experiéncia da
bodhicitta que surge do esfor¢o — é conhecida em tibeta-
no como “a bodhicitta que é como a camada externa
da cana-de-actcar”. A forma espontinea da bodhicitta
da-se quando o desejo de alcangar a iluminagdo para o
beneficio dos seres sencientes surge espontaneamente
na sua mente assim que vocé se encontra com qualquer
ser senciente, ndo importando quem ele ou ela seja. Ter
essa experiéncia espontanea e sem esfor¢os é um sinal de
que vocé atingiu a verdadeira realizacdo da bodhicitta.
Uma vez que vocé tenha gerado a realizacdo da bodhi-
citta, vocé conquista o nome de “Filho dos Vitoriosos”.
Isso conclui a explicagdo de como gerar a bodhicitta

por meio da instrugdo em sete pontos de causa e efeito.



Capitulo 2:

A TROCA DE SI MESMO

PELOS OUTROS



28 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

O segundo método para gerar a bodhicitta é a troca
de si mesmo pelos outros. A prética de igualar-se e tro-
car-se pelos outros, combinada com tonglen, ou dar e
tomar, é conhecida como “treinamento da mente” (lo-
jong). Se estudarmos a linhagem dessas instrugdes, elas
tiveram inicio com o Buda Shakyamuni e Manjushri, e
foram passadas adiante por eles em uma linhagem inin-
terrupta de grandes mestres que inclui Shantideva. O
grande mestre Atisha recebeu a linhagem do Lama Ser-
lingpa. Quando ele foi ao Tibete, ensinou publicamente
ainstrucdo em sete pontos de causa e efeito, mas passou
a instrucdo da troca de si pelos outros somente a Drom-
tonpa, pois lhe parecia que seus outros discipulos ndo
eram interlocutores adequados para ela.

Dromtonpa manteve essa linhagem bastante secre-
ta — dos seus muitos discipulos, ele a passou somente ao
seu principal, o preeminente amigo virtuoso Kadampa,
Geshe Potowa. Ele também manteve as instrucgdes ex-
tremamente secretas. Embora também tenha tido muitos
discipulos, Geshe Potowa passou-as apenas ao grande
Langri Tangpa e ao Geshe Sharawa. Geshe Langri Tang-
pa, fundamentado na transmissdo e na sua realizagdo
das instrugdes, compds o renomado texto Os oito versos de
transformagdo da mente. Porque as instrug¢des foram colo-
cadas no papel, elas se tornaram mais acessiveis e muitas

pessoas as aprenderam e praticaram. Depois, o grande



A TROCA DE SI MESMO PELOS OUTROS =« « + 29

mestre Chekawa as conheceu. Geshe Chekawa era um
erudito nas cinco ciéncias, mas ndo estava satisfeito com
os seus conhecimentos e queria aprender o Dharma. Um
dia, ele ouviu duas linhas de Os oito versos de transformagio

da mente, que afirmam:

Oferega aos outros todo ganho e fortunas,

E assuma para si todas as perdas e fracassos.

Geshe Chekawa ficou intrigado com essas linhas e
queria compreender como de fato praticar o oferecimen-
to de toda vitéria e beneficios aos outros e a tomada para
si de todas as perdas e fracassos. Entdo, ele partiu em
busca dessas instrucdes. Ele viajou a regido de Penbo, no
Tibete, onde Geshe Langri Tangpa vivia, mas descobriu
que o grande mestre ja havia morrido. Felizmente, ele co-
nheceu um discipulo do Geshe Langri Tangpa, o mestre
Geshe Sharawa, que lhe passou as instru¢des completas
da troca de si pelos outros. Ao pratica-las, Geshe Cheka-
wa obteve a realizagdo plena da bodhicitta em sua mente.
Ele ensinou as instru¢des a muitos leprosos, que conse-
guiram curar-se da doenga por meio da prética da troca
de si pelos outros e de tonglen. As instrugdes passaram a
ser conhecidas como “o Dharma dos leprosos”. A medi-
tacdo intensa em tonglen, com visualiza¢des claras e

poderosas, é de fato o melhor tratamento para a lepra.



30 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

Geshe Chekawa, julgando que seria uma grande
perda para as pessoas se as instru¢des permanecessem
secretas, comegou a ensinar publicamente a troca de si
mesmo pelos outros e tonglen.

A pratica de tonglen, dar e tomar, ¢ de fato inconce-
bivelmente maravilhosa. No passado, quando alguém
adoecia ou tinha um feiti¢o lancado contra ele, ou experi-
mentava obstdculos de qualquer tipo, buscava a ajuda
de um lama Kadampa. O lama fazia a prética de tonglen,
assumindo para si mesmo os sofrimentos tanto daquele
a quem o mal era causado como daquele que o causara,
meditando em compaixdo particularmente pelo perpe-
trador do dano. Com grande compaixdo, o lama recebia
em si mesmo todos esses sofrimentos, e, com grande
amor, dava todas as virtudes e beneficios. Os lamas
Kadampa consideravam essa pratica o melhor remédio
contra feiticos, obstdculos, doencas etc.

As instrucdes da troca de si mesmo pelos outros

consiste em cinco pontos principais:

1. Igualar-se aos outros

2. As desvantagens do amor egoista por si mesmo
3. As vantagens do amor pelo préximo

4. O efetivo pensamento da troca de si pelos outros

5. A meditacdo em dar e tomar (tonglen)



A TROCA DE SI MESMO PELOS OUTROS =« ¢ 31

Igualar-se aos outros

Quando vocé deve comecar a meditar sobre o primeiro
tema, o de igualar-se aos outros? Antes deste exer-
cicio, medite sobre os cinco primeiros passos da ins-
trugdo em sete pontos de causa e efeito: equanimidade, o
reconhecimento de todos os seres como sua mae, recor-
dando a gentileza deles, desejando retribuir essa gentile-
za e 0 amor afetuoso que os vé como espléndidos. Logo,
vocé comega a meditar sobre igualar-se aos outros ap6s
ter praticado esses cinco passos ja explicados.

Como vocé se iguala aos outros? Antes de tudo, é
preciso compreender o que significa esse reflexivo “se”,
que estd relacionado a si mesmo, a vocé mesmo. Quando
pensamos em termos de “eu e os outros”, esse “eu” tem
uma sensac¢do de grande importancia, enquanto a per-
cepcdo de “outros” tem bem menos relevancia.

Entdo, quando vocé pensa em “mim” ou “mim mes-
mo”, ha uma nocdo maior de importancia do que ao
pensar nos outros. Tudo o que se relaciona a vocé se tor-
na extremamente significativo — esteja vocé bem ou mal,
com frio ou calor — e ¢ muito mais relevante do que a ma-
neira como os outros se sentem. Além disso, tudo liga-
do a vocé — “meu corpo, minhas posses, meus amigos,
minha familia, meus filhos”, tudo que seja parte da sua
vida, de vocé, possui um senso de importancia muito

maior do que as mesmas coisas associadas aos outros —



32 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

“os corpos deles, as familias deles” etc.

Ao pensar dessa maneira, vocé é capaz de perceber
COmo Ndo enxerga a si mesmo € 0s outros como iguais
— 0 seu amor por vocé mesmo ¢ muito maior do que
pelos outros. Contudo, considere isso do ponto de vis-
ta da quantidade: vocé é apenas um, enquanto 0s outros
sdo incontaveis. Entdo, hd uma discrepancia na manei-
ra como vocé encara a si mesmo e os outros: embora
haja uma quantidade muito maior de outros do que de
vocé, vocé se vé como mais importante do que eles. Isso
¢ completamente equivocado.

Decida que, nesta meditacdo, o seu objetivo serd
corrigir essa discrepancia e aprender a igualar-se aos
outros. A maneira de fazé-lo é por meio do pensa-
mento de que vocé e todos os outros seres sdo exa-
tamente iguais em desejar a felicidade e evitar o sofri-
mento. Vocé precisa pensar, reiteradamente, que ndo hd
a menor diferenca entre vocé e os outros no tocante ao
desejo de ser feliz e de evitar o sofrimento. Neste aspecto,
vocé e os outros sdo idénticos.

Se compararmos as instrugdes dos sete pontos de
causa e efeito e da troca de si mesmo pelos outros, os
cinco pontos de reconhecer todos os seres como nossas
maes, recordar a gentileza deles, desejar retribuir essa
gentileza, a intengdo extraordindria e a bodhicitta sdo

iguais. Contudo, ha diferengas quando chegamos nos



A TROCA DE SI MESMO PELOS OUTROS =« ¢ 33

dois pontos de amor afetuoso e grande compaixao. A in-
tensidade desses sentimentos nas duas praticas ndo ¢é a
mesma. Por qué? Porque ao meditar sobre a gentileza dos
seres sencientes conforme a instru¢do em sete pontos
de causa e efeito, vocé se lembra da gentileza que eles ti-
veram quando foram suas maes, enquanto na meditacdo
da troca de si pelos outros, vocé se recorda da gentileza
ndo apenas quando eles foram suas maes, mas também
em outras ocasides. Esta meditacdo é mais abrangente.
Portanto, ao treinar a sua mente nas instrugdes da tro-
ca de si mesmo pelos outros, a intensidade do seu amor
afetuoso e da sua grande compaixdo serd maior do que
no treinamento da mente com a técnica em sete pontos
de causa e efeito.

O objetivo dessas instrucdes € treinar a sua mente a
de fato trocar-se pelos outros, e a maneira de estimula-
la nessa direcdo é por meio da contemplagdo tanto das
deficiéncias da estima por si mesmo como das vantagens
da estima pelos outros. Portanto, o proximo passo da
meditacdo ¢ a contemplacdo das muitas deficiéncias ou

desvantagens do amor egoista por si mesmo.

As desvantagens do amor egoista por si mesmo

As fontes destas instrucdes sobre o reconhecimento das

desvantagens do pensamento de amor egoista por si mes-



34 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

mo, estima por si mesmo ou egoismo sao textos como o
Bodhisattvacharyavatara, de Shantideva, e O Guru Puja. Hd um

verso neste texto que afirma:

A doenga crénica do amor egoista por nds
mesmos

F a causa do surgimento do nosso sofrimento
ndo desejado;

Ao percebé-lo, buscamos as tuas bénc¢ios
para culpar, ceder

E destruir o demdnio monstruoso do egoismo.

Um verso do Bodhisattvacharyavatara diz: “Todo o
sofrimento deste mundo vem de desejar a propria feli-
cidade”. No texto-raiz de A transformacio da mente em sete
pontos, afirma-se: “Expulse o culpado por tudo”. Isso sig-
nifica que todo sofrimento — quaisquer problemas, obs-
taculos, deficiéncias e sofrimentos indesejados exis-
tentes — tem como culpado apenas o pensamento de amor
egoista por si mesmo. “Todo sofrimento” inclui ndo so-
mente os problemas que vocé proprio experimenta duran-
te a sua vida, mas, de um ponto de vista mais amplo, inclui
também guerras entre paises, conflitos no trabalho, dis-
cussdes na familia, como brigas entre marido e mulher ou
entre pais e filhos etc. Todas essas experiéncias indesejadas
nascem do egoismo, do pensamento de estima por si mes-

mo, e o culpado por elas é o pensamento de amor egoista.



A TROCA DE SI MESMO PELOS OUTROS =« ¢ 35

Outro exemplo das desvantagens do pensamento de
amor egoista por si mesmo: digamos que vocé coma de-
masiadamente e tenha uma indigestdo, e talvez até morra
em razdo dela. Embora a causa possa parecer algum tipo
de complicacdo digestiva, o motivo real do problema é
a sua mente egoista ndo satisfeita, que ansiou por mais e
mais comida. Logo, vocé ndo morreu de uma indigestao,
mas devido ao pensamento de amor egoista por si mesmo.

Até em situacOes nas quais vocé ndo parece ser o res-
ponsavel — por exemplo, vocé é falsamente acusado de
ter feito algo errado, ou é roubado, ou morto — mesmo
nessas situagdes, a causa ¢ o pensamento de amor egois-
ta. Tais experiéncias resultam das suas acOes passadas
[carma], motivadas pelo pensamento de amor egois-
ta. Em vidas passadas, devido ao egoismo, ao desejo de
querer felicidade apenas para si mesmo, vocé prejudi-
cou os outros, roubou e matou. Nesta vida, vocé experi-
menta os resultados dessas acdes; portanto, o culpado
daqueles sofrimentos é tio-somente o egoismo, o pensa-
mento de amor egoista por si mesmo.

No passado, vocé nasceu incontaveis vezes nos trés
reinos inferiores, e isso também aconteceu devido ao
egoismo. Foi ele que o motivou a criar as causas para
experienciar os sofrimentos do renascimento como um
preta (fantasma faminto), um ser dos infernos ou um

animal. Por exemplo, nascer como um preta ¢ o resulta-



36 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

do da avareza, que, por sua vez, vem do egoismo, de um
amor por si mesmo maior do que pelos outros. Alids, se,
devido ao amor egoista, vocé ressalta as falhas fisicas de
uma pessoa, dizendo que o rosto dela se assemelha ao
de um animal, vocé cria a causa para nascer como um
animal. Portanto, todos os sofrimentos que vocé experi-
mentou em incontdveis renascimentos nos trés rei-
nos inferiores vieram nada mais nada menos do que do
pensamento de amor egoista por si mesmo.

Mesmo de um ponto de vista corriqueiro, o amor
egoista por nés mesmos nos causa muitos maleficios.
Por exemplo, quando vocg, julgando-se superior aos ou-
tros, sentindo-se muito importante, encontra alguém
que parece melhor do que vocé, a inveja o corrdi por
dentro. Quando encontra alguém semelhante, o seu
desejo é de competir. Vocé poderia, por exemplo, ser um
empresario que sempre quer estar no topo — esta com-
petitividade causa varios problemas. Por fim, quando se
encontra com pessoas inferiores, vocé as ridiculariza, hu-
milha e aponta os defeitos. Tudo isso vem do pensamen-
to de amor egoista, desse sentimento de que vocé é tdo
importante, tdo superior, tdo bom. Devido a essas acoes,
vocé cria inimeras dificuldades agora, no presente, as-
sim como as causas de problemas e sofrimentos futuros.
Na verdade, se vocé realmente pensar sobre todas as des-

vantagens do egoismo, do pensamento de amor egoista,



A TROCA DE SI MESMO PELOS OUTROS =« ¢ 37

da estima por si mesmo, elas sdo inconcebiveis.

Em resumo, todos os sofrimentos e dificuldades en-
contrados por vocé desde tempos sem principio até ago-
ra, assim como todas as experiéncias indesejadas na exis-
téncia ciclica, foram causados pelo egoismo, pelo pensa-
mento de amor egoista por si mesmo. De fato, todos os
sofrimentos da existéncia ciclica sio causados tanto pela
ignorancia da fixacdo ao eu como pelo pensamento de
amor egoista por ndés mesmos. De um ponto de vista fi-
loséfico, essas duas coisas sdo diferentes, mas, no con-
texto do treinamento da mente, elas sd3o iguais. De um
lado, existe a fixacdo ao eu— o aferramento a uma identi-
dade verdadeira, a um eu verdadeiro — e, do outro, existe
a mente que, ao invés de abandonar esse eu, estima-o,
pensando: “Eu quero ser feliz, eu preciso disso, eu preci-
so daquilo”. Isso é 0 pensamento de amor egoista. E com
base nele que todo sofrimento, todas as experiéncias in-
desejadas e todas as negatividades sdo geradas. Portanto,
ele é o culpado de tudo.

Nos, praticantes do Dharma, devemos pensar conti-
nuamente, uma e outra vez, nas desvantagens do pensa-
mento de amor egoista por nds mesmos e nas vantagens
do amor ao préximo — de zelar pelos outros ao invés de
nds. Também precisamos considerar as desvantagens de
cuidar apenas desta vida e as vantagens de preparar-nos

para a proxima. Nos temos que fazer isso.



38 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

Asvantagens do amor pelo proximo

O ponto seguinte é a contemplagdo das vantagens ou
qualidades do amor pelo préximo, ou do altruismo.

Isso é claramente afirmado por Shantideva no
Bodhisattvacharyavatara: “Toda a felicidade do mundo vem

do altruismo”. Ha também um verso em O Guru Puja:

Eu compreendo que amar estes seres, as
minhas maes,
E o pensamento que conduz a felicidade

E aporta que leva a qualidades infinitas.

O texto-raiz A transformagdo da mente em sete pontos
diz: “Medite sobre a grande gentileza de todos os seres
sencientes”.

Com base nessas citacdes, vocé deve compreender as
vantagens da estima pelo préximo. Por exemplo, toda a
felicidade de um renascimento humano e de outros re-
nascimentos afortunados — possuir, entre outras coisas,
riqueza, ambiente e relacionamentos perfeitos — vem do
altruismo, do amor pelo préximo. Por qué? Porque, ao
estimar a vida dos outros, vocé se abstém de matar, e o
resultado disso é um renascimento afortunado e uma
vidalonga. Logo, ter uma vida longeva e um renascimen-
to afortunado sdo consequéncias diretas de ndo matar,

que, por sua vez, deve-se a estima pela vida dos outros.



A TROCA DE SI MESMO PELOS OUTROS =« ¢ 39

Além disso, possuir riqueza e ambiente perfeitos resul-
tam de ndo roubar e de praticar a generosidade, ambos
baseados no amor pelo préximo.

Em resumo, como afirmado no Bodhisattvacharya-
vatara: “Sem a necessidade de elaborar mais sobre isso,
apenas observe os seres infantis que trabalham para o
seu proprio beneficio e os budas que trabalham para o
beneficio dos outros”. E hd um verso em O Guru Puja que
diz: “Em resumo, seres infantis trabalham apenas para o
proprio bem-estar, enquanto o Buda Shakyamuni agiu
somente para o beneficio dos outros”.

Seres infantis agem estritamente para o préprio
beneficio, pensando na propria felicidade, tal como uma
crianca pensa apenas em si. Por outro lado, os budas se
iluminaram por meio da estima pelos outros. Sem a ne-
cessidade de entrar em detalhes, apenas pela observacido
das discrepancias entre esses dois tipos de seres e as suas
agdes, podemos reconhecer claramente as diferencgas en-
tre 0 amor por si mesmo e o amor pelo préximo.

Considere o Buda Shakyamuni — no passado, des-
de tempos sem principio, o Buda Shakyamuni, assim
como nds, esteve preso na existéncia ciclica. Entdo, em
algum momento, ele comecou a estimar os outros e,
com base na sua pratica do altruismo, foi capaz de rea-
lizar os dois propésitos (de atingir a iluminagdo e de

conduzir os outros a iluminagdo). Agora, olhemos para



40 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

nds; porque nos preocupamos estritamente com nods
mesmos, porque nos estimamos, ndo fomos ainda ca-
pazes de realizar sequer os nossos proprios propdsitos,
e vagamos pela existéncia ciclica e os trés reinos inferio-
res uma e outra vez desde tempos sem principio. Sem
a necessidade de muita elaboragdo, apenas compare os
resultados das acdes do Buda Shakyamuni com os nos-
sos — os dele vém da estima pelo préximo, enquanto os
nossos vém do egoismo, da estima prépria. Portanto, ao
seguir o pensamento de amor egoista por nds mesmos,
nada de bom acontecerd — somente os trés renascimen-
tos desafortunados.

Neste ponto, Lama Dorje Chang Pabongka contava
histérias da vida de Drukpa Kunley, um grande medita-
dor da tradigdo Drukpa Kagyu, famoso por falar de uma
maneira incomum que fazia as pessoas rirem.

Um dia, Drukpa Kunley foi a Lhasa e visitou o Jokhang,
o templo principal da cidade, onde se encontra o Jowo,
uma estatua muito famosa do Buda Shakyamuni. Nor-
malmente, entramos, prestamos homenagem ao Jowo,
fazemos uma circunvolucio e recebemos as béngaos.
Drukpa Kunley fez isso — ele caminhou ao redor da es-
tatua e recebeu as béncdos —, mas, entdo, parou a frente
do Jowo e disse: “No passado, vocé e eu fomos iguais,
mas, porque vocé comegou a praticar altruismo e a

cuidar dos outros, tornou-se um buda perfeito. Eu tenho



A TROCA DE SI MESMO PELOS OUTROS =« ¢ 41

cuidado apenas de mim mesmo e ainda me encontro no
samsara. Realmente, devo prosternar-me a vocé agora”.

Drukpa Kunley era um iogue pouco convencional;
ele expressava a verdade do Dharma de um modo mui-
to divertido. Diz-se que, certa vez, ele visitou a estupa
de Boudhanath, no Nepal, que tem um formato dife-
rente das outras estupas, tradicionalmente construidas
de acordo com um dos oito modelos padrio. Quando ele
chegou diante da estupa, prosternou-se e disse: “Embo-
ra vocé parega mais com uma pilha arredondada do que
com uma das oito estupas idas ao éxtase, ainda assim, eu
me prosterno a vocé”.

Em outra ocasido, ele disse: “Eu perdi trés coisas mui-
to importantes e preciosas”. Quando lhe perguntaram o
que havia perdido, ele respondeu: “Uma coisa preciosa
que perdi chama-se ignorancia, a outra é chamada dese-
jo e o nome da terceira é aversdo. Eu perdi essas trés coi-
sas que os outros julgam importantes e estimam tanto”.
Isso mostra as suas realiza¢des, mas expressadas do seu
modo inusitado, divertido. Enfim, Drukpa Kunley era
um grande adepto, e eu acho que existe uma tradugdo da
sua biografia com todas essas historias.?

Devemos ter em mente o que o Buda Shakyamu-

ni realizou ao estimar o préximo e comparar isso as

’ Veja Keith Dowman e Sonam Paljor, The Divine Madman — The Su-
blime Life and Songs of Drukpa Kunley. Londres, 1980.



42 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

dificuldades que ainda enfrentamos por estimarmos so-
mente nds mesmos. A leitura das histérias das vidas pas-
sadas do Buda Shakyamuni, quando ele ainda praticava
o caminho, como relatado, por exemplo, em Os Contos
Jataka, é extremamente util. Essas historias nos mostram
como ele realizou feitos incriveis a fim de estimar o proxi-
mo, e tém o poder de nos inspirar a praticar a transfor-
macio do pensamento.

Neste ponto da meditacdo, vocé reflete sobre a gen-
tileza dos seres sencientes, tanto quando eles foram suas
maes como quando ndo. Essa reflexdo é muito benéfica,
pois vocé descobre motivos adicionais para estimar os
outros mais do que a si mesmo. Para dar um exemplo
facil da gentileza dos outros quando ndo foram nossas
maes, observe o simples fato de podermos nos reunir
nesta sala e ter o prazer de ouvir o Dharma Mahayana.
Isso se deve inteiramente a gentileza dos outros. Varias
pessoas esforgaram-se muito para podermos estar aqui.
Para comegar, pode ter havido outro edificio aqui que foi
derrubado, o que exigiu um certo niimero de operari-
os. Depois, outras pessoas trabalharam para desenhar o
novo prédio e comprar materiais como tijolos, cimento
etc. Outros funciondrios foram contratados para ope-
rar as maquinas, ja que elas ndo trabalham sozinhas, e
para de fato levantar o novo edificio. Depois, terminada

a construcdo, outras pessoas trabalharam na decoragdo



A TROCA DE SI MESMO PELOS OUTROS =« ¢ 43

do interior e em adquirir as representacdes do corpo, fala
e mente do Buda para serem colocadas no altar. Portan-
to, o fato de que podemos aproveitar a nossa reunido aqui
hoje, ouvindo o Dharma Mahayana, deve-se inteiramente
a gentileza dos outros, ndo é?

O mesmo vale para a sua casa, as suas posses, as coi-
sas de que vocé gosta — todas elas se devem a gentileza
dos outros. Vocé pode dizer: “Nao, isso ndo é verdade.
Eu comprei a minha casa com o meu dinheiro, as minhas
roupas com o meu dinheiro”. Sim, é verdade, mas vocé
ganhou o seu dinheiro com base nos outros. “Estd bem,
eu recebi o meu dinheiro dos outros, mas porque eu tra-
balhei duro: fiz algo para receber esse dinheiro em tro-
ca”. Sim, mas o simples fato de que vocé pode trabalhar
depende dos outros, ndo é mesmo? Se vocé pensar com
cuidado, verd que toda felicidade desfrutada por vocé
hoje provém exclusivamente da gentileza dos outros.

Incluir todos esses diferentes pensamentos nas suas
reflexdes sobre as vantagens da estima pelo proximo é
muito eficaz. Vocé também pode contemplar que to-
dos os beneficios no caminho até a realizacdo do estado
budico sdo obtidos devido a estima pelos outros. Como?
Se quiser tornar-se um buda, vocé tem que gerar a mente
preciosa da bodhicitta, ja que, sem ela, um buda ndo exis-
te. A geragdo da bodhicitta ocorre devido ao desejo de

beneficiar o préximo: “Eu tenho que alcangar o estado da



44 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

iluminagdo para o beneficio dos outros”. Além disso, a
causa excepcional da bodhicitta é a grande compaixdo, ea
grande compaixdo vem da estima pelo proximo. Portan-
to, é devido aos outros que vocé gera a grande compaixao.

Ademais, a pratica das seis perfeicdes também de-
pende dos outros. Por exemplo, vocé pratica moralidade
em relacdo a eles e, com vistas a praticar generosidade e
paciéncia, vocé precisa de um objeto, e esse objeto sdo os
outros. E muito verdadeiro o que Shantideva ensinou no

Bodhisattvacharyavatara:

“Tanto os Vitoriosos como os seres sencientes sao
indispensaveis para alcangar a iluminagdo supre-
ma; como rendo homenagem aos Vitoriosos, por

que ndo também fazé-lo aos seres sencientes?”

Isso equivale a dizer que atingir a iluminagdo suprema
deve-se metade a gentileza dos budas e metade a gentile-
za dos seres sencientes. Se louvar os budas é tdo impor-
tante para nds, por que ndo dar a mesma importancia aos
seres sencientes, que sdo igualmente indispensaveis para
realizarmos a ilumina¢do? Como o grande mestre Langri

Tangpa diz em seu Os oito versos de transformagdo da mente:

“Eu sou capaz de alcangar o estado supremo da ilu-

minag¢do devido a gentileza dos seres sencientes;



A TROCA DE SI MESMO PELOS OUTROS =« ¢ 45

logo, eles sdo mais preciosos do que uma joia que

concede desejos e devo estima-los como tal.”

Ha tantas instru¢des comoventes relacionadas a gen-
tileza dos seres sencientes.

Esse grande mestre Langri Tangpa era excepcional, ele
era realmente um ser superior (alids, ele estd na linha das
encarnacdes prévias do falecido Kyabje Trijang Rinpoche).
Diz-se que Langri Tangpa estava sempre muito sério e que
s6 havia sorrido trés vezes na sua vida inteira; por isso, ele
era conhecido como “Langri Tangpa da cara preta” (em ti-
betano, o termo “cara preta” significa “sério”). Ele passava
todo oseutempomeditandosobreasdesvantagens daexis-
téncia ciclica e sobre a bodhicitta, e, por isso, ele ndo en-
contrava muitas oportunidades para sorrir.

Vou contar a histéria de uma dessas trés ocasides em
que Langri Tangpa sorriu e qual foi a causa. A histéria é
sobre o seu conjunto de mandala. Na tradicdo Kadampa
e na tradicdo de Lama Pabongka Dorje Chang, a pratica
de oferecer uma mandala é bastante enfatizada. Quando
eu era jovem no Tibete, a maioria de nds levava os nos-
sos proprios conjuntos de mandala aos ensinamentos e,
no momento de oferecé-la, pouquissimos ndo tinham
um. Na fileira dos tulkus (lamas reencarnados), cada um
tinha o seu préprio belo conjunto de mandala — alguns

feitos de ouro, outros de prata —, mas o melhor sem-



46 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

pre era de ouro. Que impacto causava quando todos os
tulkus ofereciam as suas mandalas! Mas isso era no pas-
sado e, a partir de um certo momento, tudo foi tomado.
O meu proéprio conjunto de mandala foi levado. Tam-
bém hd um implemento especifico, uma espécie de re-
cipiente achatado decorado com simbolos, para fazer o
oferecimento de cem tormas. Eu tinha um desses porque
a tradicdo Kadampa confere uma importancia enorme a
pratica de oferecimento de tormas, mas ele também foi
tomado. Por “tomado” eu quero dizer confiscado pelos
comunistas. Hoje em dia, eu uso algo bem simples.
Enfim, um dia, Langri Tangpa estava meditando com
o seu conjunto de mandala sobre uma mesa ao seu lado.
Era provavelmente um conjunto simples, ndo um bonito
ou elaborado. Enquanto meditava, ele percebeu que um
rato estava ali comendo alguns grios da sua mandala.
Em meio aos grdos, havia uma grande pedra de turque-
sa que, por alguma razdo, atraiu o rato. Ele comegou a
cutucd-la, tentando leva-la embora, mas a pedra era
grande demais para ele. Depois, outro rato apareceu e
comegou a ajudar o primeiro, os dois tentando agarra-la.
Em pouco tempo, havia cinco ratos ali, e eles elaboraram
um plano bem inteligente para levar a turquesa: um rato
deitou-se sobre as costas e apoiou a pedra na barriga, en-
quanto os outros quatro, segurando a cabega e as pernas

dele, arrastavam-no com a turquesa. Langri Tangpa ob-



A TROCA DE SI MESMO PELOS OUTROS =« ¢ 47

servava os ratos e, quando viu essa cena, deu uma ligeira
risada. Por que ele riu? Porque ele pensou que, na exis-
téncia ciclica, para satisfazer as suas necessidades, os ani-
mais sdo mais espertos do que os seres humanos. E é ver-
dade, as vezes os animais podem ser mais inteligentes do
que os seres humanos em cuidar dos seus interesses e em

obter a felicidade desta vida.

O efetivo pensamento da troca de si pelos outros

Agora chegamos ao quarto passo desta meditacdo, que é
o pensamento de fato da troca de si pelos outros. O que
significa trocar-se pelos outros? Antes disso, nds contem-
plamos profundamente as desvantagens da estima por
nés mesmos, compreendendo que todas as experiéncias
indesejadas e situa¢des ruins vém do egoismo. Como uma
doenga cronica que gradualmente destréi a sua satide e
forma fisica, o pensamento de amor egoista por vocé mes-
mo tem sido, desde tempos sem inicio, a fonte de todos
os seus sofrimentos e problemas. Por outro lado, todas as
coisas boas — as boas qualidades, felicidade, vantagens etc.
— provém do amor pelo préximo, do altruismo. Ao perce-
ber isso, agora vocé comega a treinar a sua mente na troca
do pensamento que estima a si mesmo e negligencia os
outros pelo pensamento que estima o proximo e negligen-

cia a si mesmo.



48 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

Até hoje, n6s negligenciamos os outros e cuidamos
de nés mesmos, mas, a partir de agora, temos que cuidar
dos outros e nos negligenciar. A troca de si pelos outros
ndo significa que os outros assumem o seu lugar e vocé
assume o lugar deles. Significa, isto sim, que vocé troca
a mente que estima a si mesma e ignora os outros pela
mente que estima os outros e ignora a si mesma. Vocé
precisa meditar sobre isso sempre, continuamente, €, as-

sim, treinar a sua mente na troca de si pelos outros.

A meditagdo em dar e tomar (tonglen)

Baseado no pensamento da troca de si mesmo pelos ou-
tros, vocé pratica a meditacdo em dar e tomar. O que é
dar e tomar? Com a mente da compaixdo, vocé toma o
sofrimento dos outros e, com a mente do amor, vocé
lhes da felicidade. O texto-raiz A transformacdo da mente
em sete pontos afirma: “Dar e tomar devem ser praticados
alternadamente”. No termo tibetano, tonglen, dar vem
antes — “tong” significa “dar, enviar” e “len” significa “re-
ceber, tomar” —, mas, na pratica, vocé primeiro treina a
sua mente em tomar e depois em dar. Por enquanto, estd
bem se vocé treinar a sua mente apenas em tomar — as-
sumir em si mesmo os sofrimentos dos outros — e deixar

delado a pratica de dar.



A TROCA DE SI MESMO PELOS OUTROS =« ¢ 49

Tomar

Comece a pratica de tomar contemplando os sofrimen-
tos dos preciosos seres sencientes mdes até que um sen-
so de compaixdo insuportdvel aflore em vocé. Entdo,
visualize esse sofrimento como uma luz negra que se
separa dos seres sencientes do mesmo modo que os pe-
los se separam da sua pele ao barbear. Visualize esse so-
frimento no aspecto de uma luz negra vindo e sendo
absorvida no seu pensamento de amor egoista por si
mesmo, localizado no centro do seu coragio.

Vocé pode fazer essa meditagio de forma mais ela-
borada, passando, um a um, por todos os diferentes rei-
nos dos seres sencientes, comecando pelos infernos. Por
exemplo, vocé pode refletir sobre os sofrimentos dos
seres sencientes nos infernos quentes — sofrimentos pro-
venientes do calor intenso, do fogo etc. —e, entdo, assumir
em si mesmo esse sofrimento sob a forma de uma chama
quente, visualizando-a sendo absorvida no centro do seu
coragdo, diretamente no pensamento de amor egoista.

Vocé continua a meditar dessa maneira, avancgando
gradualmente por todos os diferentes niveis e tipos de
seres sencientes até os bodhisattvas do décimo bhumi,
assumindo todo o sofrimento deles no centro do pen-
samento de amor egoista situado no seu corac¢do. Vocé
ndo apenas toma os sofrimentos deles, mas também to-

dos os obscurecimentos e negatividades, desejando que



50 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

eles amadurecam em vocé e sentindo que, dessa maneira,
esses obscurecimentos sdo completamente purificados.
Para algumas pessoas, pode ser dificil visualizar,
imediatamente, o recebimento neles mesmos dos sofri-
mentos dos outros, como dos seres dos infernos, pretas
etc. Se for esse o caso, é necessdrio, antes, treinar a sua
mente em tomar o seu proprio sofrimento. Como men-
cionado no texto-raiz: “Vocé deve comecar tomando de
si mesmo”. Para fazer isso, considere os sofrimentos que
vocé experimentard amanhd, e, como explicado acima,
assuma-os em si mesmo sob a forma de uma luz negra.
Depois, receba os sofrimentos que vocé experimentara
depois de amanha e assim por diante — contemplando
e recebendo todos os sofrimentos do préximo més, do
préximo ano, do resto da sua vida, da sua préxima vida
e de todos os seus renascimentos futuros. Vocé gradual-
mente assume todos esses sofrimentos no aspecto de
uma luz negra, e eles sdo absorvidos no pensamento de
amor egoista por si mesmo situado no seu coragao.
Uma vez que vocé tenha treinado a sua mente nessa
meditagio e se familiarizado em receber todos os sofri-
mentos que experimentara no futuro, de amanha até as
suas vidas vindouras, treine, entdo, em assumir os sofri-
mentos de entes amados: dos seus pais, parentes, amigos
e daqueles proximos a vocé. Depois, ao se habituar a isso,

treine em tomar os sofrimentos de estranhos, aqueles



A TROCA DE SI MESMO PELOS OUTROS =« ¢ 51

pelos quais vocé ndo sente nem apego nem aversdo. En-
tdo, volte a sua atencdo para os seus inimigos e treine em
assumir os sofrimentos deles. Desse modo, meditando
com o pensamento da compaixdo, vocé expande gradual-
mente o seu proposito para incluir todos os seres senci-
entes, recebendo em si mesmo todos os sofrimentos de-
les no aspecto de uma luz negra que amadurece no cen-

tro do seu coragdo, no pensamento de amor egoista.

Dar

A praética de tomar baseia-se em compaixdo intensa, en-
quanto a de dar é praticada com base no amor. A manei-
ra de meditar sobre dar é explicada no seguinte verso:
“Para beneficiar os seres sencientes, que o meu corpo se
transforme no que eles quiserem”. Vocé emite réplicas
do seu corpo e as visualiza transformando o ambiente e
os seres sencientes. Digamos que vocé comece pelos in-
fernos quentes: primeiro, vocé envia incontaveis corpos
que se transformam em uma chuva refrescante que ex-
tingue completamente as chamas. Devido a essa chuva,
os corpos dos seres dos infernos transformam-se e eles
obtém preciosos renascimentos humanos, com liber-
dades e dotes. Os corpos enviados por vocé também
se convertem em coisas agraddveis e prazerosas, como

objetos dos seis sentidos, realizando, assim, todos os



52 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

desejos deles. Depois, vocé novamente irradia incontaveis
corpos, que assumem o aspecto de mestres espirituais
que ensinam o Dharma aqueles seres, os quais praticam
os ensinamentos e gradualmente atingem a iluminacao.

Em seguida, vocé passa aos seres dos infernos frios.
Desta vez, os corpos emitidos por vocé tornam-se raios
de sol, que aquecem completamente o ambiente gelado,
e vocé fornece roupas de frio aos seres. De novo, esses
seres se transformam e obtém preciosos renascimentos
humanos, e, ao irradiar incontaveis corpos sob a forma
de guias espirituais, vocé lhes ensina o Dharma e eles al-
cancam a iluminagdo.

Avance com a sua meditagdo, fazendo o mesmo para
cada tipo de ser senciente. Para os pretas, os corpos que
vocé emite transformam-se em comida e bebida; para os
animais, eles se tornam sabedoria que elimina a ignoran-
cia; para os devas, prazeres dos cinco sentidos; e para os
seres humanos, que possuem desejo intenso, os corpos
se tornam o que quer que necessitem ou desejem. Para os
budas e mestres espirituais, ao treinar em dar, vocé irradia
nuvens inconcebiveis de oferecimentos e faz oragdes para
que tenham vidas longas.

Enquanto treina a sua mente na pratica de tomar e
dar, vocé também deve praticar o seguinte conselho que
consta no texto-raiz A transformacdo da mente em sete pon-

tos: “Em resumo, a instrucdo a ser seguida é a de levar a



A TROCA DE SI MESMO PELOS OUTROS =« ¢ 53

sério estas palavras em todas as suas atividades”. Isso
significa que na sua meditac¢do e em todas as suas ativi-
dades, vocé deve usar as palavras especiais da pratica do
tonglen como um modo de recordar e fortalecer a sua
meditacdo. Por exemplo, vocé pode usar a estrofe de O

Guru Puja, que diz:

O veneravel e compassivo Guru, abengoe-me.

Que todos os sofrimentos, a¢des negativas e
obscurecimentos

De todos os seres, que foram no passado minhas
maes,

Amadurecam em mim agora, sem excecao.

Que eu possa dar a minha felicidade e virtude aos
outros

E que todos os seres possam ser felizes.

Portanto, durante o seu treinamento, durante a sua
efetiva meditacdo e em todas as suas atividades didrias,
vocé deve recitar essa estrofe continuamente. Essas pa-
lavras de O Guru Puja sdo tdo poderosas, tdo cheias de
béncios, que é realmente muito importante recita-las o
tempo todo. Hd inclusive uma pratica de acumulacdo de
100 mil repetigdes dessa estrofe em meditagdo, e essa se-
ria, alids, uma excelente pratica a ser feita.

Na orac¢do, vocé primeiro suplica ao lama, dizendo:



54 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

“O venerével e compassivo Guru”, e segue: “abencoe-me
— que todos os sofrimentos e negatividades de todos os
preciosos seres sencientes maes amadurecam em mim
neste instante, sem excecdo. E abengoe-me para que eu
possa dar todas as minhas raizes de virtude e bondade
aos outros, com o objetivo de que elas amadurecam ne-
les”. Conclui-se com a prece: “que todos os seres sencien-
tes tenham felicidade”. Essa oragdo é de fato excepcional,
poderosissima.

Quando O Guru Puja é recitado, tornou-se uma
tradigdo repetir a estrofe inteira trés vezes. Essa tradigdo
foi iniciada por Lama Pabongka Dorje Chang. Antes
dele, O Guru Puja era recitado do comego ao fim em se-
quéncia, mas, porque ele dava bastante importancia a
essa estrofe, comegou a recita-la trés vezes. O fato de que
essa tradicdo continua até os nossos dias deve-se a gen-

tileza do Lama Dorje Chang.

A pritica de dar e tomar com a respiragdo

O préoximo verso no texto-raiz afirma: “Esses dois, tomar
e dar, devem entdo cavalgar na sua respiracdo”. Isso sig-
nifica que, ap6s familiarizar-se e habilitar-se na medi-
tacdo conforme a explicacdo acima, vocé deve com-
bind-la com a sua respiragdo. O modo ¢ o seguinte: en-

quanto expira, pense que vocé exala toda a sua bondade,



A TROCA DE SI MESMO PELOS OUTROS =« ¢ 55

e ela se transforma em qualquer coisa necessaria para o
beneficio dos seres sencientes. Vocé expira toda bondade
que existe dentro de vocé — o seu corpo, virtudes, posses
etc.—e ela se transforma em qualquer coisa que beneficie
todos os seres sencientes.

Depois, ao inspirar, pense que o fluxo da sua inalagdo
¢ acompanhado por todos os sofrimentos de todos os
seres sencientes na forma de uma luz negra. Esses sofri-
mentos sob o aspecto de uma luz negra entram em vocé e
vao direto a fonte de todas as negatividades e sofrimentos
que vocé vivenciou desde tempos sem principio — o seu
pensamento de amor egoista por si mesmo — e amadu-
recem ali, no seu coracdo. Perceba, a mente e a respi-
ragdo sdo insepardveis. A mente cavalga na respiragdo;
entdo, esta visualizagdo, que combina dar e tomar com
a expiracdo e a inspiragdo, torna-se uma causa poderosa
para a geracdo da bodhicitta. Ela ¢ similar a recitagdo va-
jra encontrada na prética do Tantra loga Superior.

E muito benéfico fazer essa pratica na hora de dormir.
Antes de adormecer, gere o pensamento de amor e faca
a visualizagdo de dar enquanto expira; depois, com o
pensamento da compaixdo, faga a visualiza¢do de tomar
enquanto inspira. Se vocé adormecer durante a pratica,
entdo todo o tempo do seu sono, independente de quan-
tas horas durar, transforma-se em pratica de tonglen.

Pratica-la ao adormecer é extremamente benéfico, espe-



56 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

cialmente se vocé gosta de dormir bastante — até as 8:00
ou 9:00 da manhal

Quanto a mim, a medida que envelheco, mais neces-
sidade tenho de dormir e mais profundo é o meu sono.
Porém, quando eu era jovem e estudava no Monastério
de Sera, tinha o habito de ficar acordado a noite inteira.
Ela é muito longa e é possivel fazer tantas coisas: oracdes,
leitura de textos, o que vocé quiser. De manha bem cedo,
no alvorecer, eu me sentia muito feliz. A minha mente es-
tava fresca e eu me alegrava do fundo do coragdo com o
pensamento: “Como sou sortudo! Fiquei desperto a noi-
te toda e fui capaz de fazer todas estas coisas, enquanto a
maioria das pessoas ao meu redor dormia”. Eu me con-
siderava extremamente afortunado de poder ficar acor-
dado a noite toda e praticar. Isso é algo que o Veneravel
Lama Thubten Zopa Rinpoche faz. Mas, agora, quanto
mais velho fico, de mais sono preciso, entdo ndo posso
mais ficar acordado a noite toda, mesmo que eu queira.

Eu realmente quero enfatizar aimportancia da trans-
formagdo do sono em uma pratica virtuosa, ja que quase
metade da sua vida é passada dormindo. Portanto, é ex-
tremamente crucial que o tempo do seu sono se trans-
forme em uma pratica virtuosa, nao ¢€?

Em suas Cancdes de experiéncia, Milarepa disse: “A noi-
te, as vezes eu durmo, e, quando o fago, pratico a unido

do sono com a clara luz, porque recebi as instrucdes so-



A TROCA DE SI MESMO PELOS OUTROS =« ¢ 57

bre a clara luz do sono. Outras pessoas ndo possuem essas
instrugdes —como tenho sorte!” Hd pouquissimas pessoas
realmente capazes de unir o sono com a pratica da clara
luz, entdo, para a maioria de nds, iniciantes, adormecer
enquanto meditamos em dar e tomar ¢ extremamente
prético e util. Desse modo, todo o tempo do seu sono é

dedicado a pratica do tonglen e, assim, torna-se virtuoso.

A prdticanavida cotidiana

Na verdade, é extremamente importante que todas
as nossas acoes — sentar, caminbhar, ir, voltar etc. — tor-
nem-se Dharma. Se vocé dividir as 24 horas do dia em
duas partes, praticamente uma inteira é passada dormin-
do, e, se 0 seu sono ndo for transformado em pratica vir-
tuosa, ele se torna vazio e até nao virtuoso. Isso signiﬁ-
ca que metade do seu dia desapareceu em ndo virtude.
Entdo, vocé desperta e, mesmo que gere uma motivacio
bastante intensa de praticar virtude durante o dia, € ex-
tremamente dificil manté-la. Quando vocé se senta para
fazer as suas oracdes, as vezes a sua mente esta tao dis-
traida e se perde em tantas dire¢des diferentes que vocé
sequer sabe se fez ou ndo todas as oracdes até aquele
ponto da sua recitagdo. Diante disso, vocé tem que voltar
e recitar todas aquelas preces de novo, certificando-se de

que pelo menos cumpriu os seus compromissos.



58 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

Se ja ¢é dificil gerar um estado de mente puro e vir-
tuoso ao recitar as oragdes, ¢ muito mais dificil gera-lo
enquanto estamos ocupados com atividades sociais, es-
pecialmente quando passamos a maior parte do nosso
tempo fofocando. Sempre que temos uma sé oportuni-
dade de conversar, comecamos imediatamente e passa-
mos a maior parte do tempo em fala futil, que é uma a¢do
ndo virtuosa, nao é? Portanto, é extremamente crucial
que transformemos o maior nimero possivel das nossas
agdes do dia e da noite em virtude, em pratica do Dharma.

Se formos capazes de fazé-lo, ai sim tornaremos a nos-
sa vida significativa. A coisa mais importante é comegar
de manha bem cedo, logo que abrimos os nossos olhos,
com a geragdo de uma motivagdo muito intensa. Deve-
mos pensar: “Ainda estou vivo nesta manha; tenho muita
sorte. Devido a gentileza das Trés Joias, ndo morri duran-
te a noite. Logo, tenho que fazer com que este dia seja o
mais significativo possivel com a pratica do Dharma”.

Depois de gerar uma forte motiva¢do pela manha,
vocé deve preserva-la ao longo do dia, lembrando-se
dela continuamente em todas as suas atividades. Geral-
mente, a primeira coisa que fazemos apds acordar é
tomar um banho, entdo, enquanto vocé toma o seu, pra-
tique o ioga de lavar-se com os mantras de ablugdo, ou
faca uma pratica de purificacdo. Depois disso, se vocé

ndo tiver que ir ao trabalho, sente-se e comece os seus



A TROCA DE SI MESMO PELOS OUTROS =« ¢ 59

compromissos didrios de meditagdo. Se tiver que tra-
balhar, use esse tempo para criar virtude. Se o seu tra-
balho for sobretudo fisico, vocé pode orientar a sua fala
e mente em direcdo a virtude — a mente, especialmente,
pode tornar-se virtuosa por meio da lembranca reiterada
da motivagdo que vocé gerou pela manha.

Entdo, chega a hora do almoco. Normalmente,
comemos trés vezes ao dia e, ao fazé-lo, podemos praticar
o ioga de nos alimentar, que é parte do ioga da deidade.
Ha uma citagdo do grande iogue Drogchen Lingrepa, que
afirma: “Todos os lugares sagrados estdo no seu corpo
—nos seus chakras. Vocé ndo precisa ir longe. Se quiser
fazer uma peregrinacdo, visite-os. Se quiser fazer uma
prética de purificacdo e acumular méritos, faga-os neles,
nos seus chakras, nos seus lugares sagrados”. Conforme
a pratica do ioga da deidade, a assembleia de divindades
reside no corpo sutil dos canais psiquicos e dos chakras.
Portanto, ao praticar o ioga de se alimentar, vocé visuali-
za o corpo sagrado da deidade ou o corpo da mandala e
usa o alimento para fazer um oferecimento de tsog. Lama
Dorje Chang costumava citar esse verso —ele é 6timo.

Ao seguir com as suas atividades didrias rotineiras,
lembre-se uma e outra vez da motivagdo que vocé gerou
pela manha. Depois, a noite, antes de dormir, relembre
o que vocé fez durante o dia e verifique se agiu ou ndo

de acordo com aquela motivagdo. Se vocé perceber que



60 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

cometeu agdes negativas, confesse-as e purifique-as,
mas, se chegar a conclusdo de que todas as suas agdes
foram condizentes com a sua motivagdo, regojize-se em
todas as virtudes criadas por vocé durante o dia.

Os lamas Kadampa do passado costumavam con-
tabilizar as suas a¢des virtuosas e ndo virtuosas. Eles
mantinham duas pilhas de pedras, uma preta e outra
branca. Sempre que percebiam uma delusdo ou pensa-
mento perturbador em suas mentes, eles acrescentavam
uma pedra preta, e, quando surgia um pensamento vir-
tuoso, colocavam uma branca. Ao final do dia, contavam
as pedras. Entdo, confessavam e purificavam as delusdes
e negatividades que haviam criado, e geravam uma forte
intencdo de preservar as suas mentes livres dessas nega-
tividades no dia seguinte. Eles se alegravam com quais-
quer virtudes criadas e adotavam a firme determinacio
de criar outras no préximo dia. Depois, iam dormir prati-
cando a unido do sono com a clara luz. Isso pode ser bas-
tante dificil para nés, entdo é importante que adormeca-

mos unindo 0 nosso sono com a pratica de tonglen.

A meditacdo em onze pontos para o
desenvolvimento da bodhicitta

Como mencionei anteriormente, quando vocé de fato se
dedica a pratica do treinamento da mente na bodhicitta,

hd uma maneira de combinar as duas instru¢des — a técni-



A TROCA DE SI MESMO PELOS OUTROS =« ¢ 61

ca em sete pontos de causa e efeito e a troca de si mesmo
pelos outros — em onze passos. Isso esta de acordo com
a tradi¢do de Lama Tshongkhapa. Ao meditar exclusiva-
mente em qualquer uma das duas técnicas, vocé certa-
mente gerard a bodhicitta. Contudo, esse modo inco-
mum de unir ambas e meditar sobre os onze pontos

permite-lhe gerd-la mais rapidamente e com menos di-

ficuldades.

Como unimos as duas técnicas em onze passos?

(1) Primeiro, medite em equanimidade, visualizando
um amigo, um inimigo e um estranho.

(2) O segundo ponto é reconhecer todos os seres sen-
cientes como sua mde, utilizando o argumento da
natureza sem principio da mente e refletindo so-
bre as diferentes citagdes.

(3) O terceiro é reconhecer a gentileza dos seres senci-
entes quando foram sua mie, exatamente como a
sua mie desta vida é gentil com vocé no inicio, no
meio e no fim.

(4) O proximo € o ponto incomum de recordar a gen-
tileza especial dos seres sencientes quando eles

nao foram sua mie.

Depois, medite sobre
(5) aigualdade entre o eu e os outros;
(6) as desvantagens do pensamento de amor egoista



62

COMO GERAR A BODHICITTA =« -«

por si mesmo; e

(7) as vantagens de amar o préximo.

(8) Depois, com a sua mente cheia de compaixdo,

faca a meditagdo de tomar para si mesmo todo o
sofrimento dos seres sencientes. Avance incorpo-

rando essa meditacdo a sua respiragdo.

(9) Entdo, com a mente do amor extraordinario, dé a to-

(10)

(11)

dos os seres toda a sua bondade e raizes de virtude,
enviando-as com a sua expiragio.

Neste momento, gere a intengdo extraordindria
com o seguinte pensamento: “Eu tenho medi-
tado em tomar para mim mesmo o sofrimen-
to de todos os seres sencientes e em dar-lhes
toda a minha bondade e raizes de virtude, mas
isso foi apenas no nivel da visualizagdo — ain-
da n3o aconteceu de fato. Porém, eu assumi-
rei definitivamente o sofrimento de todos os
seres sencientes e darei a eles todas as raizes de
virtude e felicidade que desejem”. Ao pensar
desse modo, vocé gera um senso de responsa-
bilidade muito especial.

Para cumprir com essa responsabilidade, vocé
gera a bodhicitta: “Eu me tornarei um buda para

ajudar todos os seres sencientes”.

Agora, traga o resultado da bodhicitta para o cami-



A TROCA DE SI MESMO PELOS OUTROS =« ¢ 63

nho visualizando-se sob o aspecto do Buda Shakyamuni,
irradiando incontaveis raios de luz que purificam todos os
seres sencientes e os conduzem ao estado da budeidade.
Visualize que todos eles se transformam em budas, e es-
tabilize a sua meditacdo nisso. Conclua a sessdo alegran-
do-se com o fato de que vocé realmente foi capaz de con-

duzir todos os seres sencientes ao estado da iluminagao.

A transformacdo das circunstincias
adversas no caminho a iluminagdo

A proxima secdo do texto-raiz, A transformagdo da men-
te em sete pontos, lida com a transformacio de circuns-
tancias adversas no caminho a iluminacio. Essa prati-
ca é absolutamente crucial, em particular para este
tempo degenerado em que vivemos. Hd tantos obs-
taculos nesta era, especialmente para os praticantes do
Dharma. Essa pratica permite transformar todos os obs-
taculos, todas as situagdes adversas, em circunstancias
propicias e até mesmo no préprio caminho a ilumi-
nagdo. De fato, ela possibilita ao praticante eliminar to-
dos os obstaculos.

Esta secdo divide-se em dois pontos: transforman-
do as circunstancias adversas por meio do pensamento
e por meio da acdo. O primeiro, a transformacdo das

circunstancias adversas no caminho a iluminagdo por



64 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

meio do pensamento, também ¢é dividido em dois: com o
uso da razdo e com o uso da visdo.

Quanto ao primeiro, com o uso darazdo, o texto-raiz
afirma: “Quando o ambiente e os seus habitantes trans-
bordam com perversidade, transforme as circunstancias
adversas no caminho a iluminacdo”. E o comentario cita
de O Guru Puja:

Se até o ambiente e os seres que habitam nele
estiverem cheios

Com os frutos das suas dividas carmicas

E sofrimentos indesejados derramarem como chuva,

Buscamos as tuas béngdos para considerar estas
condic¢des miseraveis como o caminho,

Vendo-as como as causas para exaurir os resulta-

dos do nosso carma negativo.

Por exemplo, quando adoecemos, costumamos pen-
sar que o motivo foi algo que comemos, ou devido a es-
piritos ou obstaculos, ou porque alguém nos langou um
feitico. Essas sdo as razdes que nos vém a mente. Isso
¢ um claro indicio de que ndo somos capazes de reco-
nhecer a verdadeira raiz da doenga e compreender o
motivo de experimentarmos aquele problema espe-
cifico. Precisamos voltar e olhar [a secdo do lamrim

sobre] o treinamento para o individuo do pequeno es-



A TROCA DE SI MESMO PELOS OUTROS =« ¢ 65

copo, que explica os ensinamentos sobre as acdes e 0s
seus resultados. Ali, elucida-se com clareza que os re-
sultados ocorrem devido ao carma, devido as agdes que
criamos no passado. Ndo se explica o resultado de uma
doenga como proveniente de um tipo particular de ali-
mento, ou porque alguém nos enfeiticou, ou porque fo-
mos possuidos por espiritos. Afirma-se que os resultados
experimentados sd3o causados pelas a¢des que criamos no
passado. Portanto, é realmente indispensavel saber como
transformar circunstincias adversas, como uma doenca,
em circunstancias propicias ao alcance da iluminagio.

Serd muito benéfico para a sua mente se vocé pres-
tar bastante atengdo no conselho dos antigos lamas
Kadampa. Eles diziam: “Doenga e dor sdo a vassou-
ra que varre as negatividades”. Pensar nisso ¢é algo ex-
tremamente poderoso. Significa que os resultados de
doenca, dor e sofrimento sdo causados por agdes nega-
tivas acumuladas no passado. Ao experimentar o resul-
tado, aquele carma negativo especifico ¢ eliminado, var-
rido com a vassoura do sofrimento. O conselho dos anti-
gos lamas Kadampa é muito poderoso.

Esse conselho deve ser praticado de maneira con-
tinua. Devemos pensar desse modo sempre que ex-
perimentarmos um sofrimento fisico ou mental. Em
particular, precisamos pensar que, até aqui, meditamos

tanto sobre tonglen, sobre dar e tomar, e fizemos mui-



66 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

tas oracOes para que todo o sofrimento de todos os seres
sencientes, sem exce¢do, amadureca em nds. Agora,
as nossas preces estdo produzindo resultados — obte-
mos aquilo que desejamos — e, portanto, temos que nos
alegrar. Devemos inclusive desejar mais sofrimento —
quanto mais, melhor. Por qué? Porque quanto mais sofri-
mento experimentarmos, mais negatividades acumula-
das serdo purificadas. Podemos até chegar ao ponto em
que desejamos o amadurecimento de mais sofrimento
em nds, pois compreendemos que € isso o que purifica
as negatividades.

Nos momentos em que sofremos fisica e mental-
mente, ndo hd nada mais benéfico do que a prética do
lamrim e da transformagdo da mente. Eu provei isso
pessoalmente. Por exemplo, houve ocasides em que ex-
perimentei tormentos inimagindaveis, sofrimentos ex-
traordindrios de corpo e mente. Nessas horas, fui capaz
de pensar que todos esses sofrimentos e suplicios eram
o resultado de acdes passadas e que, ao experimenta-los,
as negatividades seriam completamente purifica-
das. Entdo, vinha a minha mente o pensamento de dar
boas-vindas a esses sofrimentos e, além dele, o pensa-
mento de que quanto mais sofrimento houver, melhor, ja
que, assim, mais negatividades sio eliminadas. E devido
a gentileza dos meus gurus — de ter recebido os ensina-

mentos da transformacdo da mente de Lama Pabongka



A TROCA DE SI MESMO PELOS OUTROS =« ¢ 67

Dorje Chang e muitas vezes do falecido Kyabje Trijang
Rinpoche — que eu, ao passar por dores, infortinios e
tormentos indiziveis de corpo e mente, tive o pensamen-
to de ndo desejar que o sofrimento acabasse. Quando
as dificuldades acontecem, eu ndo preciso ter medo. Em
tibetano, a palavra para “existéncia” é “sipa”, que tam-
bém significa “possivel”. Na existéncia, tudo é possivel,
qualquer coisa pode acontecer. Coisas absolutamente
imprevisiveis sdo capazes de acontecer. Contudo, com
base na pratica dos ensinamentos do lamrim e da trans-
formacdo da mente, vocé chega a um ponto em que, inde-
pendente do tipo de infortnio ou dificuldade, a sua men-
te permanece inabalavel. Ela ndo pode ser perturbada por
qualquer sofrimento, problema ou circunstancia adversa.

Os ditos dos lamas Kadampa sdo bem verdadeiros.
Por exemplo, eles dizem: “Circunstancias adversas sdo
um incentivo para a pratica”; e: “Espiritos e possessoes
sdo manifestacdes dos budas, e o sofrimento é a manifes-
tacdo da vacuidade”. E ainda: “Eu ndo gosto da felicidade,
mas sim do sofrimento”. Por que eles dizem isso? Quan-
do experimentamos felicidade, consumimos os méritos
acumulados no passado; e, quando experimentamos
sofrimento, purificamos as negatividades acumuladas
no passado. Portanto, ¢ muito melhor experimentar
sofrimento do que felicidade. Quanto a nds, gostamos

da felicidade e nao do sofrimento, mas o conselho dos



68 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

lamas Kadampa é o oposto: “Eu ndo gosto da felicidade
porque, assim, consumo os méritos; mas gosto do sofri-
mento, pois, desse modo, purifico as negatividades”.
Outro conselho dos lamas Kadampa é o seguinte: “Eu
ndo gosto de posigdes superiores, mas sim das inferiores”.
Para nds, é completamente o0 oposto: sempre queremos
estar por cima e nunca por baixo. Contudo, a posigdo in-
ferior é a posigdo dos Vitoriosos, que nos permite avangar
para que nos tornemos um buda. Os lamas Kadampa tam-
bém afirmam: “Eu ndo gosto de elogios, mas de criticas”.
Por qué? Embora nos sintamos incomodados quando as
recebemos, criticas sdo muito benéficas, ja que nos per-
mitem enxergar as nossas falhas e muda-las. Se receber-
mos apenas elogios, a inica coisa a ser intensificada serd o
nosso orgulho. Elogios, portanto, ndo sdo benéficos, e po-
dem até mesmo ser prejudiciais, ja que aumentam as nos-
sas delusdes. As criticas, por outro lado, permitem-nos

identificar as nossas falhas e trabalhé-las.

A transformacdo das circunstincias
adversas por meio da visdo

Agora, chegamos a pritica de transformar as circunstan-
cias adversas no caminho por meio da visdo. Isso ¢ feito
pela reflexdo continua sobre o fato de que, se vocé bus-
car pela entidade real do que uma circunstancia adversa

parece ser, se buscar minuciosamente, ndo serd capaz de



A TROCA DE SI MESMO PELOS OUTROS =« ¢ 69

encontrar um Unico 4tomo que exista por si mesmo, pela
sua prépria natureza. Ao invés disso, vocé encontra ape-
nas aquilo que é meramente rotulado. Essa entidade real
¢ impossivel de ser encontrada em si mesma; do ponto de
vista da verdade suprema, ela ndo estd ali. Vocé tem que
trazer esse pensamento a mente sempre.

Contudo, se vocé ndo for capaz de analisar a nature-
za dos fendmenos com a visdo, pense do seguinte modo:
“Todas as experiéncias que eu tiver nesta brevissima vida,
sejam elas felizes ou tristes, serdo apenas memorias ao
final dela. Elas sio como sonhos, completamente insubs-
tanciais; logo, ndo hd nenhuma razao para apreendé-las
com apego ou aversdo. Nao hda um atomo sequer delas

que eu possa apreender com apego ou aversao”.*

A importdncia da bodhicitta

Em conclusdo, o mais importante nesta vida ¢ aplicar
o maximo de energia possivel no desenvolvimento da
bodhicitta. A relevancia dela pode ser vista na maneira
como o Lama Atisha cumprimentava as pessoas. Quan-

do encontramos alguém, geralmente dizemos: “Como

* Mais cedo, Ribur Rinpoche mencionou ser possivel transformar as circuns-
tancias adversas no caminho a iluminagdo por meio da acdo, mas ele nio
elaborou sobre isso. Como afirmado em Advice From a Spiritual Friend (Geshe
Rabten e Geshe Ngawang Dhargyey; Wisdom Publications, Londres, 1986,
pégs. 68-69),isso inclui a pratica de acumular mérito, purificar carma negativo
e fazer oferecimentos a espiritos nocivos e aos protetores do Dharma.



70 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

vocé estd?” ou “Ni how ma?” Lama Atisha, contudo, cum-
primentava dizendo: “Vocé tem um bom coragdo?” ou
“O bom coragio ja aflorou em vocé?” Isso mostra a im-
portancia que ele conferia a pratica da bodhicitta.

Como mencionei anteriormente, o grande mestre
Shantideva disse que, assim como batemos o leite para ex-
trair a sua esséncia, a manteiga, devemos extrair a essén-
cia das 84.000 pilhas de ensinamentos dadas pelo Buda
Shakyamuni—essa esséncia é a bodhicitta. Portanto, ja que
a bodhicitta é a esséncia da totalidade dos ensinamentos
do Buda Shakyamuni, devemos realmente nos empenhar

em desenvolvé-la na nossa mente nesta mesma vida.



GLOSSARIO

(sct. = Sanscrito; tib. = Tibetano)

Atisha (982-1054). O renomado mestre indiano budista
que ajudou na revitalizacdo do budismo no Tibete
ap0s as perseguicdes de Langdharma, no século IX.
Os seus ensinamentos levaram a criacdo da tradicdo
Kadampa. A sua composicdo Luz para o caminho a ilu-
minagdo (Bodhipathapradipa) foi o primeiro texto de
lamrim.

Bhumi (sct.). Literalmente “chdo, base”. Hd dez bhumis
ou niveis a partir do ponto em que um bodhisattva
percebe diretamente a verdade suprema e, assim, rea-
liza o Caminho da Visdo, o terceiro de cinco cami-

nhos que levam a iluminacio.

Bodhicitta (sct.). A aspiracdo de alcangar a iluminagio
plena para ajudar todos os outros seres sencientes a
também atingir a iluminacdo.

Bodhisattva (sct.). Uma pessoa que possui bodhicitta e
estd, portanto, no caminho para a iluminacao.

Canais. Constituintes do corpo psiquico através dos
quais fluem os ventos-energia.



72 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

Carma (sct.: karma). O processo natural de causa e efeito
pelo qual ac¢des virtuosas conduzem a felicidade e
acOes ndo virtuosas ao sofrimento.

Chakra (sct.). Roda de energia; um ponto focal de energia
situado ao longo do canal central, para onde a con-
centragdo ¢é dirigida na pratica tantrica.

Clara luz. O estado de mente mais sutil, vivenciado quan-
do todos os ventos-energia dissolvem-se no canal cen-
tral, tal como acontece naturalmente durante o pro-
cesso da morte; é usada na meditagdo por praticantes
tantricos realizados para alcancar a iluminagao.

Deidade. Uma emanacao do Buda; uma figura masculina
ou feminina que incorpora um aspecto especifico da
iluminacio e é utilizada como foco de meditacdo no
tantra.

Deva (sct.). Um ser na existéncia ciclica que permanece
temporariamente em um estado celestial.

Dharma (sct.). Literalmente “aquilo que nos mantém afas-
tados do sofrimento”; os ensinamentos do Buda.

Dzogchen (tib.). Literalmente “a Grande Consumagdo”;
o veiculo mais elevado entre os nove explicados na
tradicdo Nyigma do budismo tibetano; um método
pratico para a realizacio direta da verdade suprema.



+ GLOSSARIO + -+ + 73

Existéncia ciclica (sct.: samsara). O ciclo recorrente de
morte e renascimento sob o controle de delusdes e
carma, caracterizado pelo sofrimento.

Filho dos Vitoriosos. Epiteto de um bodhisattva.

Gelug (tib.). Literalmente “a tradi¢do virtuosa”; a ordem
do budismo tibetano fundada por Lama Tsongkha-
pa e seus discipulos no comego do século XV.

Geshe (tib.). Literalmente, “amigo espiritual virtuoso”.
Um termo usado para os grandes mestres Kadampa;
o titulo dado aqueles que completaram estudos e
avaliagcdes exaustivos em universidades monadsticas
Gelugpa.

Gyalwa Ensapa (1505-1566). Um grande praticante tantri-
co que alcangou a iluminagdo em uma vida; mestre
da linhagem da tradicdo do lamrim e autor de diver-
SOS textos.

Je Rinpoche (tib.). Um epiteto de Lama Tsongkhapa.

Kadampa (tib.). Uma tradi¢do budista originada no Ti-
bete no século XI com os ensinamentos de Atisha.

Kyabje Trijang Rinpoche (1901-1981). O tutor junior de Sua
Santidade o XIV Dalai Lama e o guru raiz de muitos
lamas Gelug contemporaneos.



74 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

Lama (tib.). Guru; professor e guia espiritual.

Lama Tsongkhapa (1357-1419). O professor venerado e o
praticante realizado que fundou a ordem Gelug do
budismo tibetano.

Lamrim (tib.). O caminho gradual a ilumina¢do. Uma
maneira de apresentar os ensinamentos do Buda que
mostra os estagios do caminho a iluminagao.

Liberdades e dotes. As caracteristicas que identificam um
“perfeito renascimento humano”, a forma de nas-
cimento mais adequada para o éxito na pratica do
Dharma e a realiza¢do de estados mais elevados,
como a liberagdo e a iluminagio.

Mahamudra (sct.). Literalmente “o grande selo”. Um siste-
ma de meditacdo profundo sobre a natureza supre-
ma da mente e de todos os fendmenos.

Mahayana (sct.). Literalmente “o grande veiculo” ou “o
veiculo universal”. O caminho trilhado pelos bodhi-
sattvas para alcancar a iluminacdo plena; o termo
também pode referir-se aos ensinamentos e praticas
incluidos nesse caminho.

Mandala (sct.). Uma representagio simbdlica circular de
todo o universo, usada como um oferecimento para
acumular os méritos necessdrios para alcangar a ilu-
minacao.



GLOSSARIO -+ + + 75

Manjushri (sct.). O Buda da Sabedoria.

Milarepa (1040-1123). Um grande iogue e poeta asceta ti-
betano, famoso por sua prética intensa, devoc¢do ao
seu guru, cancdes de realizacdo espiritual e obtengdo
da iluminagdo em uma vida.

Ndo virtude. A¢des de corpo, fala e mente cujo resultado
¢ o sofrimento.

Ouvinte (sct.: sravaka). Um seguidor do veiculo individual
(Hinayana), que conduz a liberacdo da existéncia ciclica.

Pabongka Rinpoche | Pabongka Dorje Chang (1871-1941). Um
lama influente e poderoso da tradigdo Gelug; guru
raiz de Ribur Rinpoche, assim como dos tutores
sénior e janior de Sua Santidade o XIV Dalai Lama.

Quatro incomensurdveis. Eles sio o amor incomensuravel,
a compaixdo incomensuravel, a alegria incomensu-
rdvel e a equanimidade incomensurdvel. A oracdo
completa dos quatro incomensuraveis € a seguinte:

Que todos os seres sencientes tenham felicidade e
as causas da felicidade.

Que todos os seres sencientes se libertem do sofri-
mento e das causas do sofrimento.

Que todos os seres sencientes se tornem insepa-



76 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

raveis da felicidade suprema e livre de dor.
Que todos os seres sencientes permanegam
em equanimidade, livres do apego aos amigos

e do 6dio aos inimigos.

Realizadores solitdrios (sct.: pratyekabuddha). Um segui-
dor do veiculo individual (Hinayana) que se esforca
em alcangar o nirvana, a liberacio da existéncia ci-
clica.

Recitagdo vajra. Uma pratica tantrica que une a recitagdo
de mantras com a respiracio.

Seis perfei¢des (sct.: paramita). As seis praticas principais
de um bodhisattva para atingir a iluminacdo: gene-
rosidade, ética, paciéncia, esforgo entusidstico, con-
centragido e sabedoria.

Semideus (sct.: asura). Um ser na existéncia ciclica que
permanece temporariamente em um estado celes-
tial, mas que sofre com inveja e agressividade.

Ser dos infernos. Um ser na existéncia ciclica que perma-
nece temporariamente no estado de maior sofri-
mento.

Shantideva (685-763). O grande erudito e bodhisattva in-
diano que escreveu o Bodhisattvacaryavatara (Um guia



GLOSSARIO -+ + + 77

para o modo de vida do bodhisattva).

Tantra (sct.). Literalmente “fi0” ou “continuidade”. Os
discursos esotéricos do Buda. O termo também
pode ser usado para se referir aos ensinamentos e
praticas contidos nesses discursos. A pratica tantri-
ca geralmente envolve identificar-se com uma dei-
dade, uma manifestag¢do da mente iluminada, com o
objetivo de purificar-se e alcancar o estado da ilumi-
nagdo plena.

Tantra loga Superior (sct.: anuttara-yoga tantra). A quarta
e mais elevada classe da pratica tantrica, que consiste
em dois estdgios — o estdgio da geragio e o estagio da
consumacio — e conduz a realizacdo da iluminagdo
plena em, no minimo, uma vida.

Torma (tib.). Uma espécie de oferecimento de comida
feito a objetos sagrados como as Trés Joias com o
objetivo de remover obstaculos e obter realizacoes
espirituais; esta pratica é encontrada tanto no sutra

como no tantra.

Tsog (tib.). Um tipo especial de oferecimento praticado
no Tantra loga Superior para remover obstaculos, re-
novar comprometimentos e aumentar as condigoes
propicias a obtengao de realizagdes espirituais.

Veiculo individual (sct.: Hinayana). O veiculo ou o cami-



78 +++ COMO GERAR A BODHICITTA =+«

nho seguido por aqueles que aspiram a liberagdo
proépria da existéncia ciclica e a obten¢io do nirvana.

Venerdvel Lama Thubten Zopa Rinpoche (1946-2023). Foi
o guia espiritual da Fundagdo para a Preservagdo da
Tradicdo Mahayana (FPMT), uma organizacdo inter-
nacional da qual o Centro Budista Amitabha faz parte.

Virtude. A¢des de corpo, fala e mente cujo resultado é a
felicidade.

Vitorioso. Um epiteto do Buda.



O QUE FAZER COM 0OS

ENSINAMENTOS DO DHARMA

Os ensinamentos do Buda sdo a verdadeira fonte da felicidade para todos os
seres sencientes. Livros como este que vocé tem nas maos mostram como
colocar os ensinamentos em pratica e integra-los a sua vida, obtendo assim a
felicidade que procura. Portanto, qualquer coisa que contenha ensinamentos
do Dharma ou os nomes de seus professores é mais preciosa do que outros
objetos materiais e deve ser tratada com respeito. Para evitar criar o carma
de ndo encontrar o Dharma novamente em vidas futuras, por favor, nio
coloque livros (ou outros objetos sagrados) no chio ou debaixo de ou-
tras coisas, ndo pise ou sente-se sobre eles, ou os utilize para fins mundanos,
como apoiar mesas instdveis. Eles devem ser mantidos em um lugar limpo
e elevado, separados de literatura mundana, e envolvidos em pano ao serem
transportados. Essas sdo apenas algumas consideracdes.

Caso precise se desfazer de materiais do Dharma, eles ndo devem ser
jogados no lixo, mas queimados de uma maneira especial. Em resumo: ndo
incinere esses materiais com outros residuos, mas sozinhos, e, enquanto
queimam, recite o mantra OM AH HUM. Conforme a fumaga se espalha,
visualize que ela permeia todo o espaco, levando a esséncia do Dharma a
todos os seres sencientes nos seis reinos samsdricos, purificando as suas
mentes, aliviando os seus sofrimentos e trazendo-lhes toda a felicidade, até
e incluindo a iluminagdo. Algumas pessoas podem achar essa pritica um
pouco incomum, mas ela é feita de acordo com a tradi¢do. Muito obrigado.

Dedicagio

A partir do mérito criado ao preparar, ler, refletir e compartilhar este livro
com outros, que todos os professores do Dharma tenham vidas longas e
sauddveis, que o Dharma se espalhe por todo o espaco infinito, e que todos
os seres sencientes alcancem rapidamente a iluminagéo.

Em qualquer reino, pais, drea ou lugar onde este livro possa estar, que
ndo haja guerra, seca, fome, doenga, lesdo, desarmonia ou infelicidade. Que
haja apenas grande prosperidade, que tudo o que for necessério seja obtido
facilmente, e que todos sejam guiados apenas por professores do Dharma
perfeitamente qualificados, desfrutem da felicidade do Dharma, tenham
amor e compaixdo por todos os seres sencientes, e apenas beneficiem uns
aos outros, sem se prejudicarem.



	Blank Page



