


Como as Coisas Existem



Publicado anteriormente pelo LYWA

Lama Zopa Rinpoche
Virtue and Reality

Teachings from the Vajrasattva Retreat

Daily Purification: A Short Vajrasattva  
Practice

Making Life Meaningful

Teachings from the Mani Retreat

The Direct and Unmistaken Method

The Yoga of Offering Food

The Joy of Compassion

Como as coisas existem (português)

The Heart of the Path

Teachings from the Medicine Buddha Retreat

Kadampa Teachings

Bodhisattva Attitude

How to Practice Dharma

The Perfect Human Rebirth

Sun of Devotion, Stream of Blessings

Abiding in the Retreat

Lamrim Teachings from Kopan 1991  
(4 volumes)

The Path to Ultimate Happiness

Enjoy Life Liberated from the Inner Prison

A Teaching on Heruka (apenas para ini-
ciados)

A Teaching on Yamantaka (apenas para 
iniciados)

Lama Yeshe
Seja o seu próprio terapeuta (português)

Faça da sua mente um oceano (português)

The Essence of Tibetan Buddhism

A quietude pacífica da mente silenciosa 
(português)

Ego, apego e liberação (em breve)

Universal Love

Vida, morte e pós-morte (em breve)

The Enlightened Experience (3 volumes)

Lama Yeshe & Lama Zopa Rin-
poche

Advice for Monks and Nuns

Ano do lamrim (português)

Outros livros
Teachings from Tibet, vários grandes lamas

The Kindness of Others, de Geshe Jampa 
Tegchok

Big Love: The Life and Teachings of  
Lama Yeshe, de Adele Hulse

Em parceria com a TDL Publica-
tions

Mirror of Wisdom, de Geshe Tsultim  
Gyeltsen

Illuminating the Path to Enlightenment,  
de Sua Santidade o Dalai Lama

Que quem quer que veja, toque, leia, lembre-se, fale ou pense nestes livros nunca nasça 

em circunstâncias infelizes, receba apenas renascimentos em situações propícias  

para a perfeita prática do Dharma, conheça apenas guias espirituais  

perfeitamente qualificados, desenvolva a bodhicitta  

rapidamente e atinja imediatamente a iluminação  

para benefício de todos os seres sencientes.
. . . .



Lama Zopa Rinpoche

Como as coisas existem
Ensinamentos sobr e vacuidade

 

Editado por Ailsa Cameron

Tradução: Grupo de Tradutores do Centro Shiwa Lha

Lama Yeshe Wisdom Archive  •  Boston
www.LamaYeshe.com

Uma organização sem fins lucrativos para o benefício 
de todos os seres sencientes e uma afiliada da 

Fundação para a Preservação da Tradição Mahayana 
www.fpmt.org



Primeira publicação: 2008

Lama Yeshe Wisdom Archive

PO Box 636, Lincoln, MA 01773, EUA

© FPMT 2008

Por favor, não reproduza qualquer parte deste livro de forma  
alguma sem a nossa permissão.

Library of Congress Cataloging-in-Publication Data

Thubten Zopa,  Rinpoche, 1945-2013.
Como as coisas existem: ensinamentos sobre vacuidade/

Lama Zopa Rinpoche; editado por Ailsa Cameron. 
p. cm.

 
Tradução para o português: Grupo de Tradutores do Centro Shiwa Lha, 2024.

Tradutor: Pedro Yacubian/ Edição e diagramação: Paula Takahashi 

Resumo: “Este livro começa com uma palestra geral sobre responsabilidade uni-
versal e compaixão seguida de quatro capítulos que detalham a visão de vacuidade, 
ou realidade absoluta, da Prasangika Madhyamaka conforme os ensinamentos da 
tradição Gelug do budismo tibetano. Também detalha como meditar sobre esse 

tema segundo a experiência pessoal do autor” – Do editor. 
Inclui referências bibliográficas.

isbn 978-1-891868-20-7
1. Dge-lugs-pa (Setor)—Doutrinas. 2.  Prasangika. 3.  Lamrim.

I. Cameron, Ailsa. II. Título.
BQ7640.t49 2008

294.3’420423—dc22
2007048611 
1098765432

 
Crédito da fotografia de capa: John Berthold, cortesia da Wisdom Publications

Arte da capa: Robert Beer
Crédito das fotos internas de Rinpoche em Yucca Valley, CA, 1977:

Carol Royce-Wilder
Design de Gopa&Ted2 Inc.

Por favor, entre em contato com o Centro Shiwa Lha 
para mais cópias e outros livros gratuitos. 





. . . Índice . . .

Prefácio do editor	 09

Prefácio do tradutor	 12

1. Responsabilidade universal	 14

2. Como as coisas existem	 32

3. Lamrim e meditação em vacuidade	 58

4. Diferentes maneiras de olhar para as coisas	 84

5. Meramente rotulado	 96

Apêndice	 114

Bibliografia	 117

Glossário	 118





. . . Prefácio do editor . . .

Este livro é uma coletânea de cinco ensinamentos dados por 

Lama Zopa Rinpoche em Nova York, em 1990. Os dois pri-

meiros1, oferecidos na Universidade de Columbia nos dias 6 e 7 de 

setembro, foram direcionados ao público em geral. No primeiro, 

Rinpoche ressalta a importância e o poder da compaixão, com 

ênfase especial em como cada um de nós tem responsabilidade 

universal pela paz e felicidade não apenas das pessoas e animais ao 

nosso redor, mas de todos os seres vivos, que, exatamente como nós, 

desejam felicidade e não querem nem mesmo o menor sofrimento. 

No segundo ensinamento, enquanto faz a transmissão oral de 

uma oração que delineia o caminho gradual à iluminação, Rin-

poche descreve a natureza do estado iluminado, os diferentes tipos 

de felicidade que podemos proporcionar aos outros, a natureza da 

mente e como ela existe por meio de um processo de imputação. 

Então, Rinpoche explica detalhadamente como uma mesa existe (em 

outro ensinamento, ele esclarece que usa frequentemente o exem-

plo da mesa em suas exposições sobre vacuidade, pois se trata, na 

maioria das vezes, do objeto à sua frente). Rinpoche segue, então, 

para a explicação de como o eu existe, o ponto mais importante a 

ser compreendido. Ao final da conversa, ele finalmente faz a trans-

missão oral da oração, bem como a de diversos mantras. Como o 

ensinamento previsto chamava-se “Transformando problemas”, um  

 
1 Lama Yeshe Wisdom Archive número 655.



10	 . . .  como as coisas e xistem . . .

tema que Rinpoche não abordou diretamente, ele indica ao público 

alguns livros relevantes sobre transformação dos pensamentos. 

Nos outros três ensinamentos2, dados no Templo da Grande Ilumi-

nação, no Bronx, nos dias 8 e 9 de setembro, voltados a um público 

mais budista, Rinpoche trata sobretudo do tema da vacuidade. O pri-

meiro, iniciado com uma meditação preliminar sobre impermanência 

e vacuidade, enfatiza novamente a necessidade da compaixão, os 

tipos de felicidade que podem ser vivenciados e os caminhos para 

tais felicidades. No restante dos ensinamentos, Rinpoche concen-

tra-se em vacuidade, sublinhando, especificamente, como as coisas 

existem por meio de um processo de imputação da base e identi-

ficando a ignorância que é a raiz de todos os nossos sofrimentos, 

o conceito de existência verdadeira. Para ilustrar esse ponto, Rin-

poche usa muitos exemplos, incluindo o templo e os seus átomos. 

Ele também descreve diversas meditações simples sobre vacuidade 

e como aplicar o entendimento desse tema na nossa vida diária, par-

ticularmente em situações nas quais há o perigo de prejudicarmos 

nós mesmos e os outros.  

Rinpoche conclui os ensinamentos reiterando que tudo vem da 

nossa própria mente, inclusive a nossa felicidade e sofrimento. Como 

ele diz ao final do Capítulo 2: “O conceito de um eu verdadeiramente 

existente, de um eu dotado de existência própria, é a raiz de todos 

os nossos problemas, de todo o sofrimento. Para escaparmos deste 

sofrimento, temos que eliminar essa raiz e, por isso, precisamos com-

preender a vacuidade, a natureza última do eu. É essa a essência deste 

ensinamento”. Com exemplos simples e imediatos e pouquíssimos  

 
2 Lama Yeshe Wisdom Archive número 791.



	 . . .  prefácio do editor . . . 	 11

termos filosóficos técnicos, Rinpoche explica com bastante clareza 

como as coisas existem, incluindo a mais importante, o eu.

Agradeço à Claire Atkins pelo seu apoio generoso, à Ven. Lhagsam, 

por fornecer-me um quarto individual, à Ven. Dekyong, pelo seu aux-

ílio com a pesquisa, aos organizadores destas conversas, a Gareth 

Robinson e a Segen Speer-Senner, pela transcrição dos ensinamentos 

na Universidade de Columbia, e a Nick Ribush, Wendy Cook e Jenni-

fer Barlow, pelas sugestões editoriais. 

Por meio do mérito de terem contribuído com a disseminação dos ensinamentos 
do Buda para o benefício de todos os seres sencientes, que os nossos 

benfeitores e as suas famílias e amigos tenham vidas longas 
e saudáveis com toda felicidade, e que todos  

os seus desejos do Dharma sejam  
realizados instantaneamente. 

. . . . .



. . . Prefácio do tradutor . . .

É com muita alegria que seguimos ampliando a oferta de ensina-

mentos em língua portuguesa dos nossos preciosos gurus: Lama 

Zopa Rinpoche e Lama Yeshe. Esta é uma das principais missões do 

Shiwa Lha – Centro de Estudo do Budismo Tibetano, único afiliado à 

Fundação para a Preservação da Tradição Mahayana (FPMT) no Brasil. 

Em Como as coisas existem, Lama Zopa Rinpoche expõe de 

maneira clara e reiterada a verdadeira natureza da realidade. Seus 

ensinamentos são um convite para que todos nós verifiquemos 

constantemente as nossas ações e averiguemos com cuidado 

como percebemos a realidade.

Em abril de 2001, o diretor do LYWA, Nicholas Ribush, cedeu gen-

tilmente os direitos para a publicação em língua portuguesa dos 

títulos da LYWA. Seguindo a filosofia de difundir o Dharma e os 

ensinamentos preciosos e incomparáveis de Lama Thubten Yeshe 

e Lama Zopa Rinpoche, os livros serão distribuídos gratuitamente.

Este trabalho foi realizado pelo Grupo de tradutores do Cen-

tro Shiwa Lha. Desde 1996, o centro mantém práticas regulares 

de meditação, cursos e grupos de estudo sob a orientação do 

escritório internacional. Também se dedica à tradução dos con-

selhos de Lama Zopa e Lama Yeshe, livros e demais ensinamentos 

disponibilizados pelo LYWA.

Nossas atividades também contam com a generosidade de volun- 

tários e benfeitores. Para apoiar a tradução e distribuição do Dharma 

em português, considere contribuir com as iniciativas do Shiwa Lha. 

Saiba como em: https://shiwalha.org.br.

Grupo de Tradutores do Centro Shiwa Lha





. . . 1 . . . 
Responsabilidade universal

Gostaria, primeiro, de agradecer. Estou muito feliz em conhe- 

cer todos vocês, meus irmãos e irmãs. Nós nos encontramos 

hoje para compartilhar algo sobre as nossas preciosas qualidades 

humanas no que diz respeito à conquista da verdadeira paz mental 

e da felicidade de que precisamos.

Porque não estudei adequadamente, não sei muito sobre o budis- 

mo – o que sei é como uma gota no oceano. Mas, durante estes 

momentos que teremos juntos, fico feliz em falar e compartilhar um 

pouco do que aprendi e tentei praticar.

Contudo, antes do ensinamento propriamente dito, recitarei o 

mantra do gentil e compassivo Buda Shakyamuni.

[Rinpoche recita o Louvor a Buda Shakyamuni e o mantra  

TADYATHA OM MUNÉ MUNÉ MAHA MUNAYE SVAHA.]

O poder da compaixão

Todos os seres, desde os humanos até as menores criaturas vistas ape-

nas por meio de um microscópio, são exatamente iguais ao desejarem 



	 . . .  responsabilidade universal . . . 	 15

felicidade e não desejarem sofrimento ou problemas. Não importa 

se estamos no oriente, no ocidente ou em outro planeta – somos 

exatamente iguais neste quesito. É por essa razão que a prática do 

bom coração, da compaixão, é a coisa mais importante na nossa vida 

cotidiana.

Antes de tudo, ainda que contemos com centenas ou até mesmo 

milhares de amigos, se não tivermos um coração gentil e afe- 

tuoso, não possuímos satisfação ou paz mental no nosso dia a dia. 

Como precisamos de amigos, também temos que desenvolver a 

nossa mente, especialmente a nossa compaixão. Esta, que é a essên-

cia do caminho correto, traz o maior benefício para todos os ou- 

tros seres e para nós mesmos.

Se não tivermos compaixão, mesmo que encontremos um amigo, 

ele pode tornar-se nosso inimigo. Isso depende da nossa atitude 

diária, se a nossa mente é naturalmente compassiva ou autocen-

trada, pensando dia e noite em nada além de nós mesmos e da 

nossa própria felicidade.

Se temos compaixão, construímos relacionamentos melhores 

e mais harmoniosos e desfrutamos de mais paz. Com compaixão, 

todos se tornam nossos amigos. Em todos os lugares que vamos e 

com quem quer que vivamos, todos se tornam nossos amigos. Faze-

mos amizades em todos os lugares. Se temos compaixão, até mesmo 

alguém que é geralmente cruel e egoísta trata-nos com bondade. 

Esse é um resultado da nossa compaixão. É uma experiência comum 

que até mesmo alguém geralmente cruel com os outros acabe sendo 

gentil com uma pessoa afável, bondosa, amável e compassiva, que 

se preocupa com os outros.

Tomem como exemplo o meu professor, Lama Yeshe. Muitos aqui 



16	 . . .  como as coisas e xistem . . .

o conheceram ou sabem sobre ele. Aqueles que não tiveram a opor-

tunidade de estar em sua presença podem ter ouvido falar dele. Lama 

Yeshe via todas as pessoas como muito gentis. Segundo as minhas 

observações, essas pessoas, devido ao bom coração do Lama, tam-

bém se tornavam gentis e bondosas. As suas mentes eram transfor-

madas ou, em outras palavras, abençoadas. Abençoada significa que a 

mente era convertida de uma atitude negativa para uma positiva, de 

uma mente egoísta e cruel para uma gentil.

Outro exemplo é o famoso santo italiano, São Francisco de 

Assis. Eu acho que São Francisco viveu no mesmo tempo do grande 

iogue tibetano Milarepa, que alcançou a iluminação plena em 

alguns poucos anos meditando em ermidas himalaias conforme as 

instruções do seu guru, Marpa.

Em uma floresta da Itália, vivia um lobo perigoso que havia feri-

do e matado muitas pessoas. São Francisco disse aos locais: “Não 

se preocupem com esse lobo. Eu irei à floresta e pedirei a ele que 

não machuque mais ninguém”.

Eles imploraram a São Francisco para não ir à floresta, já que 

o lobo o atacaria, mas ele foi mesmo assim. Quando o lobo viu o 

santo, foi imediatamente domado. Ele foi completamente trans-



	 . . .  responsabilidade universal . . . 	 17

formado ou abençoado. Ao invés de atacar São Francisco, o lobo 

lambeu os seus pés e comportou-se como um cão com o seu dono,  

demonstrando humildade e afeto.

São Francisco disse ao lobo: “Não machuque as pessoas. Eu mesmo 

pedirei comida na cidade e trarei para você”. Daquele dia em diante, o 

lobo parou de atacar os locais. O santo pedia esmolas de comida nas 

ruas e alimentava o animal.

Há muitas outras histórias similares de seres humanos idênticos a 

nós, com problemas semelhantes aos nossos, mas que se esforçaram 

para desenvolver as suas mentes e foram capazes de treiná-las na com-

paixão por todos os seres. Buda Shakyamuni e todos os budas dos três 

tempos, bem como todos os grandes santos de diferentes religiões, 

foram, no início, idênticos a nós. Eles tinham ignorância, raiva, desejo, 

inveja, orgulho, malícia e todas as outras falhas mentais, assim como 

todas as dificuldades da vida, mas não se deixaram afundar em pro- 

blemas. Eles se diferenciaram de nós ao se esforçarem para desenvol- 

ver as suas qualidades internas, as qualidades das suas mentes. Eles miti- 

garam as falhas mentais e empenharam-se em desenvolver as suas 

boas qualidades, cuja essência é a compaixão por todos os seres.

Se temos compaixão em nosso coração, todos se tornam nos-

sos amigos – até mesmo alguém cruel com outros seres, inclusive 

cobras peçonhentas, tigres e outros animais selvagens. Não impor-

ta o quão indomados ou violentos eles sejam, esses seres não são 

capazes de nos ferir devido ao poder da atitude positiva da nossa 

compaixão. Em razão da nossa vibração, da bênção da nossa 

mente positiva, até mesmo a atitude desses seres melhora e eles dei-

xam de prejudicar os outros.

Em Lhasa, havia três grandes monastérios: Sera, Ganden e 



18	 . . .  como as coisas e xistem . . .

Drepung3. Ainda que o estudo da filosofia de outras religiões, parti- 

cularmente as indianas, estivesse no currículo, os monges aprendiam 

sobretudo os ensinamentos do Buda. Além disso, o estudo era com-

binado com práticas para o desenvolvimento da mente. 

O monastério de Sera tinha dois colégios: Sera-je, do qual faço 

parte, e Sera-me. Um dos abades de Sera-je, que era muito erudito e 

conhecido no Tibete, conseguiu escapar para a Índia. Ele tinha um 

gato. Geralmente, quando um gato vê um rato, ele o ataca imedia-

tamente. Essa é a sua natureza. Ainda que o gato do abade tivesse 

matado ratos no passado, a sua mente mudou depois que passou 

a morar com o abade e receber os seus cuidados. Mesmo quando 

um rato corria pelo quarto, o gato nunca o perseguia, e ficava quie- 

to onde estava, relaxado.

Isso acontece porque o desenvolvimento mental de uma pes-

soa é capaz de afetar e transformar o ambiente. Ele pode cessar 

negatividades, transformar um ambiente negativo em positivo e 

os pensamentos negativos de alguém em compassivos. Para com-

preender como isso é possível, é importante entender que a nega-

tividade ou a positividade de um ambiente não existe por si mesma; 

ela vem da mente. Se um lugar é negativo ou positivo, prejudicial 

ou benéfico para a saúde de alguém, tudo isso depende das mentes 

das pessoas que vivem ali.

A mente é como um bebê

A mente da maioria de nós, seres comuns, é como uma criança, um 

bebê, e precisa ser cuidada como tal. Não podemos ouvir e fazer tudo 

3 Estes três grandes monastérios tibetanos foram restabelecidos no sul da Índia, onde os monges continuam a 

dedicar-se aos estudos e às práticas dos ensinamentos do Buda.



	 . . .  responsabilidade universal . . . 	 19

o que a mente nos diz, assim como não devemos ouvir e fazer tudo o 

que uma criança fala. Antes de fazer algo que uma criança nos pede, 

precisamos analisar se vale ou não a pena. Caso valha, fazemos; do 

contrário, não fazemos. Já que a nossa mente é como uma criança, é 

perigoso fazer tudo o que ela nos diz. Isso pode destruir a nossa vida. 

Ao invés de trazer paz e felicidade, ela pode nos prejudicar demasia- 

damente e também os outros. Portanto, temos que analisar com a 

nossa própria sabedoria a validade daquilo que a mente nos diz para 

identificar como benéfico ou prejudicial. Com essa sabedoria, somos 

capazes de direcionar ou orientar a nossa mente. Em outras palavras, 

podemos nos guiar e proteger.

Logo, desenvolver a sabedoria é essencial. Se não a desenvolvemos, 

a nossa vida torna-se confusa, já que não conseguimos distinguir 

entre o que é errado e deve ser abandonado e o que é certo – benéfico 

para nós e para os outros – e deve ser praticado. Então a compaixão é 

algo muito importante na vida; a sabedoria também.

Com relação aos diferentes tipos de sabedoria, o desenvolvimento 

daquela que compreende a mente é de suma importância. Sem isso, 

não há como escapar dos nossos problemas e de suas causas, que 

não estão fora da nossa mente, mas dentro dela. Em outras pala-

vras, de todos os diferentes tipos de educação, aquele que lida com a 

mente é o mais importante.

A compaixão é a verdadeira essência

Outra coisa que gostaria de enfatizar é que não importa o quão ricos 

sejamos; se não temos compaixão, não há paz ou satisfação na vida. 

Mesmo se fôssemos donos de tudo neste mundo, ainda assim não 



20	 . . .  como as coisas e xistem . . .

nos satisfaríamos. Sem desenvolver a nossa mente e praticar a com-

paixão, é impossível encontrar paz e satisfação. Assim como precisa- 

mos de dinheiro e de outras coisas materiais, também necessitamos 

de desenvolvimento mental.

Do mesmo modo, não importa quanta fama ou poder mundano 

tenhamos, não há paz ou felicidade na nossa vida cotidiana sem que 

transformemos a mente, sem que pratiquemos a compaixão.

Também, a despeito do quão educados sejamos, se não houver o 

fator interno do desenvolvimento da nossa mente, se não houver a 

prática da compaixão, não há paz em nossa vida. Mesmo que tenha- 

mos aprendido todas as línguas e obtido todo o conhecimento 

disponível no mundo, mesmo que tenhamos memorizado e seja-

mos capazes de explicar todos os ensinamentos do Buda, todos os 

sutras e tantras, a nossa vida continuará repleta de problemas se 

não tivermos transformado a nossa mente nem desenvolvido com-

paixão pelos outros seres. Ainda teremos raiva e as mentes insatis- 

feitas de desejo, orgulho, inveja e todas as outras delusões. Com 

mais educação, os nossos problemas internos podem tornar-se 

ainda maiores do que antes.

Portanto, temos que estudar a nossa mente, as suas falhas e quali-

dades, e desenvolvê-la em uma direção positiva. Contudo, apesar de 

haver muitas realizações para alcançarmos, a compaixão é a mais 

importante. Ela é a verdadeira essência.

Com a compaixão em nossa vida cotidiana, experimenta- 

mos muita felicidade. Despertamos com grande contentamento e 

vamos ao trabalho com uma mente feliz. Convivemos com a nossa 

família com uma mente feliz e satisfeita e dormimos com uma mente 



	 . . .  responsabilidade universal . . . 	 21

feliz e satisfeita. Ela permanece estável o tempo todo. E não há paz 

somente na nossa vida diária, mas também para todas as outras pes-

soas. Elas recebem paz de nós.

A prática do bom coração é mais importante do que ter 

amigos, dinheiro, fama ou poder. Ela é mais importante do que 

todas as formas de educação.

Sem ela, não há paz ou satisfação em nossa vida. Não há uma base 

sólida, uma estabilidade. A compaixão deve ser a primeira coisa na 

qual pensamos ao acordar pela manhã. A compaixão, que é a nossa 

própria mente, é a joia que realiza desejos; ela nos concede todos 

eles. Na vida, não há nada mais importante do que transformar a 

nossa mente em compaixão e, então, desenvolvê-la. É por isso que a 

meditação é tão crucial. Meditação é o meio fundamental pelo qual 

transformamos a nossa mente em compaixão e a desenvolvemos. E é 

com meditação que também desenvolvemos a sabedoria; a verdadeira 

sabedoria tem que ser alcançada por meio da meditação.

Se temos compaixão em nosso coração, tudo o que fazemos par-

tirá de uma atitude compassiva e, portanto, não prejudicaremos os 

outros, mas apenas os beneficiaremos. Até mesmo se a pessoa com 

quem vivemos, o nosso marido, esposa, quem for, não medite ou 

pratique o bom coração, mas, ao contrário, trate-nos com crueldade 

e egoísmo e nos critique continuamente, ela encontrará paz, a paz de 

não ser prejudicada por nós. A ausência de malefício é paz.

Se não temos compaixão e agimos a partir da raiva, do desejo, 

da inveja etc., retaliaremos as ações negativas daquela pessoa e, por 

conta disso, ela receberá ainda mais males e experimentará mais so- 

frimento. Mas, mesmo que essa pessoa não pratique de forma algu-



22	 . . .  como as coisas e xistem . . .

ma, não faça nada com relação à sua mente, ela receberá muitos 

benefícios se nós praticarmos o bom coração.

Com uma mente firme e estável na prática do bom coração, tam-

bém podemos fazer com que, pouco a pouco, a mente daquela pessoa 

se estabilize. O modo como a vida do nosso companheiro ou compa- 

nheira se desenrola depende de nós, do nosso exemplo. Se a vida 

dessa pessoa é tranquila ou insatisfeita, isso depende da nossa atitude. 

Se a nossa mente for naturalmente estável e compassiva, coloca- 

remos toda a nossa energia no desenvolvimento do bom coração 

não apenas para a nossa própria paz e felicidade, mas especial-

mente para a paz e felicidade dos outros seres sencientes. Ainda 

que o nosso companheiro tenha uma mente instável, com altos 

e baixos, ou seja, demasiado impaciente e autocentrado, o exem- 

plo que damos com uma mente estável e focada na prática do 

bom coração é capaz de transformar a sua vida. Essa pessoa con-

segue melhorar a sua atitude e comportamento e experimen- 

tar mais paz. Ela causará menos danos a si mesma e aos ou- 

tros e poderá beneficiá-los. Somos capazes de melhorar a sua vida, 

torná-la mais feliz e pacífica.

Por exemplo, havia duas pessoas no Tibete: um alcoólatra e um 

abstêmio. Ambos foram a Lhasa, a maior cidade do país. O alcoólatra 

encontrou-se com um amigo que não bebia e, com o tempo, também 

parou de beber. O outro, que não bebia, encontrou-se com um amigo 

que era alcoólatra e acabou tornando-se um.

Definitivamente, cada um de nós é responsável pelo nosso am- 

biente. Por exemplo, você é responsável pela paz e felicidade da 

sua família, pelo desenrolar da vida de seus membros. Existem 



	 . . .  responsabilidade universal . . . 	 23

seres sencientes infinitos, mas estou falando aqui de um número 

pequeno, apenas dos poucos integrantes da sua família imedia-

ta. Você é completamente responsável por suas vidas, atitudes e 

modos, se eles vivem com um bom coração ou com uma mente 

nociva. Você certamente tem essa responsabilidade. Com com-

paixão, você não prejudicará o restante da sua família; logo, 

mesmo que eles não sejam praticantes, haverá paz. Se hou-

ver dez outras pessoas na sua família, mesmo que você seja a 

única que pratique a compaixão, como as demais não são pre- 

judicadas por você, você lhes proporciona paz.

Então, agora, há milhões de habitantes no seu país. Se você, 

uma só pessoa, tem compaixão, já que todos aqueles milhões 

não são prejudicados por você, você lhes dá paz. É essa a sua con-

tribuição para a paz no seu país.

O mesmo vale para o resto do mundo. Se você tiver compai- 

xão, todos os bilhões de seres humanos neste mundo e todos os ou- 

tros seres sencientes nos oceanos, na terra e no ar não são prejudica-

dos por você. A ausência de dano aos seus corpos e mentes é a paz 

que eles recebem de você. Essa é a sua contribuição para a paz mun-

dial. Trata-se de uma contribuição real e prática que pode ocorrer a 

qualquer momento do dia ou da noite.

Beneficiando os outros

Quando temos compaixão, não apenas interrompemos o malefício 

causado aos outros, como também tentamos ajudá-los. Buscamos 

liberá-los dos seus problemas.

Por exemplo, alguém com câncer sabe o quanto aqueles afeta-



24	 . . .  como as coisas e xistem . . .

dos por essa doença sofrem. Por isso, essa pessoa tem muita com-

paixão por doentes com câncer. Do mesmo modo, alguém com 

AIDS tem muita compaixão por outras pessoas aidéticas, pois sabe 

como são as suas vidas. Devido à compaixão, uma pessoa com cân- 

cer ou AIDS sempre quer fazer algo para ajudar aqueles com o mesmo 

problema; ela se empenha em dar conselhos ou em ajudar de outras 

formas, concentrando-se especificamente nisso. Os seus esforços são 

dedicados a ajudar especialmente as pessoas com câncer ou AIDS.

Além de não prejudicar os outros, uma pessoa com compaixão 

quer auxiliá-los. Ela não apenas para de machucar os demais, mas 

também os ajuda a libertarem-se do sofrimento. Ela pensa: “Como 

posso ajudar? O que posso fazer para pacificar os sofrimentos físicos 

ou mentais desta pessoa?” Ela se empenha em oferecer conforto físico, 

felicidade e paz mental ao próximo. Quem tem compaixão faz algo 

para beneficiar física ou mentalmente o outro.

Uma só pessoa com compaixão traz paz e felicidade para aque-

les com quem vive, para os membros da sua família e para os seus 

muitos milhões de compatriotas. Milhões de pessoas recebem fe- 

licidade desta única pessoa compassiva. Não só elas, mas todos os 

seres sencientes, todos os humanos e demais seres que desejam feli- 

cidade e não sofrimento recebem a ajuda e a felicidade desta única 

pessoa com compaixão. Então, quando você tem compaixão, todos 

obtêm a sua ajuda ou benefício.

Se você, uma só pessoa, não pratica a compaixão, a começar por 

aqueles com quem vive, todos os outros seres sencientes não rece-

berão paz (ausência de dano) e auxílio. Portanto, partindo da sua 

família, a felicidade de todos os seres humanos desta Terra, bem como 



	 . . .  responsabilidade universal . . . 	 25

de todos os outros seres sencientes, depende de você. Cada um de nós 

é absolutamente responsável pela felicidade de todos os seres senci-

entes. Está nas nossas mãos. A começar pelas pessoas da sua família, 

estendendo-se aos outros seres sencientes, está completamente nas 

suas mãos se eles terão ou não paz e felicidade na vida. Depende ape-

nas de você se eles receberão benefício ou malefício.

Vemos que cada um de nós tem essa responsabilidade universal. 

Logo, a compaixão torna-se ainda mais importante. Antes, eu estava 

falando apenas da sua própria felicidade, mas, agora, falo sobre a fe- 

licidade de todos os seres humanos e de todos os outros seres vivos. 

Para que os inúmeros seres humanos, os incontáveis animais e os 

infinitos outros seres vivos não sejam prejudicados e recebam paz 

e felicidade, é crucial que você, uma só pessoa, desenvolva a sua 

mente e pratique a compaixão. Ela é muito importante e preciosa. 

Por quê? Porque além da sua própria felicidade e sucesso, todos os 

outros seres também serão beneficiados. Eles não serão prejudi-

cados, o que é benéfico. Logo, a compaixão que você, uma só pes-

soa, gera é muito preciosa.

A responsabilidade universal na vida cotidiana

Outro ponto é que, mesmo na nossa vida cotidiana, quando a nossa 

mente é amorosa e compassiva e estamos felizes, o nosso ambiente 

também se alegra. A nossa família se alegra. Há um sorriso no nosso 

rosto e temos uma vibração afetuosa e compadecida. As nossas con-

versas também são naturalmente carinhosas e cheias de compaixão. 

Quando falamos, as nossas palavras são doces e agradáveis aos ouvi-

dos. Como elas são amáveis e compreensivas, não causam malefício. 



26	 . . .  como as coisas e xistem . . .

Até mesmo as nossas conversas ajudam os outros, trazendo-lhes 

felicidade e libertando-os dos seus problemas. Com a nossa atitude 

positiva, mesmo um sorriso alegra as pessoas ao nosso redor, num 

escritório ou em casa. O ambiente e as pessoas à nossa volta são influ-

enciados pelo nosso comportamento.

Quando somos excessivamente impacientes, autocentrados ou 

insatisfeitos e pensamos apenas nos nossos problemas, a mente 

torna-se bastante rígida e isso se reflete na nossa aparência exter-

na. Temos um aspecto sombrio e abatido, que entristece o nosso 

ambiente. Isso também chateia as pessoas ao nosso redor e as deixa 

infelizes. Quando a mente está assim, falamos de forma diferente. A 

nossa conversa não alegra ou liberta os outros dos seus problemas; 

não há amor ou compaixão.

Em conclusão, o modo como nos comportamos na nossa vida 

cotidiana afeta não somente as pessoas ao nosso redor, mas também 

os cães, pássaros e outros animais. A felicidade e o sofrimento deles 

dependem de nós. Somos absolutamente responsáveis, no dia a dia, 

pela felicidade das pessoas e animais no nosso entorno.

Este é o primeiro ponto: nós somos responsáveis pela felicidade 

dos outros seres sencientes. É muito importante meditar sobre isso 

diversas vezes e senti-lo diariamente. Temos que trazer esse pen- 

samento reiteradas vezes à mente. Se, quando estamos em casa, no 

escritório ou na rua, a mente seguir o pensamento egoísta e pensar 

apenas sobre “eu, eu, eu, para mim, para mim, para mim, minha 

felicidade, meus problemas”, o nosso coração se enrijece muito. 

Quando seguimos a mente de amor egoísta por nós mesmos, colo-

camo-nos em uma prisão não física, mas mental. Neste momento, 



	 . . .  responsabilidade universal . . . 	 27

o nosso coração endurece. Mesmo que tentemos relaxar o corpo, a 

mente não descansa ou se tranquiliza.

Com essa atitude egoísta, mesmo que comamos algo que valha mi- 

lhares de dólares, não apreciamos o sabor. Mesmo que vistamos 

roupas caríssimas, a nossa mente continua bastante insatisfeita e 

não as aproveitamos. Ainda que vivamos em um palácio de ouro, 

diamantes e outras pedras preciosas, com todos os confortos deste 

mundo, não temos paz ou felicidade porque a nossa mente está sob o 

controle do pensamento de amor egoísta. Quando ela está dominada 

por esse pensamento, não há paz, felicidade ou prazer.

Quanto mais forte for a mente egoísta, maior é a nossa propensão 

ao nervosismo; a nossa raiva aparece com mais intensidade e rapidez. 

A nossa mente insatisfeita do desejo também se fortalece; a inveja 

surge com mais facilidade e ímpeto, bem como todos os outros pro-

blemas. O pensamento de amor egoísta por nós mesmos nos tortura 

incessantemente, privando-nos de qualquer momento de paz.

Contudo, quando vivemos a nossa vida com a atitude positiva da 

compaixão amorosa, do carinho e da estima pelos outros, somos 

felizes e desfrutamos até mesmo de um simples copo d’água. Ainda 

que vivamos em uma casinha simples de pedra ou numa cabana de 

folhas, a vida é repleta de paz e prazer. No trabalho, em casa com a 

família ou simplesmente caminhando pela rua, quando mudamos 

de atitude e pensamos: “A minha vida não é para mim, mas para os 

outros seres sencientes. Ela dedica-se às outras pessoas, a pacificar 

os seus sofrimentos e trazer-lhes felicidade. Este é o meu propósito 

de vida”, a nossa tensão relaxa na hora. Quando mudamos a nossa 

atitude de amor por nós mesmos para o amor pelos outros, sentimos 

imediatamente um grande alívio da angústia no nosso coração. Li- 



28	 . . .  como as coisas e xistem . . .

bertamo-nos repentinamente da prisão do amor egoísta. Há um 

súbito relaxamento e liberdade em nossa vida, e encontramos pra- 

zer e satisfação. Vemos um sentido, um propósito para viver. Com 

essa atitude, sentimos um grande contentamento. Apreciamos 

olhar para as pessoas. Nada nos aborrece ou fere. Com essa ati-

tude, podemos ver as pessoas e nos sentir próximos delas. Ainda 

que não as conheçamos, é isso o que acontece na nossa mente. Elas 

se aproximam do nosso coração. Há um sentimento positivo, um 

ambiente favorável em casa e no trabalho. Compreendemos que a feli- 

cidade e o sofrimento não vêm de fora, mas da nossa própria mente.

O segundo ponto que eu gostaria de enfatizar é a importância de 

recordar a responsabilidade universal na vida cotidiana. Quando 

acordar pela manhã, pense: “Eu sou responsável por trazer felicidade 

a todos os seres sencientes e por pacificar todos os seus sofrimentos 

e as causas do sofrimento em suas mentes”. Ainda que haja muitas 

meditações, práticas e outras coisas que você possa fazer no seu dia 

a dia, a mais importante é a prática da compaixão. Ela é a coisa mais 

benéfica para a felicidade dos outros seres sencientes, sem falar para 

a sua própria.

Depois, pense: “A minha vida não é para a minha própria felici-

dade. Ela é para os outros seres sencientes, para pacificar todos os seus 

sofrimentos e trazer-lhes felicidade plena. Este é o propósito da minha 

vida. É por isso que tenho este precioso corpo humano”.

Então, enquanto você se veste, pense: “Para fazer este trabalho 

pelos outros seres sencientes, preciso ter saúde e uma vida longa. Por 

isso, visto estas roupas”. É como se você estivesse cuidando de um 

servo, o servo de todos os seres sencientes, e isso acaba se tornando o 



	 . . .  responsabilidade universal . . . 	 29

cuidado dos mestres para os quais o servo trabalha. Esse servo cuida 

de todos os seres sencientes, pacificando os seus sofrimentos e tra-

zendo-lhes felicidade. Já que os donos de um negócio, para felicidade 

e sucesso próprios, precisam de pessoas que trabalhem para eles, o 

cuidado com os empregados equivale ao cuidado com eles mesmos. 

Ao pensar assim, você se veste não apenas para benefício próprio, 

mas para o benefício de todos os seres sencientes.

Quando comer, lembre-se novamente: “Eu sou responsável por 

trazer felicidade a todos os seres sencientes e por pacificar todos 

os seus sofrimentos. Este é o propósito da minha vida. Para fazer 

isso, preciso ter saúde e uma vida longa, então, eu me alimento para 

ser capaz de servir aos outros seres sencientes”. Desse modo, uma 

refeição transforma-se em serviço para a felicidade de todos.

Quando for ao trabalho, recorde-se outra vez da sua respon- 

sabilidade universal e lembre-se especificamente das pessoas que 

o empregam. Se elas não o tivessem feito, você não teria o seu 

conforto atual. Se ninguém o empregasse, você não sobrevive-

ria como um ser humano. Os seus prazeres atuais vêm da bon-

dade dos seus empregadores.

Primeiro, lembre-se da sua responsabilidade universal: “Eu sou 

responsável por todos os seres sencientes, por trazer-lhes felicidade 

e por pacificar todos os seus sofrimentos”. Depois, recordando-se da 

bondade das pessoas que o empregam, pense: “Eu servirei todos os 

seres sencientes, em particular os meus empregadores e as pessoas 

que usam estes produtos. Todas as pessoas e animais necessitam 

deste alimento (destas roupas ou qual seja o produto)”. Ao fazer o seu 

trabalho, você ajuda a trazer conforto para muitos seres humanos e 

até mesmo para cães, gatos e outros animais. Lembre-se de como o 



30	 . . .  como as coisas e xistem . . .

seu trabalho beneficia muitos seres sencientes, proporcionando-lhes 

conforto e prazer. Isso é lógico e não requer uma crença específica.

Lembre-se: “Eu ofereço este serviço porque eles precisam de mim 

para a sua própria felicidade e prazer”. Dessa forma, você vai para 

o trabalho com mais alegria e satisfação. Se você sai de casa pen-

sando apenas na sua própria felicidade e problemas, não há pra-

zer na sua vida. Você trabalha com uma mente infeliz e se aborrece 

no exercício das suas atividades. A sua mente fica triste o dia todo. 

Se ela estiver sob o controle do amor egoísta por si, a sua vida se 

torna entediante e exaustiva.

Quando se deitar para dormir, lembre-se novamente: “Eu sou 

responsável pela felicidade de todos os seres sencientes. Já que o 

propósito da minha vida é servi-los, preciso ter saúde e uma vida 

longa. Por essa razão, dormirei”. Assim, você dorme para o benefício 

de todos os seres sencientes.

Se você viver de manhã até a noite com essa atitude de respon- 

sabilidade universal, todas as suas ações – comer, beber, sen-

tar-se, dormir, trabalhar, conversar etc. – tornam-se virtude 

pura. Por quê? Porque como as suas ações não estão maculadas 

pelo egoísmo, elas se transformam não apenas em virtude, mas 

em virtude pura. Com essa atitude, tudo o que você faz torna-se 

causa inequívoca da felicidade. O único resultado é a felicidade, 

que vem da sua própria mente. Ao transformá-la na causa da fe- 

licidade, você cria a felicidade desta vida e das futuras, e até mesmo a 

felicidade insuperável da iluminação plena. Tudo vem da sua mente. 

Você cria tudo a partir dela.



	 . . .  responsabilidade universal . . . 	 31

Dando significado às festas
Quando damos uma festa, geralmente o fazemos com o apego que se 

agarra a esta vida, para a nossa própria felicidade ou boa reputação. 

Essa é uma atitude de preocupação mundana, de desejo mundano. 

Porque a nossa motivação não é virtuosa, quando damos uma festa 

com essa atitude, todas as nossas ações tornam-se não virtuosas.

Como transformamos a ação de dar uma festa em algo positivo? 

Como a tornamos uma verdadeira causa para a felicidade? De novo, 

lembrando-nos da responsabilidade universal: “Eu sou responsável 

por pacificar os sofrimentos de todos os seres sencientes e por tra- 

zer-lhes felicidade. Por essa razão, preciso desenvolver a minha mente 

no caminho, especialmente em compaixão e altruísmo. Com o obje-

tivo de desenvolvê-la para o benefício dos seres sencientes, tenho que 

criar as condições necessárias para o mérito ou bom carma. Portan-

to, eu farei caridade com esta comida e bebida aos bondosos seres 

sencientes mães, dos quais recebo toda a minha felicidade passada, 

presente e futura”. Dar uma festa dessa maneira torna-se Dharma.

Com uma atitude de responsabilidade universal, as nossas ações 

tornam-se Dharma de manhã até a noite. Elas são virtuosas, ou po- 

sitivas, as causas inequívocas da felicidade. Já que tudo – felicidade e 

sofrimento – vêm da nossa própria mente, temos a grande liberdade 

de interromper o sofrimento e encontrar a felicidade.  

Universidade de Columbia, Nova York 

6 de setembro de 1990



. . . 2 . . .

Como as coisas existem

Motivação

Toda a nossa felicidade e sofrimento vêm da nossa própria 

mente. Como as nossas ações dependem dela, devemos pri-

meiro gerar a motivação mais elevada e pura, a da bodhicitta. A 

nossa motivação para ouvir [ou ler] este ensinamento deve estar 

livre da preocupação mundana que busca felicidade apenas para 

esta vida; não deve visar nem mesmo a felicidade de vidas futu-

ras, já que ela é igualmente temporária e samsárica. Além disso, 

não devemos ter uma motivação que busque apenas a felici-

dade suprema para nós mesmos. Qual, então, deve ser a nossa 

motivação? Ela deve ser o desejo de atingir a iluminação plena para 

o benefício exclusivo dos outros seres sencientes, cujo número 

equivale à extensão do espaço infinito. Pense: “Para libertar os ou- 

tros seres sencientes de todos os seus sofrimentos e obscurecimen-

tos e conduzi-los à iluminação plena, ouvirei este ensinamento 

sobre o caminho gradual à iluminação”. É extremamente impor-

tante ouvir os ensinamentos com essa atitude altruísta.

Nesta noite, gostaria de dar àqueles que quiserem receber a trans-



	 . . .  como as coisas e xistem . . . 	 33

missão oral de A fonte de todas as boas qualidades, uma oração do lam-

rim que é também uma meditação sobre todo o caminho gradual à 

iluminação4, bem como dos mantras de Avalokiteshvara, o Buda da 

Compaixão; de Manjushri, o Buda da Sabedoria; de Vajrapani, o Buda 

da Força; e de Buda Shakyamuni, o gentil e compassivo fundador dos 

ensinamentos que estudamos e praticamos.

A natureza da mente iluminada

Antes de dar a transmissão oral da oração do caminho gradual à ilu-

minação, devo dizer algumas palavras sobre o seu significado.

Iluminação é o estado da mente que cessou todas as falhas – todas 

as impurezas ou obscurecimentos – e aperfeiçoou todas as qualidades 

ou realizações do caminho. Somos capazes de experimentar esse 

estado chamado de “iluminação plena” ou “budeidade” neste con-

tínuo mental. Ao treinar a nossa mente no caminho à iluminação, 

podemos consolidar esse estado de felicidade inigualável e paz per-

feita na continuidade da nossa consciência atual; nós o fazemos a 

partir dos meios habilidosos do método e da sabedoria.

Ao gerar o caminho contido nos ensinamentos do lamrim, pode-

mos alcançar qualquer felicidade que desejarmos, seja ela a desta 

vida, de vidas futuras ou, a mais importante, a felicidade suprema, 

a cessação de todo o sofrimento e de suas causas. Contudo, ainda 

mais importante, somos capazes de atingir o estado mental comple-

tamente puro em que cessam até mesmo os obscurecimentos sutis, 

aqueles que interferem na capacidade da nossa consciência de perce-

ber diretamente todas as existências do passado, presente e futuro.  

 
4 Essa oração foi escrita por Lama Tsongkhapa. Veja o Apêndice 1, A alegria da compaixão ou online em  

www.shiwalha.org.br.



34	 . . .  como as coisas e xistem . . .

Os obscurecimentos à mente que conhece tudo plenamente interfe- 

rem no caminho para que a nossa consciência se torne uma mente 

onisciente. Neste estado mental, todos os obscurecimentos gros-

seiros e sutis cessaram, incluindo as impressões sutis deixadas pela 

ignorância que apreende a existência real e produz a aparência verda-

deiramente existente, ou a visão dualista. Quando até mesmo esses 

obscurecimentos sutis são purificados, ou interrompidos, a nossa 

consciência atinge o desenvolvimento pleno no que diz respeito à 

compreensão, ou à realização, e torna-se onisciente.

Um pequeno espelho pode refletir uma cidade inteira ou os mi- 

lhares de objetos em um supermercado. Se esse espelho não 

tiver pó ou qualquer outra substância que o ofusque, consegui- 

mos ver claramente tudo refletido nele. Algo similar ocorre com a 

nossa consciência, que se torna onisciente quando todos os nossos 

obscurecimentos são erradicados ao gerarmos os remédios do cami-

nho. Esse estado onisciente é conhecido como “iluminação plena”, 

“budeidade” ou “o estado sem sofrimento de não-permanência”. A 

natureza definitiva dessa mente onisciente é a vacuidade, ou shunyata.

Qual é o propósito de alcançar esse estado? Para que possamos 

guiar perfeitamente os seres sencientes. Ao atingirmos a onisciência, 

somos capazes de ver a mente de todos eles, as suas características, 

carma e nível mental, bem como o método específico adequado para 

cada um. Podemos, então, conduzi-los de felicidade em felicidade até 

a iluminação plena, o estado perfeito de paz. Com a mente oniscien- 

te que vê cada uma das características e o nível mental dos seres 

sencientes, bem como os diversos métodos apropriados para guiá-

los, conseguimos libertá-los dos diferentes níveis de sofrimentos 



	 . . .  como as coisas e xistem . . . 	 35

e obscurecimentos. Desenvolvemos, ainda, o poder perfeito para 

apresentar-lhes tais métodos. Por meio da manifestação de diferentes 

formas – centenas ou milhares de formas para um só ser senciente –, 

somos capazes de revelar os diversos métodos para guiá-los ao longo 

do caminho até a felicidade. Podemos, assim, conduzi-los gradual-

mente à iluminação plena. 

Neste momento, teremos completado também o treinamen-

to da nossa mente em compaixão por todos os seres sencien-

tes. Quando alcançamos a iluminação plena, é sobretudo a 

compaixão que faz com que trabalhemos por cada um deles, 

conduzindo-os de felicidade em felicidade até a completa ilu-

minação. Temos grande compaixão por todos eles sem discri- 

minação, não importando se este ou aquele ser senciente nos apre-

cia, faz-nos oferecimentos ou nos elogia. Um buda, um ser plena-

mente iluminado, não discrimina entre uma pessoa que fatia um 

lado do seu corpo sagrado com uma faca e outra que perfuma o 

lado oposto. Ainda que uma esteja ferindo e a outra ajudando, não 

há discriminação por parte de um ser iluminado. Há igual compai- 

xão por ambas as pessoas, aquela que o fere com uma faca e aque-

la que lhe oferece perfume. Não há pensamento discriminativo. O 

Buda não sente mais compaixão por alguém que o ajuda e menos 

ou nenhuma compaixão por quem fatia o seu corpo em pedaços. 

Ele não pensa em deixar de trabalhar ou de ajudar um ser senciente 

que o prejudique. O Buda tem exatamente a mesma compaixão por 

ambos e, por esse motivo, ele trabalha pelos dois sem discriminação.

Porque a grande compaixão do Buda por todos os seres sen- 

cientes é idêntica, cada um deles é guiado conforme o nível da sua 



36	 . . .  como as coisas e xistem . . .

mente. O Buda se manifesta de diversas formas. Para aqueles com 

uma mente pura, ele se manifesta de forma pura; para os que têm 

mentes impuras, ou comuns, ele se manifesta em formas impuras ou 

comuns. O Buda revela-se da maneira necessária para guiar um ser 

senciente em particular. Ele pode aparecer como um rei, um ministro, 

um juiz, um monge, um homem, uma mulher e até mesmo como 

uma prostituta, um açougueiro ou um fantasma faminto. Como os 

seres sencientes possuem características mentais e carmas variados, 

um só método não pode adequar-se a todos. Precisamos manifes- 

tar-nos de formas diferentes para nos comunicarmos com eles e guiá-

los, bem como para revelar-lhes os muitos ensinamentos conforme 

os seus níveis mentais. Depois que nos tornamos um ser plenamente 

iluminado, guiamos os seres sencientes, revelando-lhes métodos 

diversos com o nosso corpo, fala e mente. Então, conduzimos todos 

eles perfeitamente, sem esforço e sem o menor erro.

Quando o sol nasce, ainda que seja apenas um, ele é refletido em 

todos os corpos de água na Terra, desde as pequenas gotas de orvalho 

nas plantas até os grandes oceanos. Contanto que a água não esteja 

coberta, o sol reflete-se nela. Porém, ele não tem a motivação de fazê-

lo nem precisa se esforçar: os reflexos surgem espontaneamente. 

Do mesmo modo, depois que alcançamos a iluminação plena, nós 

guiamos os seres sencientes de forma espontânea e perfeita, revelan-

do-lhes métodos diversos com o nosso corpo, fala e mente sagrados.

Níveis de felicidade

O objetivo final da meditação, da prática do Dharma, é trazer feli-

cidade para todos os seres sencientes, não apenas a desta vida, o que 



	 . . .  como as coisas e xistem . . . 	 37

significa conforto físico e mental, mas, principalmente, a de longo 

prazo, a felicidade de todas as vidas futuras. Em outras palavras, o 

nosso propósito é trazer felicidade aos outros até que eles consigam 

cortar o ciclo contínuo de morte e renascimento. Sem que rompa-

mos com a continuidade desse sofrimento, teremos que dar voltas 

ininterruptas, experimentando o sofrimento do renascimento e 

da morte uma e outra vez.

Quanto tempo demora para nos libertarmos completamente do 

ciclo de morte e renascimento? Depende se encontramos ou não o 

caminho correto, se o compreendemos e se o praticamos. E, mesmo 

que nos dediquemos a esse caminho, a velocidade com que alcança-

mos a liberação do ciclo de sofrimento de morte e renascimento 

depende do quão habilidosos somos ao praticá-lo.

O nosso objetivo é guiar os seres sencientes à felicidade de longo 

prazo, à felicidade das vidas futuras. Contudo, um propósito muito 

mais importante do que esse é o de conduzi-los à felicidade suprema, 

à cessação completa de todo o sofrimento e de suas causas, carma e 

pensamentos perturbadores. Essa felicidade suprema significa que 

eles nunca mais experimentarão, de forma alguma, os sofrimentos 

do renascimento, velhice, doença, morte ou qualquer outro pro- 

blema. Levá-los a essa felicidade última da liberação é muito mais 

importante do que trazer-lhes a felicidade das vidas futuras.

Contudo, o mais importante de tudo é conduzir os seres sencientes 

à felicidade incomparável da iluminação plena. As felicidades desta 

vida e das vidas futuras ainda são temporárias, e mesmo a felicidade 

suprema da liberação é somente a liberação de si próprio da verdade 

do sofrimento e da causa da verdade do sofrimento. Dentre todos os 



38	 . . .  como as coisas e xistem . . .

tipos de felicidade que podemos trazer aos outros seres sencientes, a 

mais importante é a da iluminação plena, o estado que cessou todas 

as falhas da mente e aperfeiçoou todas as realizações. Esse estado de 

iluminação plena é a paz total da mente. Até que o alcancemos, não 

logramos a paz total da mente nem desenvolvemos por completo a 

sua capacidade de compreender toda a existência.

Nós somos responsáveis por pacificar os sofrimentos de todos os 

seres sencientes e por obter-lhes felicidade, lembrando que existem 

os diferentes níveis de felicidade que podemos proporcionar-lhes. 

A pergunta é: “Como posso beneficiar os outros seres sencientes?” 

Eles não querem ser prejudicados por você. Assim como você, todos 

eles desejam felicidade e não querem sofrimento, nem mesmo o 

menor desconforto em um sonho. Já que eles desejam felicidade, o 

benefício que devemos oferecer-lhes é o que almejam e não o que não 

desejam, o sofrimento. E, ainda que devamos trazer-lhes o benefício 

do conforto e da felicidade desta vida, é mais importante dar-lhes o 

benefício maior da felicidade de longo prazo, a das vidas futuras. E, 

um benefício ainda maior do que esse é o da felicidade suprema, o fim 

completo de todo o sofrimento e de suas causas. Contudo, o maior 

benefício que devemos proporcionar aos seres sencientes, aquilo de 

que eles carecem e realmente necessitam, é a felicidade inigualável 

da iluminação plena. Esse estado de paz total da mente é o benefício 

supremo que podemos lhes oferecer.

Mesmo que eles não saibam o que a iluminação plena ou a budei-

dade signifique, mesmo que não falem ou pensem sobre isso, você 

pode constatar a partir da maneira como eles vivem que é isso o 

que eles de fato buscam. Mesmo que não o digam, é disso que preci- 

sam. Por exemplo, quando as pessoas fazem negócios, elas procu- 



	 . . .  como as coisas e xistem . . . 	 39

ram a maior margem de lucro com base em seus recursos e poder 

de compra. Elas procuram o maior retorno a partir do dinheiro que 

investiram. Na verdade, o desejo delas é ter o maior lucro do mundo. 

Até mesmo quando fazem compras, elas adquirem as coisas da me- 

lhor qualidade possível, aquelas que durarão mais tempo. Também 

compram os melhores tipos de comida. Conforme as suas possibili-

dades, elas tentam conseguir o melhor.

Ao examinar os desejos dos outros na vida cotidiana, compreen-

demos que, ainda que não falem sobre a felicidade das vidas futuras, 

a felicidade suprema da liberação ou a felicidade suprema da ilumi-

nação plena, eles sempre escolhem o que há de melhor. É apenas devi-

do à ignorância que eles desconhecem que essas coisas, especialmente 

a iluminação plena, são o que precisam alcançar.

Purificando a mente

Nós temos a responsabilidade de conduzir os outros à felicidade 

incomparável da iluminação plena. Por que somos os responsáveis? 

Porque recebemos um perfeito renascimento humano. Em primeiro 

lugar, a natureza da nossa mente é clara luz. Temos uma mente que 

possui a natureza búdica, a natureza de um ser plenamente iluminado.

O céu não é um com as nuvens. As nuvens são temporárias, elas 

vêm e vão. De acordo com causas e condições, elas vêm; de acor-

do com outras causas e condições, elas se vão, e o céu torna-se 

claro. O mesmo acontece com um espelho: dependendo de causas 

e condições, ele pode ser ofuscado pelo pó; dependendo de outras 

causas e condições, o pó que o ofusca pode ser removido. O espelho 

estava apenas temporariamente ofuscado.

A nossa mente é assim. A sua natureza é clara luz e os obscure-



40	 . . .  como as coisas e xistem . . .

cimentos – ignorância, apego, raiva e outros pensamentos pertur-

badores – são temporários, não permanentes. Devido a causas e 

condições, a nossa mente está obscurecida, mas, em razão de ou- 

tras causas e condições, os obscurecimentos podem ser removi-

dos e somos capazes de nos libertar do medo, da culpa e de todas as 

outras emoções indesejadas.

Tudo depende de como vivemos a nossa vida, do que fazemos com 

a nossa mente. Um determinado modo de agir a obscurece; um outro 

a liberta dos obscurecimentos e ela se torna plenamente desperta. 

Depende, inclusive, de cada uma das nossas ações diárias: uma pode 

obscurecer a mente, enquanto a outra é capaz de enfraquecer os 

nossos obscurecimentos e libertá-la.

O modo como vivemos, o que fazemos com o nosso corpo, fala 

e mente têm efeitos diferentes. Ações distintas têm efeitos distintos, 

mas tudo depende, sobretudo, da nossa atitude quando agimos. 

Quando atuamos com uma atitude negativa, com ignorância, apego, 

raiva ou algum outro pensamento perturbador, a nossa mente é afe-

tada e obscurecida. Contudo, quando vivemos a nossa vida com não 

ignorância, não apego, não raiva e outras atitudes positivas, o efeito 

é positivo. Os nossos obscurecimentos são reduzidos ou purificados.

Quando praticamos o Dharma, a depender da nossa habilidade 

ao fazê-lo, purificamos a mente imediatamente. À medida que ela 

é purificada, os nossos obscurecimentos tornam-se mais tênues. 

Porém, quando agimos com corpo, fala e mente a partir da ignorân-

cia, do apego, da raiva e de outras atitudes negativas, a nossa mente 

é ainda mais obscurecida. A nossa vida cotidiana torna-se mais con-

fusa e, no longo prazo, as nossas vidas futuras também são afeta-

das. É uma originação dependente, como os exemplos das nuvens 



	 . . .  como as coisas e xistem . . . 	 41

no céu ou do pó no espelho.

Experimentamos diversos tipos de sofrimento e de felicidade 

devido às diferentes atitudes negativas e positivas que geramos 

ao longo da nossa vida. Em razão dessas atitudes, vivenciamos 

sofrimento e felicidade. 

Como a mente existe

A natureza da nossa mente é clara luz; ela é vazia de existência por si 

mesma. A mente é um fenômeno que o ser possui5. Ela é insubstan- 

cial, incolor, sem forma e clara por natureza; tem a habilidade de per-

ceber os objetos; e não é um objeto dos cinco sentidos. Essa é uma 

maneira de defini-la. Na dependência dessa base, desse fenômeno 

com essas características, nós rotulamos, ou meramente imputamos, 

“mente”. Portanto, não há uma mente que exista por si mesma; não 

há uma mente real por si. Ela não é nada mais do que aquilo que nós 

meramente imputamos com a nossa própria mente na dependência 

daquela base, daquele fenômeno particular. Logo, não há algo como 

uma mente real por si mesma. A mente é vazia de existência própria. 

Essa é uma definição da natureza de clara luz da mente, que se refere 

à sua natureza absoluta.

Essa natureza última da mente, a sua natureza de clara luz, não 

se une aos obscurecimentos, aos pensamentos perturbadores. Em 

razão disso, a depender de causas e condições, os obscurecimen-

tos podem ser eliminados. 

Não há uma mente real que exista por si mesma; não existe uma 

mente não imputada. O modo como a mente existe é como uma 

mera imputação da mente na dependência de um fenômeno com as 

5 No sentido de que falamos sobre a “minha mente”.



42	 . . .  como as coisas e xistem . . .

características particulares mencionadas acima. Portanto, a mente é 

rotulada, imputada; o modo como ela existe é sendo imputada pela 

mente àquela base particular. A mente existe na dependência daquela 

base específica, daquele fenômeno particular que é insubstancial, 

incolor, sem forma, claro por natureza e capaz de perceber os objetos. 

A mente existe na dependência daquela base e do pensamento que a 

rotula “mente”. Em outras palavras, a mente existe como um mero 

nome. Aquilo que chamamos de “mente” é um nome, e um nome 

tem que vir da mente, tem que ser imputado pela mente. Não há uma 

mente que exista por si mesma. A mente vem da mente.

A mente que existe é a mente imputada, não a mente não imputada. 

A mente que aparece para nós como não imputada é uma alucinação. 

Essa mente não existe. A mente que parece real por si mesma não 

existe. Aquela mente independente, não rotulada, não é verdadeira. 

Ela é falsa. Não há algo assim na realidade. Na verdade, a mente é 

vazia; ela é vazia de existência própria.

Quando um mágico transforma um pedaço de madeira ou de 

pedra em um belo homem ou uma bela mulher, ele usa o poder de 

mantras ou de substâncias para encantar os sentidos das pessoas na 

plateia. Quando elas vêem o belo homem ou mulher e começam a 

acreditar que aquilo é verdadeiro, o conceito delas é equivocado. Por 

que é um conceito equivocado? Porque aquele belo homem ou mu- 

lher que as mentes delas apreendem ou em que acreditam não existe. 

O belo homem ou mulher aparece de fato ao público, cujos sentidos 

foram alterados pelo poder de mantras ou de substâncias, mas não 

existe. Aparece, mas não existe.

O mágico ou qualquer outra pessoa cuja visão não tenha sido 

alterada pelo poder de mantras ou de substâncias compreende que 



	 . . .  como as coisas e xistem . . . 	 43

aquelas pessoas estão erradas. Eles conseguem ver que o conceito 

está equivocado. Até as próprias pessoas perceberão, depois, que 

aquilo foi apenas uma transformação feita por um mágico e que o 

conceito delas estava equivocado. Por quê? Porque o objeto que elas 

acreditaram ter visto não existe.

O mesmo acontece com a mente e com o eu ou a nossa identidade. 

Ambos são vazios de existência própria.

Como uma mesa existe

Para dar uma ideia mais clara sobre isso, eu geralmente uso o exemplo 

mais simples de uma mesa. Ainda que esse modo de análise não seja o 

correto para meditar em vacuidade, ele fornece um esboço da manei-

ra adequada de meditação. Particularmente, se você for um iniciante, 

ele lhe dará uma ideia sobre como uma mesa realmente existe, sobre 

o que é uma mesa.

Quando uma pessoa entra neste auditório pela primeira vez, ela vê 

que há uma mesa na minha frente. Mas o que faz com que ela decida 

dar o nome de “mesa” a este objeto em particular e não aos degraus 

ou ao trono? O que faz com que a pessoa decida dar a este objeto o 

rótulo de “mesa”? Tem que haver uma razão antes de decidir pelo 

rótulo “mesa”. A razão é que ela, em primeiro lugar, vê um objeto 

cuja função é sustentar coisas ou permitir que elas sejam colocadas 

sobre ele. A visão deste objeto torna-se a razão para rotulá-lo “mesa”. 

É isso o que faz com que a pessoa decida, dentre inúmeros rótulos, 

por este em particular: “mesa”.

Na mente da pessoa, ver esse objeto que realiza a função de susten- 

tar coisas é a razão para aplicar o rótulo “mesa”. Tem que haver uma 

razão antes do rótulo ser empregado, e a razão é ver a base para o 



44	 . . .  como as coisas e xistem . . .

rótulo. Você primeiro vê a base e depois rotula: “É uma mesa”. Por-

tanto, esse objeto que você vê antes, que é capaz de realizar a função 

de sustentar coisas, não é uma mesa. Ele é a base. Você vê a base pri-

meiro, que é a razão para dar-lhe o rótulo de “mesa”.

Contrariamente, se a visão da base não ocorre primeiro, não há 

motivo para que você use o rótulo “mesa”. Não há uma razão em sua 

mente para rotular isto “mesa”, aquilo “degraus” ou aquilo “trono”. 

Não há nada que justifique a decisão por um rótulo específico.

Se a primeira coisa que você vê é a mesa, se você vê a mesa antes 

de dar-lhe o rótulo “mesa”, não haveria razão para rotulá-la “mesa”. 

Como ela já é uma mesa, por que você rotularia “mesa” na mesa? Não 

haveria razão para fazer isso.

Por exemplo, quando os pais dão o nome ao filho de João, eles rotu- 

lam algo que não é João. Rotular algo como “João” que não é João faz 

sentido. Mas se a base, os agregados, já fosse João, não haveria ne- 

nhum propósito em rotular “João” no João. Você teria que novamente 

rotular “João” no João; e depois teria que outra vez rotular “João” no 

João... Seria algo infinito.

Esse é um raciocínio lógico usado na análise de quatro pontos6. 

O primeiro dos quatro pontos é o reconhecimento do objeto a ser  

refutado. O segundo ponto é a determinação da abrangência: se algo 

existe, deveria existir ou unido à sua base, ou separado dela. Se o 

eu é verdadeiramente existente, ele tem que existir em unidade com 

os agregados ou separado deles.

Se o eu for um com os agregados, surgem diversos problemas. O eu  

 6 Isto é, se o eu fosse um com os agregados, rotulá-lo “eu” seria supérfluo. Seria apenas mais um 

nome para os agregados. Os quatro pontos são: (1) reconhecer o objeto a ser refutado; (2) determinar a 

abrangência das duas possibilidades de unidade e diferença; (3) determinar a ausência de unicidade entre 

o eu e os agregados; e (4) determinar a ausência de diferença entre o eu e os agregados.  



	 . . .  como as coisas e xistem . . . 	 45

é o recebedor e os agregados, este corpo e mente, são o que é recebido. 

Nesse caso, o recebedor e o que é recebido transformam-se em um 

só. Em outras palavras, o eu, o possuidor, e os agregados, a posse, 

tornam-se um. Porém, não há como o possuidor e a posse serem um. 

Eles têm que ser diferentes.

Enfim, se você primeiro vê a mesa, qual seria a razão para rotulá-la 

“mesa”? Não há motivo para rotular “mesa” naquilo que já é uma 

mesa. Não tem sentido, propósito. Normalmente, você vê a base e 

diz: “Eu vejo a mesa”. Para ver a mesa, você tem que ver antes a base 

da mesa. Caso contrário, não há justificativa para que você diga: “Eu 

vejo a mesa”. Após ver a base, este objeto no qual você pode colocar 

coisas em cima, você pode rotulá-la como “eu vejo a mesa” e acreditar 

nesse rótulo.

Ao ver a base dos degraus, você diz: “Eu vejo os degraus”, e ao ver a 

base deste trono, você diz: “Eu vejo o trono”. Ao ver um objeto espe-

cífico e a função particular que ele desempenha, você o rotula: “Eu 

vejo a mesa”, “eu vejo os degraus” ou “eu vejo o trono”.

A visão da base tem que vir antes. Este objeto que realiza a função 

de sustentar coisas não é a mesa. Aquilo em que você sobe não são os 

degraus. Isto em que você se senta não é o trono. O objeto que realiza 

a função de sustentar coisas é a base a ser rotulada “mesa”. Este é o 

ponto em que precisamos meditar para descobrir o que é uma mesa. 

Já que você utiliza esta base como a razão para rotulá-la “mesa”, ela 

não é a mesa, assim como aquilo não é os degraus e isto não é o trono.

Até mesmo a partir desta análise, você é capaz de ver que a mesa e a 

base a ser rotulada “mesa”, os degraus e a base a ser rotulada “degraus” 



46	 . . .  como as coisas e xistem . . .

e o trono e a base a ser rotulada “trono” são diferentes. Eles não 

existem da maneira que usualmente pensamos, a saber, que esta coisa 

concreta ela mesma é a mesa e que aquilo é os degraus e isto é o trono.

Outro ponto é que você fala sobre as partes de uma mesa. Quando 

você diz “as partes da mesa”, isso significa que elas não são a mesa. 

Este tampo não é a mesa, esta perna não é a mesa, esta outra perna 

não é a mesa, aquela perna não é a mesa e aquela outra não é a mesa. 

A partir apenas da linguagem, você consegue entender que dizer “as 

partes da mesa” significa que elas não são a mesa.

Até mesmo o agrupamento de todas essas partes não é a mesa. 

O que é então? É a base a ser rotulada “mesa”. Nenhuma dessas 

partes é a mesa, e mesmo o agrupamento de todas as partes não 

é a mesa. Isso está claro.

Outro ponto é que não há uma mesa nisto. Não há uma mesa aqui, 

ali ou lá. Não há uma mesa nesta base.

O primeiro ponto é que a base não é a mesa. Quando você entra 

no auditório, como rotula as coisas? Você agora pode perceber que 

a razão utilizada para rotular algo não é esse algo em si, essa coisa. 

Você usa a visão da base da mesa como o motivo para rotulá-la 

“mesa”, mas esse objeto que pode ser usado como suporte para ou- 

tras coisas não é uma mesa. Você aplica o rótulo “mesa” após ver a 

base. Fica claro que a base e o rótulo são diferentes.

O segundo ponto é que nenhuma das partes da mesa é a 

mesa. E mesmo o agrupamento de todas as partes não é a mesa. 

É a base a ser rotulada “mesa”. Agora fica mais claro que a mesa e 

a sua base são diferentes.

O terceiro ponto é que você não é capaz de encontrar a mesa 

em nenhum lugar nesta base. Mas isso não significa que não há 



	 . . .  como as coisas e xistem . . . 	 47

uma mesa neste auditório; não significa que a mesa não exista. A 

mesa existe – há, na verdade, muitas mesas neste auditório. Não 

há uma mesa aqui nisto, mas há uma mesa neste auditório. Isso 

esclarece o que é uma mesa.

Este não é o modo correto de meditar em vacuidade, já que esta 

forma de procurar pela mesa relaciona-se à mesa meramente imputa-

da, deixando de lado a mesa verdadeiramente existente. Não tocamos 

no objeto a ser refutado, a mesa verdadeiramente existente, que deve-

mos perceber como vazia. Portanto, segundo Lama Tsongkhapa e 

muitos outros grandes pânditas, esse não é o modo correto de análise.

Dessa maneira, quando você procura pela mesa entre todas as suas 

partes, você descobre que nenhuma delas é a mesa, e mesmo o agrupa-

mento de todas as suas partes não é a mesa, mas sim a base a ser rotu-

lada mesa. Porém, isso não significa que a mesa não exista. Ela existe.

Então, o que é essa mesa? Porque vemos este objeto que desem-

penha a função de permitir que as coisas sejam colocadas sobre ele, 

nós meramente imputamos “mesa” e acreditamos que isso é uma 

mesa. Uma vez que este objeto está aqui no auditório, acreditamos 

que há uma mesa neste auditório. Ao ver este objeto, acreditamos: “Eu 

vejo uma mesa”. É um conceito. Ao ver este objeto neste auditório, 

nós meramente imputamos: “Há uma mesa”. Deixamos isso assim; 

ficamos satisfeitos só com isso. Não há nenhuma mesa em nenhum 

lugar nisto, mas há uma mesa neste auditório.

Agora você pode perceber que o modo como a mesa existe 

é extremamente sutil. Quando você realmente analisa o que é 

uma mesa, é extremamente sutil . O objeto não é inexistente, 

mas é como se fosse. Ele não é inexistente porque você pode 

fazer a mesa, usá-la, quebrá-la. Se você fizer esta base, acredi- 



48	 . . .  como as coisas e xistem . . .

tará: “Eu fiz uma mesa”; você simplesmente acredita: “Eu fiz uma 

mesa”. Se você a utilizar, acreditará: “Eu estou usando a mesa”; você 

simplesmente acredita: “Eu estou usando a mesa”. E se você a quebrar, 

acreditará: “Eu quebrei a mesa”.

A mesa não é inexistente, mas ela não é a coisa concreta que 

nós geralmente pensamos ser. Normalmente, acreditamos que a 

mesa é algo concreto unificado à sua base, indiferenciável dela. Não 

conseguimos separar a base do rótulo “mesa”. Existe algo concreto 

ali. Pois bem, isso não é a mesa. Não há uma mesa nisso, mas há 

uma mesa neste auditório.

Você agora pode ver como a mente é completamente vazia. Ela 

não tem existência própria, por si mesma. Não há uma mesa real ou 

concreta por si mesma. Com isso, você pode ter uma ideia de como 

uma mesa existe. É algo extremamente sutil.

Após essa análise, você sabe que nenhuma das partes é a mesa e que 

mesmo o agrupamento de todas elas não é a mesa. Não há nenhuma 

mesa em nenhum lugar nesta base, mas há uma mesa neste auditório. 

Por meio de uma análise como essa, você percebe que o modo de 

existência da mesa é extremamente tênue, extremamente sutil, mas, 

quando você volta e observa aquilo que aparece para você, encontra 

ali a mesa real, concreta, unida à sua base. Isto é o que chamamos de o 

objeto a ser refutado. Essa mesa real que aparece por si mesma, essa mesa 

verdadeiramente existente, essa mesa independente é o objeto a ser 

refutado. Essa coisa concreta que está ali é o objeto a ser refutado, e é 

uma alucinação. Na realidade, ele é completamente vazio.

Este é o modo correto de meditar sobre a vacuidade da mesa. Ao 

reconhecer que ela aparece para você como algo independente, não 

rotulado, real por si mesmo, você então procura por essa mesa para 



	 . . .  como as coisas e xistem . . . 	 49

verificar se ela existe ou não. Quando você não a encontra e per-

cebe que ela é vazia, você está, neste momento, vendo a vacuidade 

ou a natureza última da mesa. Ao ver a natureza última da mesa, 

que ela é completamente vazia de existência própria, você consta-

ta, como resultado, a verdade convencional da mesa, que ela existe 

como mero nome, como meramente imputada pela mente. Isso é a 

originação dependente sutil.

A quarta das quatro escolas de filosofia budista, a Madhyama-

ka, tem duas divisões, Svatantrika e Prasangika. Essa é a visão 

Prasangika da originação dependente sutil da mesa, a verdade con-

vencional da mesa: a mesa existe como mero nome, sendo mera-

mente imputada pela mente.

Como Zopa existe

Da mesma maneira, este corpo não é Zopa e esta mente não é 

Zopa. Nenhum destes cinco agregados – forma, sensação, discrimi- 

nação, fatores composicionais e consciência – é Zopa. Até mesmo 

o agrupamento de todos esses agregados não é Zopa: é a base a ser 

rotulada “Zopa”. Você não pode encontrar Zopa em nenhum lugar 

no agrupamento de todos esses agregados, na associação entre este 

corpo e esta mente. Contudo, isso não quer dizer que não haja ne- 

nhum Zopa. O Zopa existe neste auditório. Não há nenhuma outra 

razão para que Zopa esteja neste auditório a não ser o fato de que 

estes agregados, este corpo e esta mente, estão aqui neste auditório. 

Essa é a única razão para acreditar que Zopa está neste auditório. De 

novo, o que é Zopa é algo extremamente tênue, extremamente sutil.

 



50	 . . .  como as coisas e xistem . . .

Como o eu existe
O mesmo ocorre com o eu, a principal coisa que devemos com-

preender. O nosso corpo não é o eu, nem a nossa mente – a asso-

ciação entre o corpo e a mente é a base a ser rotulada “eu”. Quando 

dizemos “o meu corpo e mente” ou “os meus agregados”, vemos que 

o eu é o possuidor e eles são as posses. Até mesmo a partir disso 

fica claro que eles não são o eu. O nosso corpo não é o eu; a nossa 

mente também não. Nenhum desses agregados é o eu; nem mesmo 

o agrupamento de todos eles é o “eu”.

Contudo, isso não significa que o eu não exista. O eu está neste 

auditório, mas não há nenhuma outra razão para acreditar nisso exce-

to pelo fato da base, os agregados, estar aqui agora, neste auditório. Se 

alguém perguntasse: “Onde você está?” Você responderia: “Eu estou 

nos Estados Unidos, em Nova York, na Universidade de Columbia, 

no auditório”, mas a única razão que você teria para dizer isso é que 

os seus agregados estão aqui nos Estados Unidos, em Nova York, no 

auditório da Universidade de Columbia. Somente por causa disso 

você acredita: “Eu estou aqui neste auditório”.

O eu que existe não é nada mais do que aquilo que é meramente im- 

putado pela mente na dependência dos agregados. Ele é apenas isso.

Desde o nascimento, de manhã até a noite, o eu que aparece para 

nós e no qual acreditamos é o completo oposto da realidade. O eu 

que existe é totalmente distinto daquele que aparece para nós e que 

apreendemos. O eu que existe não é o eu que aparece para nós e no 

qual acreditamos. Acontece com ele o mesmo que acontece com a 

mesa e com os outros exemplos. A realidade deles é algo diferente 

daquilo que normalmente aparece para nós e em que acreditamos.



	 . . .  como as coisas e xistem . . . 	 51

O eu é completamente vazio de existência própria. Não há um eu 

real (no sentido de que ele exista por si mesmo), um eu independen-

te, um eu não rotulado. Quando nos criticam, geralmente pensa- 

mos que estão de fato ferindo esse eu, o qual é real e existe por si 

mesmo. Então ficamos com raiva da pessoa e queremos machucá-

la. Quando alguém nos elogia, pensamos que está elogiando esse 

eu concreto, o qual é real e tem existência própria. Então nos ale-

gramos e apegamo-nos àquela pessoa. Queremos ajudá-la, mas não 

a outra pessoa que nos criticou.

Na verdade, esse eu real se assemelha a um sonho. Ele não existe. 

Sempre estamos aflitos com relação a ele e preocupados que alguém 

possa prejudicá-lo: “O meu amigo pode me deixar” ou “esta pessoa 

pode me ferir”. Contudo, o objeto que aparece para nós e no qual 

acreditamos não existe. Aquele eu real, o eu que existe por si mesmo, 

é uma completa alucinação. Ele é completamente vazio.

Temos que pensar sobre a realidade de como o eu existe; preci- 

samos refletir sobre a originação dependente sutil ou a vacuidade do 

eu (ambos têm o mesmo significado). Pensar sobre a vacuidade do 

eu tem como consequência a compreensão de que ele é um surgi- 

mento dependente; pensar que o eu é um surgimento dependente, 

meramente imputado pela mente na dependência dos agregados, 

permite-nos ver que ele é vazio. 

Quando praticamos a atenção consciente de que o eu é um surgi- 

mento dependente ou de que ele é vazio, se alguém por acaso nos 

critica, é como se o fizesse em um sonho. Não há o sujeito a ser 

ferido nem o objeto, a pessoa que fere. Ainda que essas coisas apa-

reçam para nós, uma vez que elas não existem, não há razão para 



52	 . . .  como as coisas e xistem . . .

irritar-se ou para suscitar a mente insatisfeita do desejo. Não há 

motivo para ter tanto apego, raiva ou ignorância, nem para man-

ter o conceito de existência verdadeira, o falso conceito que acredi- 

ta em um eu independente, em um eu não rotulado, em um eu 

verdadeiramente existente.

O que é o eu? O eu é um surgimento dependente; ele existe na 

dependência da sua base, os agregados, e da mente que o rotula. 

Portanto, o eu é vazio de existência própria. Esta é a realidade do “eu”.

Ao compreender a natureza última do eu, eliminamos a concepção 

equivocada de que ele, que é imputado, tem uma existência própria, 

como parece ter, e deixamos de nos apegar a isso como verdadeiro. 

Esse pensamento é um conceito equivocado porque o objeto em 

que se acredita não existe.

Quando as pessoas na plateia descobrem que o belo homem ou a 

bela mulher que apareceu para elas e em que acreditaram é um truque 

do mágico, compreendem que a convicção anterior era equivocada. 

O conceito daquele belo homem ou mulher como algo real cessa.

Da mesma maneira, ao descobrir a natureza última do eu e desenvol- 

ver esta sabedoria, eliminamos a ignorância que acredita na existência 

verdadeira. Ao eliminá-la com a sua semente, extinguimos todas as 

outras delusões que surgem da ignorância: apego, raiva e o restante 

das seis delusões raiz, juntamente com as vinte delusões secundárias7.

Todos esses pensamentos perturbadores e carma são interrompi-

dos. Como a verdadeira causa do sofrimento foi erradicada, toda 

a verdade do sofrimento cessa: os sofrimentos infernais de calor e 

frio, os sofrimentos dos fantasmas famintos de fome e sede, os so- 

frimentos animais de estupidez e de ser presa para outros animais, 

7 Para uma descrição das seis delusões raiz e das vinte secundárias, ver Meditation on Emptiness, pp. 255-66.



	 . . .  como as coisas e xistem . . . 	 53

os sofrimentos humanos de renascimento, velhice, doença e morte, 

e todos os sofrimentos dos devas. Os devas, que são deuses mundanos, 

experimentam os sofrimentos dos sinais da morte etc., enquanto os 

deuses do reino da forma e do reino sem forma vivenciam o sofrimen-

to composto que tudo permeia, o sofrimento de estar sob controle de 

delusão e carma. Todos esses sofrimentos cessam.

Como não resta mais causa para o sofrimento dentro da nossa  

consciência, como não temos mais ignorância ou mesmo uma 

semente sequer dela, é impossível que o sofrimento surja novamente. 

Desse modo, alcançamos a felicidade suprema da liberação.

Com essa sabedoria, nós então praticamos a bodhicitta, o méto-

do habilidoso do Grande Veículo. Ao praticar método e sabedoria 

simultaneamente, empenhamo-nos na conduta das seis paramitas 

e alcançamos a iluminação. Podemos fazer isso mais rapidamente 

por meio da prática dos meios habilidosos do tantra. Ao desenvolver 

sabedoria e praticar tais meios, somos capazes de atingir a ilumi-

nação em uma só vida. Ao incluir a prática da sabedoria especial e 

dos meios habilidosos superiores do Tantra Ioga Superior, o método 

e a sabedoria unificados, podemos atingir a iluminação não apenas 

em uma só vida, mas na breve duração de uma vida desta época dege- 

nerada8, em apenas alguns anos.

Transmissões orais

[Rinpoche dá a transmissão oral da oração do lamrim, A fonte de todas 

as boas qualidades, em tibetano.]

O recebimento da transmissão desta oração do lamrim deixa em  

8 Uma idade ou época degenerada (Sct: kaliyuga) possui cinco características: breve expectativa de vida, meios de 

subsistência escassos, aflições mentais, visões errôneas acentuadas e seres sencientes débeis. 



54	 . . .  como as coisas e xistem . . .

sua consciência uma impressão para desenvolver todo o caminho 

gradual à iluminação. Contudo, para receber as realizações e, assim, 

desenvolver completamente o caminho na sua mente, vocês terão 

que confiar nas bênçãos, auxílio e orientação de deidades especiais. 

Isso exige que vocês façam as meditações-recitações dessas deidades 

e, para isso, vocês precisam receber a transmissão dos mantras delas.

Primeiro, eu darei a vocês o mantra de Avalokiteshvara, o Buda 

da Compaixão, que auxilia especialmente no desenvolvimento da 

bondade amorosa, da compaixão e da bodhicitta.

[Rinpoche dá a transmissão oral de OM MANI PADME HUM.]

Agora, para desenvolverem a sabedoria, vocês precisam recitar o 

mantra de Manjushri, a personificação da sabedoria de todos os budas.

[Rinpoche dá a transmissão oral de OM AH RA PA TSA NA DHIH.]

Agora, para pacificar os obstáculos ao sucesso da prática de vocês 

e para pacificar, de maneira geral, todos os obstáculos para alcançar 

o sucesso e a felicidade nesta vida e em vidas futuras, bem como para 

atingir a felicidade suprema da iluminação, vocês precisam recitar o 

mantra de Vajrapani, que pacifica obstáculos como doenças e danos 

causados por espíritos e purifica o carma negativo. Algumas pessoas 

inclusive recuperaram-se de câncer por meio da meditação-recitação 

de Vajrapani. Ela é muito poderosa e eficaz para a cura. Vajrapani, a 

personificação da força de todos os budas, tem diversos aspectos; este 

é o mantra de Vajrapani-Hayagriva-Garuda. 

[R inpoche dá a transmissão oral  de O M  V A J R A P A N I 

HAYAGRIVA GARUDA HUM PHAT.]

Uma única recitação do mantra do gentil e compassivo Buda 

Shakyamuni purifica 84.000 éons de carma negativo. Por favor, repi-

tam esta oração e este mantra.



	 . . .  como as coisas e xistem . . . 	 55

[Rinpoche dá a transmissão oral de Lama tön-pa chom-den-dä9...  

e TADHYATHA OM MUNÉ MUNÉ MAHAMUNAYE SVAHA.]

Por favor, dediquem pensando: “Eu preciso libertar todos os seres 

sencientes de todo o sofrimento e de suas causas e conduzi-los à ilu-

minação plena. Para isso, eu alcançarei a iluminação. Portanto, dedico 

todos os meus méritos para alcançar a iluminação com o propósito 

de beneficiar todos os seres sencientes”.

Muito obrigado a todos. Eu não cheguei a explicar as partes rela-

cionadas a AIDS e as diferentes práticas de transformação do pen- 

samento10. De toda forma, há muitos livros sobre esse tema, como 

Transforming Problems into Happiness e Seven-Point Thought Transformation11. 

Qualquer pessoa que deseje praticar a transformação do pen- 

samento deve ler esses livros e aplicar os ensinamentos contidos neles 

para transformar problemas em felicidade e alcançar a iluminação 

para o benefício de todos os seres sencientes, libertando-os de todo o 

sofrimento, trazendo-lhes felicidade e conduzindo-os à iluminação.

Como já mencionei, a conclusão é que tudo vem da mente. O eu, a  

mesa, enfim, tudo vem da nossa própria mente. Até mesmo os nos-

sos problemas vêm dela. Você também é capaz de entender que 

a raiz de todo o samsara, de todos os problemas, é o conceito de  

existência verdadeira. O conceito de um eu verdadeiramente exis-

tente, de um eu dotado de existência própria, é a raiz de todos os 

nossos problemas, de todo sofrimento. Para escaparmos desse 

sofrimento, temos que eliminar essa raiz e, por isso, precisamos 

compreender a vacuidade ou a natureza última do eu. É essa a 
 

9 Ver Livro de orações para retiros, Volume I, p.189. 
10 As falas na Universidade de Columbia foram divulgadas sob o título de “Transformando problemas”.
11 Veja a bibliografia, p. 117. Há muitos comentários do Seven-Point em língua inglesa, como Advice from a Spiritual 

Friend. The Kindness of Others tem uma lista extensa deles em sua bibliografia.



56	 . . .  como as coisas e xistem . . .

essência deste ensinamento.

Muito obrigado. Eu rezarei por todos vocês. Obrigado.

Universidade de Columbia, Nova York 

7 de setembro de 1990 





. . . 3 . . .
Lamrim e meditação em vacuidade

As quatro nobres verdades são a essência do ensinamento do 

Buda e estão contidas neste único verso:

Não cometa nenhuma ação não virtuosa, 

Faça apenas ações virtuosas perfeitas, 

Domine completamente a sua mente – 

Este é o ensinamento do Buda12.

Meditação em impermanência

A essência do que diz o verso na sequência13 é lembrar-se de como o 

eu, a ação, o objeto, o amigo, o inimigo, o estranho, o nosso corpo 

e as nossas posses são transitórios por natureza. Eles mudam a 

cada segundo devido a causas e condições e, por essa razão, podem 

cessar a qualquer momento. Portanto, não vale a pena ter raiva ou  

 

12 Este verso está no Louvor a Buda Shakyamuni, uma oração frequentemente recitada antes dos ensinamentos 

budistas. Ver o Livro de orações para retiros, Volume I, pg. 189-192.
13 Este verso, do Sutra do Diamante, também aparece no Louvor a Buda Shakyamuni. Ao invés de recitar o verso em 

si, Rinpoche geralmente o utiliza como a base para a meditação em impermanência e vacuidade. Segue aqui: 

“Uma estrela, uma visão defeituosa, uma chama de lamparina; uma ilusão, uma gota de orvalho ou uma bolha; 

um sonho, o clarão de um relâmpago, uma nuvem – veja assim todos os fenômenos condicionados!”  

Ver https://shiwalha.org.br/leia-o-dharma/o-lapidador-de-diamantes/.



	 . . .  l amrim e meditação em vacuidade . . . 	 59

a mente insatisfeita do desejo ou suscitar conceitos equivocados, 

como o da permanência. Acreditar que essas coisas, transitórias por 

natureza, são algo diferente daquilo que realmente são é o proble- 

ma fundamental, o sofrimento fundamental da nossa vida.

Ter consciência da natureza do eu, da ação, do objeto e dessas 

outras coisas traz tranquilidade à nossa mente. Isso a protege e nos 

preserva de pensamentos perturbadores, concepções equivocadas e 

todos os pensamentos e ações nocivos, ou carma, que causam mal 

para nós e para os outros seres sencientes.

Quando vivemos a nossa vida com o conceito de permanên-

cia e outros pensamentos errados, olhamos para as coisas de uma 

maneira que contradiz a realidade, de um modo em que elas não 

existem. Viver assim gera confusão e milhares de problemas; é uma 

vida em estado de desordem.

A meditação em impermanência na vida cotidiana – em ou- 

tras palavras, a consciência da realidade dessas coisas – é essen-

cial. Trata-se da base para a felicidade e a paz mental, e da melhor 

proteção para a nossa vida.

Meditação em vacuidade

Além da meditação em impermanência, devemos meditar também 

em vacuidade.

Agora, quando dizemos: “Eu estou ouvindo o Dharma”, estamos 

rotulando o que “eu estou fazendo” na dependência do que os nos-

sos agregados, a associação entre o nosso corpo e mente, fazem. Ao 

pensar em nossos agregados e no que eles estão fazendo, rotulamos: 

“Eu estou ouvindo o Dharma”. Se eles estiverem sentados em uma 

cadeira, dizemos: “Eu estou sentado em uma cadeira”. Quando pen- 



60	 . . .  como as coisas e xistem . . .

samos no eu, ouvimos a palavra “eu” ou falamos sobre o eu, estamos 

colocando o rótulo “eu” nos nossos agregados.

Quando o eu realiza a ação de ouvir os ensinamentos, como a 

nossa mente está prestando atenção nas palavras, imputamos: “Eu 

estou ouvindo os ensinamentos”. E o mesmo vale para o objeto, os 

ensinamentos. O rótulo “ensinamentos” é imputado às palavras que 

ouvimos e foram ensinadas pelo Buda.

Quando pensamos no nosso inimigo ou dizemos ou ouvimos a 

palavra “inimigo”, novamente imputamos; nós rotulamos um certo 

ser como “inimigo”. Quando pensamos em um amigo, aplicamos o 

rótulo “amigo”. Também usamos o rótulo “estranho” para os agrega-

dos de alguém que não conhecemos.

Quando olhamos para as nossas posses, novamente aplicamos o 

rótulo “posses” na dependência daquela base específica. O mesmo 

acontece com o nosso corpo: quando pensamos sobre ele ou ouvimos 

a palavra “corpo”, trata-se novamente de um rótulo que imputamos 

à base de um torso com membros e cabeça. Na dependência daque-

la base, rotulamos “corpo”.

Da manhã até a noite, não importa o que pensamos, falamos ou 

ouvimos, estamos pensando, falando ou ouvindo rótulos. Rotula- 

mos as coisas todas as vezes que pensamos. Sempre que con-

versamos no trabalho ou em casa, estamos continuamente apli-

cando rótulos. Fazemos com que as coisas existam por meio da 

aplicação de rótulos. Sempre que pensamos em algo, pensamos nos 

rótulos, que são imputados.

Tome como exemplo o objeto que rotulamos “relógio”. Cada parte 



	 . . .  l amrim e meditação em vacuidade . . . 	 61

do relógio tem um rótulo. Cada rótulo é aplicado a outro rótulo, 

que por sua vez é aplicado a outro e a outro e a outro até o nível dos 

átomos – e até mesmo “átomo” é um rótulo meramente imputado 

a outro rótulo. Os átomos têm partículas, como mencionado pela 

Prasangika Madhyamaka, uma das quatro escolas filosóficas do bu- 

dismo, algo que foi descoberto recentemente pela ciência moderna.

Um rótulo é colocado sobre outro rótulo, que é colocado sobre 

outro e assim por diante até os átomos e as partículas que os cons- 

tituem. Já que um relógio é apenas uma pilha de rótulos, por que o 

vemos de uma maneira tão concreta?

Tudo – o samsara e o nirvana, o sofrimento e a felicidade, as coisas 

sobre as quais falamos de manhã até a noite – é rotulado. Tudo vem 

da mente, é imputado pela mente.

Podemos entender que um relógio existe na dependência de uma 

base particular que desempenha a função de marcar o tempo e do 

pensamento que o rotula “relógio”. Um relógio não é independen-

te; ele não existe por si mesmo, é um surgimento dependente. Ele 

existe na dependência de uma base, que exerce a função específica de 

marcar o tempo, e da mente. Portanto, um relógio é completamente 

vazio de existência inerente.

Ele não existe dali, da parte do relógio, mas sim no âmbito da 

mente. Sob a visão da mente, que é o observador, existe um relógio. 

Quando ouvimos “relógio”, isso significa um surgimento depen-

dente. Ele existe na dependência daquelas duas coisas – da base 

apropriada e da mente que a rotula “relógio”. Quando ouvimos 

“relógio”, significa algo que é meramente imputado a uma base pela 



62	 . . .  como as coisas e xistem . . .

mente. O relógio em si é um surgimento dependente, um rótulo, 

algo imputado pela mente.

O mesmo acontece com o eu. Novamente, “eu” significa um sur-

gimento dependente. Ele existe na dependência dos agregados e do 

pensamento que os rotula “eu”. Quando você ouve “eu”, isso significa 

um surgimento dependente, algo rotulado ou meramente imputado 

pela mente. Como o “eu” é um rótulo, ele vem da mente. Portanto, o 

eu é vazio de existência própria.

O mesmo vale para todos os diferentes objetos sensoriais: for-

mas, sons, cheiros, gostos e coisas tangíveis. De novo, eles não são 

nada além daquilo que é meramente imputado na dependência de 

suas respectivas bases. A chamada “forma” é o que está rotulado na 

dependência da base que possui cor e formato e é um objeto do sen-

tido da visão. Na dependência dessa base específica, “forma” é mera-

mente imputada. Ocorre o mesmo com o som: “som” é meramente 

imputado pela mente naquele fenômeno particular que o sentido 

auditivo é capaz de distinguir.

Formas, sons, cheiros, gostos e coisas tangíveis são todos mera-

mente imputados pela mente na dependência de serem objetos de 

sentidos específicos. Não há formas reais, sons reais, cheiros reais, 

gostos reais ou coisas tangíveis reais inerentemente existentes. 

Eles são completamente vazios. O que existe é apenas aquilo que é 

meramente imputado pela mente, aquilo que vem da mente. Estes 

fenômenos existem, mas aqueles outros fenômenos reais não. As for-

mas, sons, cheiros, gostos e objetos tangíveis que, para nós, parecem 

não ter nenhuma relação com a nossa mente, que parecem ser reais 

por si mesmos, são completas ilusões ou alucinações.

Todo o samsara e o nirvana, tudo sobre o que tagarelamos de 



	 . . .  l amrim e meditação em vacuidade . . . 	 63

manhã até a noite, existe desse modo. Todas essas coisas são vazias 

de existência própria. O que existe é o que veio da nossa mente, o que 

é meramente imputado por ela14.

Praticando o bom coração

É extremamente importante praticar a bodhicitta, ou o altruísmo, 

para obter felicidade para si mesmo e, em especial, para a conquista 

da felicidade completa para todos os seres sencientes.

Para gerar a realização da bodhicitta, a porta do caminho Mahaya-

na à iluminação, precisamos gerar a realização preliminar da renúncia 

de todo o samsara. Para isso, temos que, primeiro, desenvolver a 

renúncia desta vida, cortar o apego a ela. O desejo mundano, que 

se aferra a esta vida, é o principal obstáculo para que as ações do 

nosso corpo, fala e mente tornem-se Dharma. Temos que cortar esta 

preocupação mundana, que se apega não somente à nossa própria 

felicidade, mas também à felicidade apenas desta vida. Temos que 

nos libertar dessa preocupação, que é a base de todos os nossos pro-

blemas cotidianos. Esse apego é o principal obstáculo à prática do 

Dharma e a base de toda a confusão. Para superá-lo, temos que me- 

ditar sobre o caminho gradual do ser de baixa capacidade.

Se não há compaixão em nossa mente, o que temos é amor egoís-

ta por nós mesmos. Por causa disso, a raiva, a mente insatisfeita do 

desejo, a inveja e todos os outros pensamentos perturbadores sur-

gem. O pensamento egoísta também interfere no nosso desenvolvi-

mento da sabedoria, na eliminação da ignorância. Em função dele, 

seguimos também a ignorância. 

14 Devido a um problema de gravação, 45 minutos do ensinamento foram perdidos a partir deste ponto. Por 

isso, a mudança súbita de tema. (Alguns minutos iniciais deste ensinamento também foram perdidos).



64	 . . .  como as coisas e xistem . . .

Sem o bom coração, sem a compaixão, esses outros pensamen- 

tos nos prejudicam e prejudicam os outros seres sencientes. Desde o 

nosso nascimento até agora, enquanto não temos praticado bondade 

amorosa e compaixão, enquanto a nossa mente tem estado sob o 

controle do egoísmo e daqueles outros pensamentos perturbadores, 

causamos muitos danos aos outros seres sencientes. Enquanto a 

nossa mente não tem sido paciente ou compassiva por natureza, 

causamos mal a muitos outros seres sencientes mesmo nesta vida, a 

começar pelas pessoas e animais ao nosso redor.

Se, no passado, tivéssemos eliminado completamente esses pen- 

samentos perturbadores, não haveria razão para que eles surgissem 

nesta vida nem para que nascêssemos com eles. É porque nós não os 

eliminamos nas vidas passadas que nascemos com esta mente ego-

cêntrica, com o pensamento de amor egoísta por nós mesmos e com 

outras aflições mentais. Há renascimentos sem princípio, não elimi- 

namos o egoísmo, a ignorância, a raiva, o apego ou qualquer outro 

pensamento perturbador. Por causa deles, temos prejudicado não 

somente nós mesmos, mas também os inúmeros seres sencientes. Se 

não fizermos algo para mudar a nossa atitude nesta vida enquanto 

temos este perfeito renascimento humano, se não fizermos nada para 

eliminar estes pensamentos perturbadores, o mesmo acontecerá nas 

nossas vidas futuras. Continuamente, de vida em vida, causaremos 

mal aos outros seres sencientes e a nós mesmos.

Se temos o bom coração, a compaixão pelos outros seres senci-

entes, nenhum deles é prejudicado por nós, a começar pela nossa 

família, as pessoas mais próximas, aqueles com quem vivemos, 

comemos, trabalhamos e lidamos no dia a dia. Se temos o bom 



	 . . .  l amrim e meditação em vacuidade . . . 	 65

coração, desde a nossa família, estendendo-se até abarcar todos 

os outros seres sencientes, ninguém é prejudicado por nós e todos 

recebem felicidade. Não causar mal a eles é a paz que lhes oferece-

mos. Essa paz depende de nós.

Com a compaixão em nossa mente, além de não causarmos mal aos 

outros, nós os beneficiamos, a começar pelos seres sencientes mais 

próximos, estendendo-se a todos os outros. Beneficiamos os outros 

libertando-os do sofrimento e trazendo-lhes felicidade. Este é o resul-

tado da compaixão: beneficiamos os outros com as nossas ações.

Se temos o bom coração, todos os outros recebem paz e felici-

dade. Se não o temos, se não mudamos a nossa atitude, mas, ao con-

trário, permitimos que a nossa mente permaneça sob o controle do 

egoísmo e de outros pensamentos perturbadores, todos são preju- 

dicados por nós, a começar pelos seres sencientes mais próxi-

mos. Portanto, somos absolutamente responsáveis pela felici-

dade de todos os seres sencientes. Cada um de nós tem a total 

responsabilidade de apaziguar os sofrimentos de todos os seres 

sencientes e de proporcionar-lhes toda a felicidade temporária e, 

sobretudo, a felicidade suprema.

Não importa se o restante da nossa família pratica ou não a com-

paixão, nem mesmo se eles nos odeiam e apenas nos causam mal. 

Não importa sequer se os vários milhões de habitantes do nosso 

país nos odeiam e somente nos prejudicam. Mesmo que todos os 

seres sencientes nos odeiem e só nos façam mal, não há muitos moti-

vos para nos deprimirmos, já que somos apenas uma única pes-

soa. Mesmo que soframos, mesmo que nasçamos no inferno, como 

somos somente uma pessoa, não há muitas razões para nos depri- 



66	 . . .  como as coisas e xistem . . .

mirmos. Mesmo que alcancemos a liberação, a felicidade suprema 

para nós mesmos, não há muitos motivos para nos animarmos, 

porque somos só uma pessoa, um só ser vivo.

Contudo, se nós, individualmente, não tivermos nenhuma 

compaixão no coração, há o risco de prejudicarmos incontáveis 

outros seres sencientes. Isso é muito mais assustador. Já acon-

teceu muitas vezes na história de uma só pessoa ter matado mi- 

lhões de outras. Ao não praticar a paciência, ao não praticar o bom 

coração, uma pessoa é capaz de causar um grande mal a milhões de 

pessoas, sem mencionar os animais nos oceanos e na terra que tam-

bém são feridos ou mortos.

Se nós mesmos não praticarmos o bom coração, há o risco de pre- 

judicarmos inúmeros outros seres sencientes. Para cada um de nós 

é crucial praticar primeiramente o bom coração. Isso é de suma 

importância para os outros seres sencientes. É fundamental para a 

pessoa com quem vivemos e ainda mais relevante se houver cinco ou 

dez outras pessoas na nossa família. Para os nossos milhões de com-

patriotas, a nossa prática do bom coração torna-se ainda mais impor-

tante. E é ainda mais significativa para os incontáveis seres humanos, 

seres infernais, fantasmas famintos, animais, asuras e suras. Como os 

seres sencientes sofredores são incontáveis, a necessidade de que cada 

pessoa pratique o bom coração torna-se fundamental.

Temos que praticar o bom coração. Precisamos gerar altruísmo em 

relação aos outros seres sencientes. Nas nossas ações, devemos parar 

de prejudicar os outros e passar a beneficiá-los. Se não conseguimos 

beneficiá-los, pelo menos não devemos prejudicá-los. A prática míni-

ma é não causar mal. Se não conseguimos fazer isso, não há prática 

espiritual, não há prática do Dharma. 



	 . . .  l amrim e meditação em vacuidade . . . 	 67

Níveis de benefício
Com base em não prejudicar os outros, nós então os beneficiamos. 

Beneficiá-los não significa propiciar-lhes apenas a felicidade física e 

mental temporária nesta vida. É mais importante proporcionar-lhes 

a felicidade de longo prazo, a felicidade em todas as suas vidas futu-

ras. Oferecer-lhes esse benefício é mais relevante, pois trata-se de um 

tempo incrivelmente longo, até que eles próprios gerem o remédio 

do caminho em suas mentes e interrompam o ciclo de sofrimento de 

morte e renascimento. Até lá, eles terão que renascer e morrer, experi- 

mentando sofrimento contínuo. Temos que trazer aos outros esse 

benefício de longo prazo, a felicidade em todas as suas vidas futuras, 

que é mais importante do que o conforto temporário e a felicidade 

desta vida.

Mais valioso do que simplesmente proporcionar-lhes felicidade 

em todas as suas vidas futuras é eliminar por completo todos os seus 

sofrimentos e suas causas – delusão e carma – e trazer-lhes a felici-

dade suprema. Esse benefício definitivo é mais importante do que o 

anterior, que envolve conceder-lhes prazer samsárico temporário. 

Não importa quanto prazer temporário ofereçamos aos outros, não 

há um fim. Eles criarão o samsara continuamente enquanto não 

eliminarem as suas causas, delusão e carma, incluindo a ignorância 

de não conhecer a natureza última do eu, dos agregados, da mente 

e de outros fenômenos. Até que eliminem seus pensamentos per-

turbadores, eles continuarão a produzir carma e a criar o samsara 

incessantemente, ao deixarem impressões em seus contínuos men-

tais para a vida samsárica futura, para os agregados, que são a base 

do renascimento, da velhice, da doença, da morte e dos demais 



68	 . . .  como as coisas e xistem . . .

problemas humanos. Até que eles gerem o caminho em suas men-

tes e eliminem a verdadeira causa do sofrimento, terão que expe- 

rimentar a verdade do sofrimento uma e outra vez. Já que eles, por 

si mesmos, criam continuamente a causa dos seus próprios pro-

blemas, estes nunca acabam.

Se analisamos a felicidade temporária que trazemos aos outros, 

percebemos que mesmo ela é apenas sofrimento. O prazer samsári-

co temporário é rotulado “prazer” e parece sê-lo, mas não é. Rotu- 

lamos “prazer” em uma sensação que é sofrimento e, então, ela 

surge para nós como prazer. Porém, não se trata de felicidade real, 

felicidade pura. Se fosse pura, quanto mais trabalhássemos por ela, 

mais ela aumentaria dia a dia, mês a mês, ano a ano. Mas não é isso 

o que acontece – quanto mais trabalhamos por ela, mais o prazer 

diminui e o desconforto aumenta.

Portanto, trazer aos outros o benefício último da cessação de todo 

o sofrimento e de suas causas é muito mais importante do que propi-

ciar-lhes a felicidade das vidas futuras.

Agora, a coisa mais importante, ainda mais fundamental do que 

isso, é conduzir todos os seres sencientes ao estado perfeito de paz 

da iluminação plena. A iluminação plena, ou budeidade, é o estado 

mental em que todas as falhas cessaram e todas as realizações foram 

consumadas. Trazer a todos os seres sencientes o benefício último da 

iluminação plena é o mais importante de tudo.

Para cumprir essa tarefa de conduzir todos os seres sencientes à 

iluminação plena, nós próprios temos que, primeiro, alcançá-la. Para 

isso, precisamos praticar o lamrim, o caminho gradual à iluminação.



	 . . .  l amrim e meditação em vacuidade . . . 	 69

Os três seres
O lamrim contém os caminhos graduais para seres de três capaci-

dades. A motivação de alguém que pratica o caminho gradual do ser 

de pequena capacidade é a de deixar esta vida completamente para 

trás, de cortar o apego a ela totalmente. Essa atitude é desenvolvida 

por meio da meditação no perfeito renascimento humano (como ele 

é extremamente significativo e difícil de ser obtido novamente), em 

impermanência e morte (a morte certamente ocorrerá, ela pode acon-

tecer a qualquer momento e, na hora da morte, nada – nem parentes, 

nem as pessoas ao nosso redor ou nossas posses ou corpo – pode 

beneficiar-nos, a não ser o Dharma), e no sofrimento. Se morrermos 

sem purificar o nosso carma negativo, porque o criamos, renasce- 

remos outra vez em um dos reinos inferiores: nos infernos, no reino 

dos fantasmas famintos ou no dos animais. Se nascermos neles, não 

seremos felizes nem teremos a oportunidade de praticar o Dharma. 

Experimentaremos apenas o sofrimento mais pesado. Por isso, tam-

bém meditamos no carma.

Ao gerar as realizações dessas meditações, eliminamos o apego 

a esta vida. A finalidade dos seres de pequena capacidade é obter 

a felicidade em vidas futuras, como um deva ou um ser humano, 

e, para alcançá-la, praticam a tomada de refúgio e a proteção do 

carma. O mais importante é proteger o carma. Compreendemos 

as deficiências das dez ações não virtuosas15 – o quanto são nocivas 

e como são a causa do sofrimento – e percebemos os benefícios de  

viver segundo os votos de moralidade, entre eles o de abandonar as 

dez não virtudes, o que implica a prática das dez virtudes. Em outras  

 
15 Das dez ações não virtuosas, há três do corpo (matar, roubar e má conduta sexual), quatro da fala (mentir, fala 

divisiva, fala ríspida e fala fútil) e três da mente (cobiça, má intenção ou malícia e visões errôneas). 



70	 . . .  como as coisas e xistem . . .

palavras, protegemos o carma e praticamos moralidade para alcançar 

a felicidade das vidas futuras.

Os seres de média capacidade, baseados na motivação de cortar 

o apego a esta vida, eliminam o apego ao samsara como um todo, 

a todas as suas perfeições ou alegrias. Eles não têm o menor inte- 

resse no samsara ou em sua felicidade, e geram renúncia à totali-

dade do samsara por meio da meditação nas suas deficiências: os 

sofrimentos samsáricos gerais e os sofrimentos específicos dos rei-

nos dos devas e dos humanos.

Eles têm o objetivo de alcançar a liberação para si mesmos, a libe-

ração do samsara ou, em outras palavras, a liberação da verdade do 

sofrimento e da verdade da causa do sofrimento. Para obter a libe-

ração para nós mesmos, praticamos os treinamentos superiores da 

moralidade e da concentração, ou seja, shamatha ou calma permanên-

cia. Em seguida, com base neles, praticamos o treinamento supe- 

rior do insight extraordinário. A prática do ser de média capacidade 

também baseia-se na prática das dez virtudes, relacionada ao ser de 

baixa capacidade. A diferença é o objetivo.

Os seres de grande capacidade, havendo renunciado totalmente 

ao seu próprio samsara, vêem-no como um lugar deflagrado. Eles, 

então, voltam o olhar para o contínuo sofrimento dos outros no 

samsara e geram grande compaixão, pois consideram insuportável 

que os seres sencientes experimentem tais sofrimentos. Vê-los so- 

frendo assim é como vê-los presos em um incêndio. Não há felicidade 

em absoluto, nem mesmo por um segundo. Eles sentem uma com-

paixão insuportável quando vêem como os outros sofrem.

Essa compaixão que constata o sofrimento dos outros no 

samsara torna-se a razão para gerar o desejo altruísta de libertar os 



	 . . .  l amrim e meditação em vacuidade . . . 	 71

seres sencientes de todo o sofrimento e suas causas. Para fazermos 

isso, temos que ser capazes de enxergar todos os diferentes níveis 

mentais dos seres sencientes. Tomemos os médicos como exem-

plo. Eles não podem curar perfeitamente seus pacientes se não co- 

nhecerem todas as doenças que os acometem e todos os tratamentos 

que devem ser aplicados em situações específicas, ou até simultanea-

mente, para eliminar a enfermidade. Os médicos têm que saber cada 

um dos diagnósticos e cada um dos tratamentos para serem capazes 

de curar completamente seus pacientes. Do mesmo modo, precisa-

mos compreender todos os diferentes níveis da mente e característi-

cas dos seres sencientes, bem como todos os métodos necessários 

para guiá-los, para que possamos libertá-los de todos os seus sofri-

mentos e obscurecimentos e conduzi-los à felicidade incomparável 

da iluminação plena. Já que apenas a mente onisciente pode ver todas 

essas coisas, temos que obtê-la para o benefício de todos, para livrá-

los dos seus sofrimentos e guiá-los à iluminação.

A compaixão torna-se o motivo para a geração da bodhicitta, o 

desejo altruísta de alcançar a iluminação para todos os seres senci-

entes. Esta é a motivação dos seres de grande capacidade. O objetivo 

desses seres é atingir a iluminação, ou a grande liberação, para o 

benefício dos seres sencientes. Com essa meta em vista, eles praticam 

o método da conduta do bodhisattva, as seis paramitas, e, além disso, 

aqueles que praticam o tantra também seguem o caminho tântrico. 

Desse modo, eles praticam o método e a sabedoria juntos.

A prática das seis paramitas e do tantra por um ser de grande 

capacidade baseia-se tanto na prática dos três treinamentos supe-

riores do ser de média capacidade, como na proteção do carma 

e na preservação da moralidade das dez virtudes, práticas do 



72	 . . .  como as coisas e xistem . . .

ser de pequena capacidade.

Além desses três tipos de seres, há aqueles que vivem apenas para 

a felicidade desta vida. Eles são seres ordinários e não têm capacidade 

real. Seres comuns são aqueles que não tentam obter felicidade além 

desta vida e trabalham somente para o contentamento dela. O obje-

tivo deles não é nada especial, não sendo superior ao dos animais. 

Porcos, bodes, vacas, tigres, ratos e até formigas e outros insetos 

pequenos são competentes o bastante para encontrar comida e con-

forto, bem como para destruir os inimigos que lhes causam mal.

Seres como esses, que trabalham apenas para o conforto desta 

vida, são os seres ordinários. Este não é o verdadeiro significado da 

vida humana. Até animais, seres não humanos, conseguem fazer 

isso. O verdadeiro e supremo significado da vida humana é praticar, 

com bodhicitta, o caminho das seis paramitas a fim de alcançar a 

iluminação para os seres sencientes. Inferior a isso é a liberação para 

si mesmo, e, abaixo, a felicidade das vidas futuras, a felicidade de 

longo prazo além desta vida.

Se ouvimos os ensinamentos do Dharma para alcançar a ilumi-

nação para todos os seres sencientes, isso se torna uma causa para 

alcançar a iluminação para todos eles. Se ouvimos o Dharma apenas 

para obter a liberação para nós mesmos, isso se torna causa apenas 

para esse fim e não para alcançar a iluminação. Se ouvimos o Dharma 

para lograr a felicidade das vidas futuras, isso se torna causa apenas 

para isso e não para a iluminação ou a liberação para si mesmo.

Agora, se escutamos o Dharma somente para a felicidade desta 

vida, para obter poder mundano ou uma boa reputação, mesmo que 

o tema seja o Dharma, o ensinamento do Buda, a nossa ação de ouvi-



	 . . .  l amrim e meditação em vacuidade . . . 	 73

lo não se torna Dharma. Mesmo que esse seja o assunto, a ação de 

ouvir o ensinamento não se torna Dharma porque a motivação não 

é Dharma. É uma motivação não virtuosa de preocupação mundana, 

de apego que se agarra a esta vida.

Além de ouvir o Dharma, qualquer ação realizada com preocu-

pação mundana para obter somente a felicidade desta vida torna-se 

não virtuosa. Como Lama Atisha explicou, o resultado das ações 

não virtuosas é o renascimento nos reinos infernais, dos fantas-

mas famintos ou dos animais.

Agora, somos capazes de ver como a felicidade e o sofrimento vêm 

da nossa mente, não de fora. Eles têm origem nas nossas atitudes posi- 

tivas ou negativas na vida cotidiana. Isso depende de como pensa- 

mos, de como vivemos o nosso dia a dia. Primeiro de tudo, a nossa 

felicidade e sofrimento não são coisas que não têm uma causa. Não há 

um criador externo que as produza. Ambos, felicidade e sofrimento, 

são somente criações da nossa própria mente na dependência das 

nossas atitudes positivas e negativas.

Nagarjuna disse que as ações nascidas da ignorância, da raiva e do 

apego são não virtudes e que todos os seres migratórios em sofri-

mento originam-se delas. Isso significa que todos os seres infernais, 

fantasmas famintos e animais surgem dessas não virtudes. Ações 

nascidas ou motivadas pelas mentes de não ignorância, não ódio e 

não apego são virtuosas. A partir dessas ações virtuosas, originam-se 

todos os seres migratórios felizes.

De manhã até a noite, vinte e quatro horas por dia, tudo depende 

da nossa atitude. Quando temos uma atitude positiva, produz-se 

como resultado a felicidade; de uma atitude negativa, o resultado é 



74	 . . .  como as coisas e xistem . . .

o sofrimento. A felicidade que experimentamos a cada dia vem das 

nossas atitudes positivas, enquanto o sofrimento tem origem nas 

nossas atitudes negativas. Portanto, como somos nós os criadores, 

temos uma grande liberdade. Já que depende somente da nossa 

mente, temos a grande liberdade de interromper o sofrimento e de 

alcançar a felicidade, abandonando a não virtude e transformando 

a nossa mente em virtude.

Como Chiu-Nan existe

A criadora do samsara, de todo o sofrimento e de suas causas, do 

carma e de todos os outros pensamentos perturbadores é a ignorân-

cia, o conceito da existência verdadeira. Essa é a raiz em si de todo o 

samsara, de todos os problemas, da verdade do sofrimento e de suas 

causas, do carma e de todas as aflições mentais restantes, como a 

ignorância que desconhece o Dharma, o apego e a raiva. A raiz em si 

é a ignorância que não conhece a natureza última do eu ou do ser. A 

raiz em si é o conceito de um ser verdadeiramente existente. Reco- 

nhecer isso com precisão, sem erro, é de suma importância. Caso 

contrário, não há maneira de escaparmos do sofrimento samsárico. 

A não ser que reconheçamos a raiz, não há como cortá-la.

Tomemos Chiu-Nan16 como exemplo. Quando há estes agre-

gados, esta associação específica de corpo e mente, mas não há o 

pensamento de rotulá-los “Chiu-Nan”, a Chiu-Nan não existe. Ainda  

que os agregados estejam presentes, quando não há nenhum pen- 

samento que os rotule “Chiu-Nan”, Chiu-Nan não existe naquele 

momento. E mesmo que o pensamento de rotular “Chiu-Nan” exis-

tisse na mente dos seus pais, caso não houvesse agregados para serem 

16 Chiu-Nan Lai organizou os ensinamentos no Templo da Grande Iluminação (Great Enlightenment Temple). 



	 . . .  l amrim e meditação em vacuidade . . . 	 75

rotulados, Chiu-Nan também não existiria naquele momento.

Temos que primeiro entender isso claramente. Quando há agrega-

dos, mas não há o pensamento de rotulá-los “Chiu-Nan”, a Chiu-Nan 

não existe. Quando há o pensamento de rotular “Chiu-Nan”, mas não 

há agregados, a Chiu-Nan também não existe.

A Chiu-Nan passa a existir apenas quando a base, os agregados, 

estão ali juntamente com o pensamento que os rotula “Chiu-Nan”. 

Apenas nesse momento a Chiu-Nan existe. Então, a Chiu-Nan existe 

na dependência da base, a associação entre o corpo e a mente, e 

a mente dos seus pais (ou de qualquer outra pessoa) que a rotule 

“Chiu-Nan”. A Chiu-Nan existe na dependência destas duas: a base e 

a mente que rotula “Chiu-Nan”.

Podemos ver que Chiu-Nan é meramente imputada pela mente. 

Ela existe como meramente imputada pela mente na dependên-

cia daqueles agregados. A Chiu-Nan é vazia de existência 

própria. Essa é a sua realidade.

Quando vemos ou pensamos em Chiu-Nan, isso ocorre na 

dependência daqueles agregados particulares que rotulamos “Chiu-

Nan”. Não vemos a Chiu-Nan primeiro. Vemos, inicialmente, aquela 

base determinada, aqueles agregados particulares e, ao vê-los, decidi-

mos pelo rótulo específico “Chiu-Nan”. Logo, não vemos a Chiu-Nan 

primeiro, mas sim a base e depois a rotulamos “Chiu-Nan”. Somente 

depois que rotulamos “Chiu-Nan” é que a Chiu-Nan aparece para 

nós. Antes de aplicarmos o rótulo, ela não aparece. O surgimento da 

Chiu-Nan só ocorre depois que rotulamos a base.

Porém, quando a Chiu-Nan aparece, ela não surge como sendo 

apenas imputada pela nossa mente. Quando olhamos para a Chiu-



76	 . . .  como as coisas e xistem . . .

Nan ou pensamos nela, não sabemos ou nos esquecemos de que a 

Chiu-Nan é meramente imputada. Depois que rotulamos “Chiu-

Nan”, quando Chiu-Nan surge para nós, ela não parece ser mera-

mente imputada. Parece ser algo real, algo além daquilo que é 

meramente imputado. Há algo extra, uma Chiu-Nan não rotulada, 

que é o completo oposto da realidade. A Chiu-Nan rotulada é a reali- 

dade, mas, quando ela aparece para nós, não é dessa forma.

Vemos uma Chiu-Nan não rotulada, independente. Vemos a Chiu-

Nan, mas em um aspecto que não é meramente imputado. Chiu-Nan 

é meramente imputada, mas, além daquela Chiu-Nan meramente 

rotulada, há algo extra, como uma toalha cobrindo uma mesa. A 

Chiu-Nan meramente imputada não aparece para nós. A Chiu-Nan 

que aparece é algo diferente, algo não rotulado, independente.

Como a Chiu-Nan aparece para nós contradiz completamente a 

realidade de como ela existe, a saber, como sendo meramente imputa-

da pela nossa própria mente. Essa aparição de uma Chiu-Nan não rotu- 

lada, uma Chiu-Nan real, uma Chiu-Nan existente por si mesma, é 

falsa. É falsa porque contradiz a realidade. Se estivesse em linha com 

a realidade, não seria falsa; mas, porque é o contrário da realidade de 

como a Chiu-Nan existe, é falsa. Então, este é o objeto a ser refutado.

Vendo uma cobra ao anoitecer

Imagine que, ao anoitecer, você vê uma corda colorida enrolada 

na rua. Devido ao modo como a corda está enrolada e porque você 

não consegue enxergar claramente no crepúsculo, assim que vê essa 

forma pela primeira vez, você a rotula “cobra”. Após rotulá-la “cobra”, 

uma cobra aparece para você. Você não está ciente ou se esquece de 

que a cobra que aparece é meramente imputada pela sua própria 



	 . . .  l amrim e meditação em vacuidade . . . 	 77

mente. Você não está consciente disso porque a cobra não aparece 

para você como meramente imputada.

Primeiro, você enxerga, no cair da noite, uma forma indistinta 

enrolada. Antes que você aplique o rótulo “cobra”, não há a aparição 

de uma cobra para você. Só depois de rotulá-la “cobra” e de acreditar 

no seu próprio rótulo é que a cobra surge. A cobra não parece ser 

meramente imputada. Ela parece ser real, uma cobra não rotulada, 

independente. Ela parece ter existência por si mesma.

Este é um exemplo fácil de compreender. Não há uma cobra real ali; 

não há uma cobra não rotulada, independente. Aqui, neste caso, não 

há sequer uma cobra. Você não pode encontrar a cobra em nenhuma 

das partes da corda ou mesmo no agrupamento de todas as partes. 

Você não pode encontrar a cobra em lugar algum. Você rotula “cobra” 

e ela então aparece para você como uma cobra, mas essa cobra não 

parece ser meramente imputada; ela parece ser não rotulada. A cobra 

surge para você, o observador, como uma cobra não rotulada, inde-

pendente, até que você a ilumine com uma lanterna e veja claramente 

que é uma corda. Até esse momento, uma cobra não rotulada e inde-

pendente surge para os seus sentidos, para a sua mente. Você é capaz 

de ver que isso é completamente falso.

Como o eu existe

Podemos agora relacionar esse exemplo ao eu. Nós rotulamos 

“eu” na dependência dos nossos agregados. Depois que rotula- 

mos “eu”, acreditamos nesse rótulo e o eu aparece para nós. O pen- 

samento que rotula “eu” não é a ignorância raiz do samsara. Esse 

pensamento não está errado.

Antes de mais nada, fica claro que, quando falamos “meu corpo” ou 



78	 . . .  como as coisas e xistem . . .

“minha mente”, o eu é o possuidor e o corpo e a mente são as posses. 

O possuidor e a posse não podem ser um; eles são diferentes. Portan-

to, a minha mente não é o eu – a mente é a posse e o eu é o possuidor. 

Como o eu é o recebedor e esses agregados são o que é recebido, eles 

não são um; são distintos.

Nenhum dos cinco agregados é o eu. O agregado da forma não 

é o eu, a sensação não é o eu, a discriminação não é o eu, os fatores 

composicionais não são o eu e a consciência não é o eu. Nem mesmo 

o agrupamento de todos os cinco agregados é o eu. O eu não pode 

ser encontrado em lugar algum nesses agregados, desde o topo da 

cabeça até os dedos dos pés. O eu não existe em lugar nenhum, do 

topo da cabeça aos dedos dos pés. Ele não está nem dentro, nem fora 

do corpo. O eu não existe em parte alguma deste corpo e desta mente. 

Não podemos encontrá-lo em lugar nenhum.

Porém, há um eu neste templo. Eu estou neste templo por uma 

única razão: o fato dos meus agregados, a associação entre o meu 

corpo e a minha mente, estarem aqui agora neste templo. Só por 

isso acredito que “neste momento, eu estou aqui neste templo”. É 

um conceito, uma ideia. Porque os meus agregados estão aqui, eu 

acredito: “Eu estou aqui neste templo”, mas esses agregados não são 

o eu, porque eles são a base a ser rotulada “eu” e o eu não pode ser 

encontrado em nenhum lugar neles. Não há um eu em parte alguma 

desses agregados. Primeiro, compreenda isso claramente.

Então, o que é o eu? Como ele existe? Torna-se algo extremamente 

tênue, extremamente sutil. Não há um eu nesses agregados, mas há 

um eu neste templo. O eu não é nada além daquilo que é meramente 

imputado pela mente. Essa é a realidade. É isso o que a visão Prasangi-



	 . . .  l amrim e meditação em vacuidade . . . 	 79

ka chama de surgimento dependente sutil, algo muito difícil de ser reali- 

zado. O eu existe de um modo extremamente sutil. É tão sutil que é 

fácil pensar que ele não existe em absoluto e cair no niilismo. Pode 

ser muito perigoso. A visão Prasangika do surgimento dependente 

é muito sutil. Não significa que o eu não exista, mas é como se ele não 

existisse. É extremamente tênue, extremamente sutil.

Essa é a realidade do eu, mas ele não aparece para nós dessa 

maneira. Ele aparece como uma outra coisa: algo concreto, não rotu- 

lado, independente, real. Depois que o eu é imputado, por que ele 

parece ser verdadeiramente existente? Por que ele não aparece como 

meramente imputado? Por que ele não surge para nós conforme a 

realidade? Por que ele se manifesta como o oposto – como não ro- 

tulado e existente por si mesmo?

A raiz do samsara

O pensamento que rotula “eu” na dependência dos agregados 

não é a ignorância raiz do samsara. Quando o eu surge para nós, ele 

parece ter existência própria, o completo oposto de ser meramente 

rotulado. A continuidade posterior do pensamento que rotula “eu” 

começa a acreditar que esse eu, que é rotulado, tem uma existência 

por si mesmo ou uma existência verdadeira. A mente para a qual o 

eu verdadeiramente existente aparece ainda não é a raiz do samsara. 

A raiz do samsara é o pensamento que acredita que “este eu ver-

dadeiramente existente que aparece para mim é real”. Sempre que 

começamos a acreditar que o eu verdadeiramente existente é real, 

trata-se do conceito de existência verdadeira e é esta a raiz do samsara. 

Esse pensamento que acredita que o eu não é meramente rotulado, 



80	 . . .  como as coisas e xistem . . .

mas tem uma existência própria, é a raiz do samsara. Apenas esse 

pensamento que acredita que isso seja verdade é a raiz do samsara.

As concepções errôneas que acreditam que o eu é permanente, 

que existe sozinho ou com sua própria liberdade, sem depender da 

continuidade dos agregados, não são a raiz do samsara. A raiz do 

samsara é apenas aquele pensamento. Depois que o rótulo “eu” foi 

dado, quando a continuidade daquele pensamento começa a acre- 

ditar que o eu tem uma existência por si mesmo, isto é a raiz  

do samsara. 

O que faz com que o eu, que é meramente imputado, apareça 

como verdadeiramente existente? A nossa ignorância passada dei-

xou uma impressão no nosso contínuo mental e ela é projetada, 

da mesma forma que um projetor mostra um filme em uma tela 

ou uma televisão transmite pessoas brigando, dançando, entre ou- 

tras coisas. A impressão deixada no nosso contínuo mental pela 

ignorância passada projeta, ou adorna, a existência verdadeira no 

eu meramente imputado. Vemos um eu concreto, e é isso o que a 

impressão mental deixada pela ignorância projetou no mero eu. Isso 

é uma completa alucinação.

Como já disse a vocês antes, lembrem-se de como o relógio é rotu- 

lado em outro rótulo, que, por sua vez, é rotulado em outro. Essa 

é a realidade, mas, para nós, há um relógio concreto que existe por 

si mesmo. Essa alucinação de um relógio concreto, de um relógio 

com existência inerente, é, na verdade, projetada pelas impressões 

deixadas pela ignorância prévia. Este corpo e mente reais, este corpo 

e mente que existem por si mesmos, são projetados pela ignorância. 

Este templo como algo real por si mesmo, como algo concreto e 



	 . . .  l amrim e meditação em vacuidade . . . 	 81

independente, é projetado a partir da nossa mente, de uma impressão 

deixada pela nossa ignorância passada. A existência verdadeira ador-

na o templo meramente imputado e é assim que ele se torna um tem-

plo concreto. A aparência desse templo concreto é uma alucinação 

– ela não existe. O templo existe, mas o que é esse templo que existe? 

O templo meramente rotulado existe, mas o templo concreto não. 

Este templo não rotulado, concreto e real, existente por si mesmo, é 

um adorno ou uma projeção, e isto é a alucinação.

Acontece o mesmo com qualquer objeto. Ao olhar para uma flor, 

vemos uma flor concreta, algo real com existência própria. De novo, 

isso é a alucinação. A flor real existente por si mesma é projetada, ou 

adornada, na flor meramente rotulada pela impressão deixada na 

nossa mente pela ignorância que acredita na existência verdadeira. 

Nós colocamos uma flor realmente existente na mera flor.

Nós adornamos todas as coisas meramente rotuladas com todas 

essas coisas concretas, com todas essas coisas verdadeiramente exis-

tentes. Nós colocamos existência verdadeira em tudo. Adornamos 

tudo o que é meramente rotulado com existência verdadeira. Enco-

brimos tudo com existência verdadeira. Essa alucinação é projetada 

pela mente, pela impressão deixada pela ignorância. Este templo 

não existe por si mesmo, ele não existe independentemente. O carro 

verdadeiramente existente, o carro real com existência própria, não 

existe; ele é completamente vazio. O eu inerentemente real por si 

mesmo, o carro real por si mesmo, a rua real por si mesma, a casa 

real por si mesma, a loja real por si mesma – na verdade, todas essas 

coisas são completamente vazias. O que existe é o que é meramente 

imputado – apenas isso. Você agora consegue perceber como, na 

realidade, as coisas são vazias.



82	 . . .  como as coisas e xistem . . .

Como meditar em vacuidade
Para meditar, é preciso olhar para o eu. Ainda que ele pareça ser 

real por si mesmo, isso é uma projeção. Pense: “Isto é uma projeção. 

Este eu verdadeiramente existente é projetado no mero eu pela minha 

mente, pela impressão deixada pela ignorância”. Esteja ciente de que 

esse eu real, esse eu verdadeiramente existente, é uma alucinação. 

Pense: “Este é o objeto a ser refutado”. Um eu verdadeiramente exis-

tente aparece para você, mas, no seu coração, você está consciente 

de que esse é o objeto a ser refutado. Trata-se de uma projeção da 

impressão deixada pela mente alucinada da ignorância. O ponto é 

reconhecer que isso é uma alucinação, que se trata do objeto a ser 

refutado. Quando a sua mente pensa: “Isto é uma alucinação”, surge 

o pensamento de que, na realidade, o eu é vazio.

O mesmo vale para todos os objetos externos que você vê. Ao 

olhar para uma mesa, ela parece ser algo completamente real por si 

mesma, mas isso é uma alucinação, o objeto a ser refutado. Na rea- 

lidade, a mesa não está ali. Quando você olha para uma flor, pense: 

“Esta flor real que aparece por si mesma, que tem existência própria, 

é uma projeção, uma alucinação. Na realidade, ela não existe”.

Se você praticar a atenção plena de que tudo o que parece existir 

por si mesmo é uma alucinação, você está praticando continuamente 

a atenção consciente da vacuidade. Isso se torna, naturalmente, a 

atenção consciente da vacuidade. Quanto mais objetos você observar, 

mais você terá consciência da vacuidade; quanto maior a quanti-

dade de nomes em que você pensar, mais você terá consciência da 

vacuidade; quanto mais objetos você vir ou possuir, mais meditação 

em vacuidade você praticará. Essa meditação torna-se muito podero- 



	 . . .  l amrim e meditação em vacuidade . . . 	 83

sa, uma meditação muito eficaz em vacuidade.

Você agora pode perceber a grande diferença entre a sua vida e a 

realidade. É como a diferença entre a terra e o céu. O modo como 

você vive a sua vida, como cria as coisas e acredita nelas, é o completo 

oposto da realidade. A realidade é a vacuidade.

Dedicação

Pense: “Devido a todos os méritos vazios dos três tempos – passa-

do, presente e futuro – acumulados por mim e por todos os outros 

seres, que o eu vazio alcance a iluminação vazia e conduza os seres 

sencientes vazios àquela iluminação vazia”.

Dedique os méritos consciente daquilo que acabei de descrever 

sobre a alucinação. Esse modo de dedicação é puro, no sentido de não 

ser maculado pelo conceito da existência verdadeira. Esse mérito não 

pode ser posteriormente destruído pela raiva ou por visões errôneas.

É muito importante saber como dedicar o mérito. Caso contrário, 

ainda que você se esforce muito na sua motivação e na própria ação 

de acumulá-lo, se a dedicação não for feita corretamente, o seu mérito 

pode ser destruído pela raiva ou por visões errôneas.

Templo da Grande Iluminação, Nova York 

8 de setembro de 1990



. . . 4. . .
Diferentes maneiras de olhar  

para as coisas

Não cometa nenhuma ação não virtuosa, 

Faça apenas ações virtuosas perfeitas, 

Domine completamente a sua mente – 

Este é o ensinamento do Buda.

Meditação em impermanência e vacuidade

Olhe para o eu, a ação, o objeto, o amigo, o inimigo, o estranho, o 

corpo e as posses – todas essas coisas são transitórias por natureza, 

mudando a cada segundo devido a causas e condições. Elas não são 

definitivas, no sentido de que você pode tê-las a todo momento, de 

que durarão para sempre. Portanto, não há motivo para permitir que 

a raiva, a mente insatisfeita do desejo, o conceito de permanência e 

outros conceitos equivocados aflorem.

Tudo – aquilo chamado de “eu”, “ação” ou “objeto”, os nomes que 

dizemos e ouvimos – é rotulado. Quando falamos, falamos rotu- 

lando uma base. De manhã até a noite, tudo o que pensamos, falamos 

ou ouvimos é rotulado. Pensamos em coisas que rotulamos. Falamos 

sobre coisas que rotulamos. Ouvimos coisas que rotulamos. Todas 



	 . . .  diferentes maneir as de olhar par a as coisas . . . 	85

as coisas, todas as palavras mostram que são vazias de existência 

própria. Tudo, cada palavra revela que é um surgimento dependente, 

meramente imputado pela mente na dependência da sua base. Tudo 

é assim. O modo como cada uma dessas coisas existe é sendo mera-

mente imputada pela mente na dependência da sua base.

Como cada uma das coisas que pensamos, falamos ou ouvimos 

é um surgimento dependente, tudo é vazio de existência própria. 

O eu, a ação, o objeto, os objetos do sentido, o samsara e o nirva-

na, a verdade do sofrimento e a verdade da causa do sofrimento, a 

verdade da cessação do sofrimento e a verdade do caminho, tudo é 

vazio de existência inerente.

Tenha consciência de que todas estas coisas – o eu, a ação, todos 

os cinco objetos dos sentidos, o samsara, o nirvana, a verdade do 

sofrimento, a verdade da causa do sofrimento, a verdade da ces-

sação, a verdade do caminho – são vazias. Concentre-se nisso de 

forma unifocada, observando a natureza das coisas, que é vazia. Essa 

é a maneira de meditar na Essência da Sabedoria17, a essência de todo 

o Buddhadharma e, especialmente, de todos os ensinamentos da  

Prajnaparamita, a Sabedoria que foi além.

O modo como as coisas existem é sendo meramente imputadas 

pela mente. Isso é tudo. A existência verdadeira adorna ou é projeta-

da no eu meramente rotulado, nas ações meramente rotuladas, nos 

objetos meramente rotulados, na verdade do sofrimento e na verdade 

da causa do sofrimento meramente rotuladas, na verdade da ces-

sação do sofrimento e na verdade do caminho meramente rotuladas. 

Porque a existência verdadeira é projetada em todas essas coisas, elas 

parecem concretas e reais, no sentido de terem existência própria. A  

 17 O Sutra do Coração; ver o apêndice deste livro. 



86	 . . .  como as coisas e xistem . . .

começar pelo eu real, todas essas coisas que parecem existir por si 

mesmas, não rotuladas e independentes, são alucinações. A ver-

dadeira existência de todas elas é projetada pela nossa própria 

mente, pela nossa ignorância, e essas coisas verdadeiramente exis-

tentes são todas alucinações.

Acreditar que o modo como elas aparecem é verdadeiro bloqueia 

a nossa percepção da realidade delas, que é vacuidade apenas (Sct: 

shunyata; Tib: tong-pa-nyid)18.

Concentre-se nisso por um tempo, começando com o eu real que 

surge por si mesmo. Foque a sua mente na sua percepção das coi-

sas como reais, como possuindo existência própria. Depois, pense: 

“Todas essas aparências são projetadas pela ignorância, pelo conceito 

da existência verdadeira. Elas são todas alucinações”. Aplique a pala-

vra “alucinação” a essas coisas, e então medite sobre o significado de 

alucinação com relação àquilo que você percebe, àquilo que aparece 

para você. Reconheça o que é a alucinação e pense sobre o significado 

dela. Concentre-se intensamente nisso.

Olhando para a alucinação

Também podemos olhar para as coisas com os nossos olhos aber-

tos e meditar no significado da alucinação. Na realidade, todas as 

formas são meramente imputadas, mas elas não aparecem para nós 

dessa maneira; parecem ter existência por si mesmas, parecem ser 

formas reais, independentes. Com os seus olhos abertos, olhe para 

uma forma e pense: “Isto é uma projeção da minha ignorância. Isto 

é uma alucinação”. Enquanto você olha para as coisas com os olhos  

 
18 O apenas, que geralmente não aparece na expressão em português, enfatiza que aquilo que está sendo referido 

é a ausência de existência verdadeira ao invés da vacuidade ordinária, o espaço vazio, o vácuo.



	 . . .  diferentes maneir as de olhar par a as coisas . . . 	87

abertos, medite no significado da alucinação.

Reconheça o objeto a ser refutado. Olhe o que surge para você. 

Olhar para um objeto significa olhar para a sua percepção dele, 

para aquilo que aparece para a sua mente. Não há nenhum objeto 

existente, a não ser aquele que surge para a sua mente. Ele é uma 

visão da sua própria mente. Olhar para um objeto significa olhar 

para a sua própria visão dele, que é um produto do nível ou da quali- 

dade atual da sua mente. O quão pura ou impura é a sua visão do 

objeto está completamente relacionado à qualidade da sua mente, se 

ela é pura ou impura. E isso se aplica a como você vê todas as coisas: 

pessoas, edifícios, objetos sagrados etc.

Olhar para um objeto significa olhar para uma criação da sua 

própria mente. Uma forma é algo que tem cor e formato e pode ser 

vista pelo olho. Há diferentes definições de forma. Sons, cheiros, 

gostos e objetos tangíveis também são classificados como for-

mas, mas, aqui, estamos falando sobre a forma específica do 

objeto do sentido da visão.

De modo geral, “forma” é rotulada em algo que tem cor e for-

mato, é substancial e é um objeto do sentido da visão. Ainda que 

essa seja a realidade da forma, ela não aparece como meramente 

imputada. Ela surge como se tivesse natureza verdadeira, existência 

própria. Uma cobertura de existência verdadeira é projetada pela 

ignorância na mera forma. Então, enquanto você olha para as coisas, 

pense: “Isto é uma projeção da minha ignorância. Isto é uma alu-

cinação”. Sem fechar os olhos, observe as coisas e medite sobre o 

significado da alucinação.

Olhe para o que não existe e para o que existe. Se você não for capaz 



88	 . . .  como as coisas e xistem . . .

de distinguir entre ambos, pergunte-se: “Como as coisas aparecem 

para mim? Esta forma aparece para mim como rotulada ou não rotu- 

lada?” Se ela surge para você como não rotulada, isso é uma aluci-

nação, porque formas não rotuladas não existem. Se é uma forma, ela 

tem que ser rotulada “forma” pela mente. Esse é o único modo como 

ela pode existir. Se ela parece ser não rotulada, significa que é uma 

alucinação. Você então medita no significado da alucinação.

Como um sonho

Outra maneira de meditar facilmente em vacuidade é pensar: “Isto 

é um sonho”. Isso pode facilitar a compreensão de como essas formas 

verdadeiramente existentes – você como o meditador, o edifício, as 

luzes – são vazias. Para sentir a vacuidade, você olha para as formas 

do edifício ou das luzes como coisas em um sonho. Para sentir a 

vacuidade do edifício, das luzes e de todas essas outras coisas que 

parecem ser formas reais por si mesmas, olhe para elas e rotule: “Isto é 

um sonho e eu estou sonhando. Estou sonhando que estou no Templo 

da Grande Iluminação em Nova York. Estou sonhando que vejo todas 

estas estátuas, altares, luzes, edifícios e pessoas”.

Para sentir a vacuidade, rotule: “Estou sonhando”. É como se você 

estivesse sonhando, mas a diferença é que você reconhece o sonho 

como um sonho. Você deve compreender que o “isto é um sonho” 

significa que essas coisas não existem. Não quer dizer que você o 

meditador, o edifício, as luzes e o altar não existam, mas sim que 

essas coisas que aparecem como mais do que meramente imputadas 

não existem. Tentar ver que elas são vazias é o ponto principal. Você 

está tentando ver o meditador verdadeiramente existente e as outras 



	 . . .  diferentes maneir as de olhar par a as coisas . . . 	89

formas verdadeiramente existentes, que são vazios, como vazios.

Do ponto de vista da mente convencional, ou da mente que tudo 

obscurece, do ponto de vista da ignorância, isto é um edifício, isto é 

uma luz e isto um altar. Ainda que todos sejam rotulados ou mera-

mente imputados, eles parecem ser não rotulados, parecem existir 

por si mesmos. A existência verdadeira é projetada no mero eu e em 

todas as outras coisas. Ainda que elas existam em mero nome, estão 

encobertas pela existência verdadeira projetada pela impressão dei- 

xada pela ignorância no nosso contínuo mental. Na realidade, todas 

elas são alucinações. São todas, em verdade, completamente vazias.

Na vacuidade, não há coisas como você e eu. Não há isto e aquilo. 

Não há nada na vacuidade. Não há samsara, liberação, inferno, ilu-

minação, carma negativo, bom carma. Não há ganho, não há perda. 

Não há, na vacuidade, ganhar ou perder um amigo.

Essas coisas existem apenas sob a visão da mente que obscurece 

ao rotular “ganho” e “perda”, ao rotular “ganhar um amigo” e “perder 

um amigo”, ao rotular “iluminação” e “inferno”, ao rotular “libera- 

ção” e “samsara”, ao rotular “virtude” e “não virtude”.

Na vacuidade, não há leste e oeste. Não há eu nem ele ou ela, uma 

outra pessoa separada. Não há aqui e lá.

Pode ser útil meditar dessa maneira quando surgir um problema na 

sua vida. Essa é uma grande proteção psicológica, que interrompe a 

depressão e também a criação de carma negativo pesado.

O eu no espaço

Outro modo de meditar em vacuidade é pensar sobre o eu no 

espaço. Pense que o eu, a sua identidade, que você sente no centro do 



90	 . . .  como as coisas e xistem . . .

seu peito, está lá no espaço, sem nenhuma relação com o seu corpo 

físico. Pense: “Estou lá no espaço”.

Para a maioria de nós, especialmente porque não realizamos a 

vacuidade, que é a natureza última do eu, quando pensamos sobre 

ele, pensamos o tempo todo no eu que não existe, no eu real. Como 

não realizamos a vacuidade do eu, não temos outra escolha – não 

somos capazes de ver ou apreender o mero eu. Quando pensamos 

no eu, pensamos sobre um eu real por si mesmo, verdadeiramente 

existente, que, no entanto, não existe.

Pense: “Eu estou lá no espaço”. Pense que aquilo que você geral-

mente sente no seu peito está lá fora, no espaço. Enquanto você 

se concentra nesse eu no espaço, que você sente como real, use o 

raciocínio lógico: “Este eu é meramente imputado pela minha 

mente”. Aplique essa lógica diretamente ao eu. Veja qual é o efeito 

de aplicar a lógica do surgimento dependente, o rei da lógica, 

diretamente neste eu real.

Quando você usa a lógica do surgimento dependente neste 

eu que parece real por si mesmo, você percebe que ele se torna 

vazio. Há, imediatamente, uma mudança na sua percepção dele. 

O que antes parecia ser real por si mesmo é, agora, vazio. Não está 

lá. Ele está vazio bem ali.

Outro raciocínio lógico que você pode usar neste eu real é pen-

sar: “Este eu não é verdadeiramente existente”. O efeito deve ser o 

mesmo: você vê que ele é vazio. Isso também pode ser útil. É um 

pouco parecido com a meditação do dharmakaya nas sadhanas do 

Tantra de Ação, como nyung-nä, ou do Tantra Ioga Superior. De fato, 

essa meditação pode ser útil para isso.



	 . . .  diferentes maneir as de olhar par a as coisas . . . 	91

Você também pode fazer a mesma meditação sempre que sen-

tir que o eu está dentro do seu corpo – no seu cérebro, peito, nos 

seus canais ou chakras ou em qualquer outro lugar. Usando esse 

raciocínio lógico, você pode analisar se esse eu existe ou não. 

Se, por meio do raciocínio, você descobrir que ele não existe, 

então verá que ele é vazio.

Se o eu estivesse realmente em um local específico do seu corpo 

ou da sua mente, como você sente estar, isso significaria que o eu é 

verdadeiramente existente. Nesse caso, não haveria como usar a lógi-

ca da originação dependente porque o eu não seria um surgimento 

dependente. Em outras palavras, se houvesse um eu localizado em 

algum lugar do corpo, da mente ou da associação entre o corpo e a 

mente, se o eu que aparece para nós fosse verdadeiro, significaria que 

ele é verdadeiramente existente. Se o eu pudesse ser encontrado em 

algum lugar, isso significaria que ele é verdadeiramente existente. Se o 

eu fosse verdadeiramente existente, não haveria como aplicar a lógica 

da originação dependente nele, pois ele não existiria desse modo.

Ao analisar dessa forma, você deveria ser capaz de encontrar o eu. 

Mas, na realidade, embora no início pareça que você pode encon-

trá-lo, assim que começa a analisar logicamente se ele existe ou não 

como parece existir, surge, imediatamente, uma incerteza. Tão logo 

você aplica a lógica do surgimento dependente sobre aquilo que 

parece ser o eu real por si mesmo, ele se torna imediatamente duvi-

doso. Quanto mais você analisa, mais incerto o eu real por si mesmo 

se torna. Isso prova que não há um eu assim. Não há um eu no corpo 

ou dentro dele, na consciência, ou mesmo no agrupamento desses 

agregados. Esse eu não está em lugar algum. Isso prova que esse eu 

não está em lugar algum nesses agregados.



92	 . . .  como as coisas e xistem . . .

Verdade convencional equivocada
A mente de um ser mundano, alguém que não realizou a vacuidade, é 

capaz de discriminar entre a verdade convencional correta e a verdade 

convencional equivocada. Contudo, a mente de um ser mundano não 

consegue reconhecer o objeto a ser refutado, a saber, que aquilo que 

parece existir por si mesmo é alucinação.

Como eu mencionei anteriormente19, os ensinamentos do Cami-

nho do Meio descrevem as diferentes visões com o seguinte exem-

plo. Um mágico usa o poder de mantras ou de substâncias para fazer 

com que um palácio feito de joias ou um belo homem ou mulher 

surjam. As pessoas na plateia, cuja visão foi alterada pelos mantras ou 

pelas substâncias, não sabem que aquilo que vêem é um truque feito 

pelo mágico, e então acreditam que o que aparece para elas é real. As 

mesmas coisas aparecem para a visão do mágico, mas ele não acredi- 

ta serem verdadeiras. Já um terceiro não vê a alucinação porque a sua 

mente não foi afetada pelo poder dos mantras ou das substâncias. 

Existem essas três categorias de pessoas.

As pessoas do público podem descobrir mais tarde que o con-

ceito delas estava errado, que aquilo que viram era uma aluci-

nação, um truque do mágico.

Para os seres mundanos, o eu, os agregados e os objetos dos 

sentidos, que existem em mero nome, aparecem como existentes 

por si mesmos, e eles acreditam que isso é verdade. Na visão 

deles, o fato de que as coisas existem por si mesmas é uma ver-

dade convencional correta.

Os seres arya, por sua vez, possuem a sabedoria que vê diretamente 

ou compreende que, como todas as coisas são meramente imputa-

19 Veja pg. 42



	 . . .  diferentes maneir as de olhar par a as coisas . . . 	93

das, elas são vazias de existência por si mesmas. Contudo, quando 

eles não estão em equilíbrio meditativo na vacuidade, ainda que as 

coisas apareçam para eles como tendo existência própria, esses seres 

transcendentes dotados da sabedoria que percebe diretamente tudo 

como vazio não se apegam a essa aparência como verdadeira. Eles 

têm uma visão dualista porque ainda retêm as impressões deixa-

das pela ignorância, as quais projetam a existência verdadeira em 

coisas meramente rotuladas. Contudo, eles não se apegam a essa 

visão como verdadeira. Como o mágico, os seres arya vêem a aluci-

nação, mas não acreditam nela20.

Os budas purificaram completamente até mesmo as alucinações 

sutis, os obscurecimentos sutis, as impressões deixadas no contínuo 

mental pela ignorância e o conceito de existência verdadeira.

Na visão das mentes dos seres mundanos, as coisas rotuladas 

parecem não rotuladas, parecem ter existência própria. Eles consi- 

deram essa a visão correta.

Devido a uma febre ou doença hepática, as pessoas podem ver uma 

montanha branca nevada como sendo amarela ou, devido à doença 

do vento, como azul. Porque os seus sentidos foram afetados por dro-

gas, alguém pode pensar que há muitas pessoas conversando, embora 

a sua casa esteja vazia. Após comerem datura, as pessoas podem ver 

o chão encher-se de minhocas. Seres mundanos percebem que essas 

visões são erradas, que elas não existem na realidade. Eles compreen-

dem que há uma verdade convencional errada e uma correta.

Contudo, na visão dos seres superiores, aqueles que realizaram  

a vacuidade, tudo que aparece para a mente de um ser mundano 

é errado: tudo é verdade convencional errada. Na visão dos seres 

20 Devido a um problema de gravação, 45 minutos do ensinamento foram perdidos a partir deste ponto.



94	 . . .  como as coisas e xistem . . .

arya, tudo que aparece para a mente dos seres mundanos é equivo-

cado. Também é um equívoco ver as coisas como tendo existência 

por si mesmas, ou existência inerente; é uma verdade convencio- 

nal errada. Os seres mundanos discriminam entre o certo e o erra-

do, mas, na visão dos seres arya, tudo que aparece para as mentes 

dos seres mundanos é errado.

Templo da Grande Iluminação, Nova York

9 de setembro de 1990   





. . . 5 . . .

Meramente rotulado 

Reconhecendo o objeto a ser refutado

Para nós, este eu sempre aparece como inerentemente existente 

ou real. Tudo sempre aparece como inerentemente existente. 

Tudo sempre aparece como o objeto a ser refutado. Dizer apenas 

“este eu” é o bastante para fazer com que o objeto a ser refutado 

apareça. Não precisamos descrever a existência verdadeira ou 

qualquer outra coisa. Para a maioria de nós, quando dizemos ape-

nas “eu”, acreditamos que aquilo que aparece para nós é o eu verda-

deiramente existente.

O agregado da forma não é esse eu, o agregado da sensação não é 

esse eu, o agregado da discriminação não é esse eu, os agregados dos 

fatores composicionais não são esse eu e o agregado da consciência 

não é esse eu. O termo agregados composicionais, ou fatores mentais 

compostos, refere-se a todos os 51 fatores mentais21 com exceção da 

sensação e da discriminação. O que eles compõem ou formam são os 

seus próprios resultados, a sua própria continuidade. Por exemplo, 

21  Para uma descrição dos 51 fatores mentais, ver Meditation on Emptiness, pg: 238-68.



	 . . .  mer amente rotul ado . . . 	 97

já que a consciência de hoje produz a consciência de amanhã, aquela 

compõe ou forma o resultado desta.

Até mesmo o agrupamento de todos os cinco agregados não é o eu, 

porque ele é a base a ser rotulada “eu”. Fica claro que esse agrupamen-

to não é o eu. Ele não existe em lugar algum nesses agregados, nem no 

corpo, nem na mente, nem mesmo no agrupamento dos agregados. 

Esta é uma maneira clara de meditar em vacuidade, permitindo-nos 

compreender a base e o rótulo.

Contudo, isso não significa que o eu não exista. Ele existe. A razão 

de haver um eu é a existência dos agregados, a associação entre o cor-

po e a mente. Apenas por causa disso acreditamos na existência do eu.

Outro modo de meditar em vacuidade é perguntar-se: “O que 

estou fazendo agora?” Você responde: “Eu estou sentado”. Então, 

pergunte-se: “Por que digo que estou sentado?” “Não há nenhuma 

outra razão para acreditar que eu estou sentado a não ser o fato de 

que o meu corpo realiza a ação de sentar-se”. E quando você diz: 

“Estou pensando” ou “estou ouvindo os ensinamentos”, por que você 

acredita que é você que está pensando ou ouvindo os ensinamentos? 

Não há outra razão a não ser o fato de que a sua mente está pensando 

ou ouvindo os ensinamentos.

Esse tipo de meditação ajuda-nos a reconhecer o objeto a ser refuta-

do. É somente porque os agregados estão sentados, em pé, comendo, 

bebendo ou dormindo que acreditamos “eu estou sentado”, “eu estou 

em pé”, “eu estou comendo”, “eu estou bebendo” ou “eu estou dor-

mindo”. O eu é meramente imputado na dependência dos agregados 

e das ações dos agregados.

Com esse raciocínio, há, subitamente, uma grande mudança na sua 



98	 . . .  como as coisas e xistem . . .

visão do eu. O eu concreto, o eu real de repente torna-se vazio bem 

ali. O eu real por si mesmo que aparecia anteriormente não está mais 

lá. Quando você não faz esse raciocínio, tudo retorna, e o eu, que é 

meramente imputado, aparece como real.

A análise da natureza do eu por meio da existência dos agregados 

e de suas ações ajuda-nos a perceber com cada vez mais clareza o 

que o eu emocional é de fato. O eu que parece ser real por si mesmo é 

completamente vazio; ele não existe. Quando a sua mente se distrair, 

observe novamente como o eu aparece e aplique o raciocínio. Ao 

analisar, você mais uma vez não encontrará o eu real, aquele eu emo-

cional. Não ser capaz de localizá-lo é um sinal de que ele não existe.

Você não consegue encontrar o eu nesses agregados. Nenhum 

desses agregados é o eu e não há um eu neles. Contudo, isso não sig-

nifica que o eu não exista. Ele existe. Há um eu neste templo. Durante 

este tempo em que os agregados estão neste templo, acreditamos: 

“Estou aqui neste templo”. Apenas por causa disso, acreditamos: 

“Estou neste templo”. E acreditamos que “eu estou ouvindo” ou “eu 

estou falando” – ou “eu estou cansado” ou “eu estou dormindo” na 

medida em que esta palestra sem fim não acaba!

Reconhecendo a alucinação

As diferentes meditações que mencionei podem ser usadas para 

meditar em vacuidade, para perceber a natureza do eu. Observe 

como as coisas aparecem para você. Elas surgem como reais, como 

existentes por si mesmas. O ponto mais importante é pensar que 

isso é uma alucinação, uma projeção. Uma câmera grava diversas 

atividades, como lutas; se você tem energia elétrica e um projetor, 



	 . . .  mer amente rotul ado . . . 	 99

pode projetar a gravação numa tela. Porém, o que você vê na tela não 

é real. Você pode ver milhares de pessoas lutando na tela da televisão, 

mas não há ninguém realmente nela. O que aparece não é real, não 

é verdade. Exatamente como a câmera que grava as imagens em um 

filme, a ignorância deixa impressões no nosso contínuo mental e nós 

então projetamos existência verdadeira nas coisas que vivenciamos.

O ponto principal a ser meditado é que a projeção da existência 

verdadeira é uma alucinação. Quando você pensa sobre a alucinação, 

o entendimento de que todas essas coisas são vazias deve entrar no 

seu coração; elas não existem. Isso não significa que o edifício não 

exista, mas o edifício verdadeiramente existente, o edifício que parece 

existir por si mesmo, esse não existe. Ele é completamente vazio. Essa 

é a vacuidade ou a natureza última do edifício.

O restante – o ser, a ação, o objeto, todas as lojas, a cidade intei-

ra – é assim também. Tudo o que existe está encoberto por essa 

alucinação de existência verdadeira. Quando você reconhece 

a alucinação, o entendimento de que tudo é vazio deve entrar no 

seu coração. Você deve então praticar a atenção consciente dessa 

vacuidade. Não apenas durante as suas meditações, mas enquanto 

você trabalha, no seu dia a dia, lembre-se constantemente de prati-

car essa atenção consciente. Observe como as coisas aparecem para 

você: todas elas surgem como não rotuladas, o que significa que 

são projeções, alucinações. Elas são vazias. Você não precisa de 

fato dizer a palavra “vazias”, pois, ao dizer que essas coisas não ro- 

tuladas são alucinações, o entendimento de que são vazias surgirá 

naturalmente no seu coração.

Com essa atenção consciente, vá fazer compras. Você se levanta, 



100	 . . .  como as coisas e xistem . . .

coloca os seus sapatos e, com essa atenção, entra no seu carro. Você 

percorre as ruas com o reconhecimento de que as coisas verdadeira-

mente existentes que surgem para você são alucinações. Após reco-

nhecer que o eu que parece real é uma alucinação, você compreende 

que ele é vazio. Então, esse eu vazio caminha pelas ruas vazias para 

as lojas vazias. Na realidade, tudo é assim.

Tudo é meramente rotulado

“Eu” é meramente imputado a esses agregados. Nenhum dos cinco 

agregados é os agregados de modo geral. Até mesmo o agrupamento 

de todos os cinco agregados não é os agregados de modo geral e sim a 

base a ser rotulada “agregados de modo geral”. Portanto, “agregados” 

também é meramente imputado neles.

Com relação ao agregado da forma, nenhuma parte do corpo 

é o agregado da forma, e mesmo o conjunto de todas as partes do 

corpo não é o agregado da forma. “Agregado da forma” é mera-

mente imputado neste corpo.

Do mesmo modo, cada um dos agregados é meramente imputado 

à sua própria base. Por exemplo, “agregado da consciência” é mera-

mente imputado no fator mental particular cuja principal função é 

ver a essência de um objeto, e que continua de uma vida para a outra, 

levando consigo as impressões deixadas pelo carma. Esse fenômeno 

é rotulado “consciência”.

Com relação à cabeça, a boca não é a cabeça, o nariz não é a cabeça, 

o cérebro não é a cabeça, as orelhas não são a cabeça. Nenhuma parte 

da cabeça é a cabeça. Mesmo o agrupamento de todas as partes da 

cabeça não é a cabeça; ele é a base a ser rotulada “cabeça”. Cada parte 



	 . . .  mer amente rotul ado . . . 	 101

da cabeça – boca, nariz, cérebro, orelha – é meramente rotulada em 

outro rótulo, e este rótulo é dado a outro rótulo.

“Braço” é rotulado neste objeto em particular, mas cada parte do 

braço não é o braço, e mesmo o conjunto de todas as partes não é o 

braço. Como todo o agrupamento é a base a ser rotulada “braço”, ele 

não é o braço. Novamente, cada parte também é rotulada em outro 

rótulo. O mesmo ocorre com a perna. Cada parte da perna, como a 

coxa, não é a perna, e mesmo o agrupamento de todas as suas partes 

não é a perna. Esse conjunto é a base a ser rotulada “perna”. Cada 

parte é rotulada em sua própria base.

Assim acontece até o nível atômico, e até mesmo o átomo é rotula-

do. Cada partícula do átomo não é o átomo, e o grupo de partículas é 

a base a ser rotulada “átomo”. E até mesmo as partículas dos átomos 

são rotuladas em suas próprias bases.

Desde o eu e os agregados até o nível das partículas atômicas, tudo 

é rotulado em um outro rótulo. Algo é imputado a uma base, que 

por sua vez é rotulado em outra base, e esta base é então rotulada 

em outra base. Tudo existe por meio de rótulos. Tudo é um rótulo, a 

começar pelos nossos agregados. Então, partindo do eu e dos agrega-

dos até o nível das partículas atômicas, tudo é completamente vazio 

de existência própria. As coisas concretas que aparecem para nós são 

alucinações. O eu e os agregados reais, concretos, verdadeiramente 

existentes são alucinações.

O mesmo vale para este templo. Nenhuma das partes do templo é 

o templo. Mesmo o conjunto de todas as partes não é o templo; ele é a 

base a ser rotulada “templo”. Então, o templo é completamente vazio 

de existência por si mesmo.



102	 . . .  como as coisas e xistem . . .

Com relação ao teto, cada parte do teto não é o teto, e mesmo o 

agrupamento de todas as partes do teto não é o teto, já que o conjun-

to é a base a ser rotulada “teto”. Quanto à janela, cada parte não é a 

janela, e mesmo o agrupamento de todas a partes não é a janela, pois 

ele é a base a ser rotulada “janela”.

A realidade do templo, do teto e da janela é algo completamente 

diferente do que nós normalmente pensamos ser o templo, o teto e 

a janela. Quando analisamos, descobrimos que o modo como eles 

realmente existem é completamente diferente. O tempo todo falamos, 

falamos, falamos e pensamos, pensamos, pensamos e escrevemos, 

escrevemos, escrevemos, mas, ao analisar, descobrimos que a reali- 

dade é algo sobre a qual jamais falamos, jamais pensamos e jamais 

escrevemos. É algo que nunca apareceu para nós.

Tudo é assim. Mesmo o piso é assim. Cada pedaço do piso não é o 

piso, e mesmo o agrupamento de todos os seus pedaços não é o piso, 

já que ele é a base a ser rotulada “piso”. Quando analisamos nova-

mente os pedaços, até o nível dos átomos, o mesmo acontece com os 

átomos e as suas partículas. Porque elas são partículas do átomo, isso 

significa que elas não são o átomo. E mesmo o agrupamento de todas 

as partículas não é o átomo, mas sim a base a ser rotulada “átomo”. 

Então, do templo até o nível atômico, tudo é rotulado. Colocamos 

um rótulo neste rótulo e então colocamos um outro naquele rótulo. 

Colocamos um nome sobre outro nome.

Embora essa seja a realidade, o que aparece para nós é o tem-

plo concreto com um teto concreto, janelas concretas e um piso 

concreto. Aquilo que aparece para nós é algo que existe por si 

mesmo. Isso é uma projeção feita pela ignorância; isso é uma aluci-



	 . . .  mer amente rotul ado . . . 	 103

nação. Na realidade, é vazio.

É assim o dia todo. Construímos uma casa, que é vazia, e comemos 

uma refeição, que é vazia. Casamos com uma esposa ou marido, que é 

vazio, e temos uma criança, que é vazia. Trabalhamos num escritório, 

que é vazio. Ganhamos dinheiro vazio para ir ao supermercado vazio 

comprar comida vazia e retornar à nossa casa vazia.

O eu meramente rotulado nasce de pais meramente rotulados e vai 

à escola meramente rotulada para obter uma educação meramente 

rotulada de um professor meramente rotulado para conseguir um 

diploma meramente rotulado, e depois arrumar um emprego mera-

mente rotulado como um professor meramente rotulado, e então 

se casa com uma esposa ou marido meramente rotulado e tem uma 

criança meramente rotulada. Com dinheiro meramente rotulado, 

o eu meramente rotulado vai à loja meramente rotulada e compra 

coisas meramente rotuladas. O eu meramente rotulado veste roupas 

meramente rotuladas e come comida meramente rotulada. É assim 

do nascimento até a morte, do nascimento meramente rotulado à 

morte meramente rotulada. Tudo – começando com o nascimento e 

terminando com a morte, incluindo o que acontece neste intervalo – é 

meramente rotulado. A realidade é assim.

Lembrando-se da vacuidade na vida cotidiana

Às vezes você pode pensar: “Para que servem estes ensinamentos 

sobre vacuidade? Como essa filosofia pode me ajudar quando tenho 

problemas na minha vida cotidiana?” Pensar conforme esses ensina-

mentos é a meditação mais poderosa para estilhaçar as alucinações. 

Se você for capaz de fazê-lo, é como uma bomba atômica. Os pro-



104	 . . .  como as coisas e xistem . . .

blemas acontecem na sua vida porque você acredita que as aluci-

nações são reais. A maneira mais poderosa e imediata para acabar 

com os problemas é lembrando-se da vacuidade. Você deve recordá-la 

particularmente em situações nas quais há o perigo de suscitar um 

ataque de raiva ou um desejo descontrolado, capaz de criar carma 

negativo pesado e causar grande malefício aos outros.

Quando você tem uma mente muito insatisfeita e não consegue 

aquilo que deseja, você se deprime. Embora você provavelmente 

não se lembre das razões específicas que causaram a sua depressão, 

geralmente há motivos. A depressão ocorre porque você não con-

seguiu aquilo que o seu desejo ou a sua mente egoísta ansiava. A 

depressão acontece quando você não está consciente da vacuidade 

do eu e das outras coisas. Quando você está consciente, quando está 

meditando em vacuidade, não há depressão. Não há como haver 

depressão nesse momento. Ela acontece quando você acredita que 

as alucinações são reais.

É particularmente importante lembrar-se da vacuidade nas situa-

ções da sua vida cotidiana que criam grande confusão, nas quais há 

risco de um grande malefício para você e para os outros seres sen- 

cientes. É muito importante recordar que as coisas que parecem reais 

por si mesmas são projeções, alucinações. Então, medite intensa-

mente que elas são vazias.

Uma maneira de meditar sobre como tudo é vazio é a meditação 

da originação dependente, observando como tudo – o ser, a ação, 

o objeto – é meramente imputado. Esse é um modo de praticar a 

atenção consciente da vacuidade na vida cotidiana. Faça isso durante 

o trabalho, conversando com as pessoas, em reuniões ou em casa 

com a sua família. Faça isso especialmente durante uma conversa com 



	 . . .  mer amente rotul ado . . . 	 105

alguém que esteja reclamando de você ou criticando-o, ou quando 

alguém o elogia, o que leva ao surgimento da delusão do orgulho. 

Medite reiteradamente em vacuidade; medite reiteradamente em 

atenção consciente da originação dependente ou da vacuidade. De 

todo modo, elas são iguais, são uma só meditação.

Medo de perder o eu

Se o medo de perder o eu, a identidade ou os fenômenos externos 

surgir durante a meditação em vacuidade, isso é um ótimo sinal. 

Porém, enquanto bodhisattvas de menor inteligência podem temer 

a experiência da vacuidade, quando bodhisattvas de inteligência 

superior a realizam, eles sentem um êxtase inacreditável, como se 

encontrassem um tesouro precioso que nunca tiveram.

Se você tem medo enquanto analisa a vacuidade, isso significa que 

a sua sensação da vacuidade acerta o alvo na mosca, o conceito de 

existência verdadeira. Significa que a sua meditação está debilitando 

o objeto que a ignorância apreende. Você não deve fugir desse medo. 

Ele é um ótimo sinal, ele é necessário. É um indicador de que a sua 

meditação está atuando no ponto certo. Você deve experimentar o 

medo e ir além dele. Se você permitir que o medo surja e, então, for 

além dele, será capaz de realizar a vacuidade do eu sem qualquer 

obstáculo. Porém, se você interromper o medo no seu surgimento, 

não poderá realizar completamente a vacuidade do eu. Este ponto 

é extremamente importante.

Você pode experimentar a vacuidade com apenas uma breve 

meditação em momentos em que estiver acumulando muitos 

méritos e fazendo purificação intensa, ou quando tiver devoção 



106	 . . .  como as coisas e xistem . . .

profunda ao guru durante os treinamentos da sua mente para visua-

lizá-lo como um buda. Nesses momentos, você pode experimen-

tar a vacuidade ao concentrar-se no significado de somente duas 

ou três palavras sobre ela.

Então, quando o medo surgir, o mais importante é não fugir, mas 

ir além dele. O medo aparece porque você está perdendo o eu, mas, 

na realidade, não há como perdê-lo, já que a continuidade da cons- 

ciência sempre existe – ela chega à iluminação e continua para sem-

pre. Portanto, o eu, que é imputado à consciência, sempre existe. 

Não há como cessá-lo. Não há necessidade de preocupar-se em cair 

no extremo do niilismo, na cessação completa do eu. Ainda que 

pareça que você o está perdendo, não há motivo para se preocupar 

em perdê-lo definitivamente.

O sentimento de que você está perdendo o eu significa que você 

está perdendo o eu verdadeiramente existente, o início da visão da 

vacuidade dele, a vacuidade da sua existência verdadeira. Este ponto 

é muito importante. Quando você experimenta a completa perda do 

eu, você vislumbra o caminho Madhyamaka, o Caminho do Meio.

Você tem se agarrado a algo desde renascimentos sem princípio, 

mas, quando você experimenta a completa perda do eu, de repente 

não há nada em que se agarrar. Desde tempos sem início, você tem 

se segurado a um falso eu, o eu verdadeiramente existente, que não 

existe, e por isso continua no samsara. Como resultado, porque você 

tem se aferrado ao eu verdadeiramente existente, não só não alcançou 

a iluminação, como não conquistou sequer a liberação, a felicidade 

suprema para si mesmo. E você continuará na roda do samsara – 

no reino dos infernos, dos fantasmas famintos, dos animais, dos 

humanos ou dos deuses – até livrar-se desse eu.



	 . . .  mer amente rotul ado . . . 	 107

Enquanto não realizar a vacuidade e cortar essa ignorância que é 

a raiz do samsara, você terá que vagar por ele como tem feito desde 

tempos sem princípio, experimentando sofrimentos sem fim, tais 

como os problemas humanos que o afligem continuamente.

Após realizar a vacuidade, se já não o tiver feito, você deve tentar 

realizar a concentração unifocada. Estude os métodos para superar as 

distrações de dispersão e lassidão e para estabelecer a concentração22. 

Ao aprender e praticar essas técnicas, você será capaz de atingir con-

centração unifocada estável. Com isso, será possível gerar grande 

insight e obter o êxtase arrebatador do corpo e da mente extrema-

mente refinados que advêm da análise da vacuidade.

Tudo vem da mente

Tudo vem da sua própria mente. Já que tudo é meramente imputa-

do e toda imputação vem da nossa própria mente, tudo vem dela. 

Todas as aparências acontecem por meio de rótulos; tudo o que apa-

rece para nós ocorre por meio de rotulação. Novamente, todas as 

aparências da vida vêm da nossa mente.

O surgimento de um amigo vem da nossa mente. Antes que rotu- 

lemos “amigo”, o amigo não aparece. Porque alguém nos ama e é 

gentil conosco, nós o rotulamos “amigo” e ele então aparece para 

nós como um amigo; porque uma outra pessoa não nos ama ou 

nos prejudica, nós a rotulamos “inimigo” e ela então aparece  

para nós como um inimigo. Essas aparências vêm da nossa própria 

mente. Quando o inimigo aparece, um sentimento desagradável toma 

a nossa mente; quando é o amigo, surge uma sensação agradável.  

 
22  Ver, por exemplo, as seções relevantes do Grande tratado sobre os estágios do caminho à iluminação ou Liberação na 

palma da sua mão. 



108	 . . .  como as coisas e xistem . . .

Tudo isso ou é criado pela nossa própria mente, ou tem origem nela.

Sem rotular “cobra”, não há o surgimento da cobra; depois de rotu- 

lar um pedaço de corda ao cair da noite como “cobra”, uma cobra 

aparece. O mesmo ocorre com a pessoa que não sabe que George 

Bush é o presidente dos Estados Unidos. No início, ela vê apenas 

um homem. Depois que alguém lhe diz que ele é o presidente dos 

EUA, então ela também rotula “este é o presidente dos EUA”. Depois 

que ela imputou isso e acreditou em seu próprio rótulo, o presiden-

te dos EUA surge para ela.

É assim o tempo todo, do nascimento até a morte. É assim com 

todo o samsara e nirvana. É assim com tudo o que aparece para nós: 

quando eu vejo você e quando você me vê, quando vemos este templo 

e todas as outras coisas, incluindo o presidente dos EUA. Tudo que 

aparece para nós vem da nossa própria mente.

Este é um ponto importante para lembrarmos na nossa vida coti- 

diana, especialmente em situações nas quais corremos o risco de 

criar confusão, problemas e carma negativo pesado. Se pensarmos 

assim, não há como culpar os outros seres sencientes. Primeiro, 

fazemos a nossa própria interpretação da situação e aplicamos o 

rótulo “bom” ou “ruim” nela. Rotulamos o que aparece para nós 

como ruim, ficamos nervosos e culpamos as outras pessoas. Isso é 

ilógico; não faz nenhum sentido.

Com esse raciocínio, já que tudo o que aparece para nós vem da 

nossa própria mente, não encontramos razão para culpar os outros. 

A maneira como as coisas aparecem para nós depende de como olha-

mos para elas, de como as interpretamos. Então, nós as rotulamos.

Ouvir que o nosso amigo não nos ama mais não é o problema. 

Ouvimos que ele não nos ama mais e interpretamos isso como ruim, 



	 . . .  mer amente rotul ado . . . 	 109

mas isso ainda não é o problema; rotular a situação “ruim” também 

não é o problema. O problema ocorre quando começamos a acredi- 

tar no nosso próprio rótulo, “isso é ruim”. É neste momento que se 

torna um problema e dificulta a nossa vida, não antes.

Você pode ver que apenas rotular a situação “ruim” não é o pro- 

blema. A questão é que, depois que a rotulamos, começamos a acre- 

ditar no nosso próprio rótulo. É isso o que dificulta a vida. Você é 

capaz de entender, agora, como dificuldades desse tipo vêm da nossa 

própria mente, como são uma criação dela.

Produzido pela ignorância

A ignorância que mantém o conceito de existência verdadeira é como 

um fazendeiro; o carma, a ação motivada por essa ignorância, é como 

um campo onde diversos tipos de culturas podem crescer; e a cons- 

ciência, na qual o carma deixa todas as impressões, é como a semente. 

Uma semente minúscula carrega todo o potencial para desenvol- 

ver-se em uma árvore enorme com muitos bilhões de galhos capazes 

de cobrir uma área imensa. Como a semente, a consciência, na qual o 

carma deixa todas as impressões, contém todo o potencial. A cons- 

ciência continuou da sua vida passada para esta e continuará desta 

vida para a sua próxima, levando com ela todas essas impressões.

A impressão deixada na consciência pelo carma é então preparada 

para produzir o seu próprio renascimento, o seu próprio samsara 

futuro, os agregados, por meio do anseio e do aferramento, que 

são como os minerais. Isso se chama devir, que é como a semente 

se preparando para produzir o broto. A próxima vida, ou renasci-

mento, começa com nome e forma, que é como a broto nascido da 

semente. Depois disso, vêm as bases dos sentidos, contato, sensação  



110	 . . .  como as coisas e xistem . . .

 

e envelhecimento e morte23.

A conclusão é que, de manhã até a noite, do nascimento até a morte, 

qual seja a felicidade e o sofrimento que experimentemos e quais 

sejam os objetos bons e ruins que nos apareçam, todos eles vêm da 

nossa consciência, que carrega todas as impressões. Tudo o que apa-

rece para nós desde o nascimento até a morte vem da nossa própria 

consciência. Todas as diferentes experiências que temos de pessoas, 

lugares e objetos do sentido vêm da nossa consciência, que carrega 

as impressões. Não é apenas tudo o que aparece para nós hoje e do 

nosso nascimento até a nossa morte que decorre da nossa consciên-

cia: todo o surgimento do samsara vem dela, que é a nossa própria 

mente. Não só dela, mas também do carma, que é igualmente a nossa 

própria mente. A definição de carma é “a intenção originada da cons- 

ciência principal”. Então, o carma é a nossa própria mente. Tudo vem 

dela, do carma. Não apenas isso, mas tudo o que aparece para nós 

vem da nossa própria mente, da ignorância.

É assim com tudo na nossa vida diária, inclusive com objetos dese-

jáveis e indesejáveis e pessoas que nos ajudam ou prejudicam. Tudo 

vem da nossa própria mente. O carma passado deixa impressões na  

nossa consciência. Então, enquanto dirigimos o nosso carro con-

fortavelmente, um acidente de repente acontece; ou, quando saímos 

do carro, alguém que jamais vimos subitamente atira em nós sem 

razão aparente; ou, enquanto caminhamos em uma rua, alguém  

 
23  Nesses dois parágrafos, Rinpoche descreve os doze elos da originação dependente, que ilustram como a 

ignorância é a raiz do samsara. Os doze elos são os seguintes: ignorância, carma, consciência, anseio, aferra-

mento, devir, renascimento, nome e forma, as seis bases dos sentidos, contato, sensação e envelhecimento e 

morte. Ver The Meaning of Life para um ensinamento detalhado sobre este tema. 



	 . . .  mer amente rotul ado . . . 	 111

aparece inesperadamente e nos dá uma surra. Nesses momentos, a 

impressão deixada pelo carma passado na nossa consciência é con-

cretizada ou manifesta-se, produzindo o surgimento de alguém que 

subitamente atira em nós ou nos dá uma surra.

O mesmo ocorre com a nossa família. Quando alguém torna a 

nossa vida difícil repreendendo-nos, reclamando ou nos agredindo, 

tudo está surgindo da nossa própria mente. É muito bom lembrar-se 

disso quando alguém nos desrespeita ou critica; é ótimo reconhecer 

que isso vem da nossa consciência, do nosso próprio carma, da nossa 

própria ignorância. Isso significa que não há motivo para irritar-se e 

que não há ninguém para culpar.

O mesmo vale para os sofrimentos dos reinos do inferno, dos 

fantasmas famintos e dos animais. Os sofrimentos mais intensos de 

calor nos infernos quentes e de fome e sede no reino dos fantasmas 

famintos manifestam-se todos da nossa consciência, do nosso carma, 

da nossa ignorância. São todos produzidos por ela.

Não conhecemos o carma que criamos. Como não somos capa- 

zes de ver todos os carmas criados por nós, jamais poderemos dizer 

que não teremos lepra, câncer, AIDS, anos em coma ou outros pro- 

blemas sérios. Não podemos afirmar com certeza que não vivencia-

remos problemas pelos quais outras pessoas passam.

Portanto, é extremamente importante praticar o Dharma enquan-

to você está saudável e possui todas as condições necessárias para 

meditar no caminho gradual à iluminação. Você encontrou o cami- 

nho correto e mestres qualificados e, mesmo que não tenha conhe- 

cido esses mestres, ainda tem a oportunidade de fazê-lo. Este é o 

momento certo para praticar, o momento certo para não desper-



112	 . . .  como as coisas e xistem . . .

diçar a sua vida. Esta é a hora para praticar ouvindo, refletindo e 

meditando sobre o caminho à iluminação e para purificar o carma 

negativo, a causa do sofrimento. A coisa mais importante é, tanto 

quanto possível, purificar o carma negativo acumulado no passado e 

não criar mais. Você deve parar de criá-lo tomando votos e vivendo de 

acordo com eles. Desse modo, você acumulará mérito o tempo todo, 

purificará obstáculos passados e não criará novos empecilhos para o 

desenvolvimento da sua mente no caminho. Livre de obstáculos, você 

então se ilumina e pode guiar todos os seres sencientes à iluminação.

Dedicação

Por favor, dedique o mérito [de ter lido este livro] para a gera- 

ção da bodhicitta na sua mente e nas mentes de todos os seres 

sencientes, bem como para aumentar a bodhicitta nas mentes 

daqueles que já a geraram.

Pense: “Devido aos méritos meramente rotulados dos três tempos 

acumulados por mim e pelos outros, que o eu meramente rotulado 

alcance a iluminação meramente rotulada e conduza os seres senci-

entes meramente rotulados a essa iluminação meramente rotulada”.

Templo da Grande Iluminação, Nova York 

9 de setembro de 1990 





. . . Apêndice . . .

O Sutra do Coração da Perfeição da Sabedoria

Eu me prostro diante da Arya Joia Tripla.

Assim ouvi em certa ocasião. O Bhagavan se encontrava em 

Rajagriha, no Monte dos Abutres, com uma grande assembleia 

de monges e bodhisattvas. Naquela ocasião, o Bhagavan estava 

absorto na concentração que examina todos os fenômenos, 

chamada “Profunda Percepção”.

Ao mesmo tempo, o bodhisattva mahasattva arya Avalokiteshvara 

contemplava a própria prática da profunda perfeição da sabedoria e 

via os cinco agregados também como vazios de natureza inerente.

Então, através do poder do Buda, o venerável Shariputra disse ao 

bodhisattva mahasattva arya Avalokiteshvara: “Como deve proceder 

qualquer filho da linhagem que queira dedicar-se à prática das ativi-

dades da profunda perfeição da sabedoria?”

O bodhisattva mahasattva arya Avalokiteshvara respondeu assim 

ao venerável Sharadvatiputra. “Shariputra, qualquer filho ou filha da 

linhagem que queira praticar a atividade da profunda perfeição da 

sabedoria deve contemplá-la da seguinte forma: apreendendo cor-

retamente e repetidas vezes aqueles cinco agregados como também 



	 . . .  apêndice . . . 	 115

vazios de natureza inerente.

“Forma é vazia. Vacuidade é forma. A vacuidade não é nada 

além da forma; a forma também não é nada além da vacuidade. Da 

mesma maneira, sensação, discriminação, fatores composicionais, 

e consciência são vazios.

“Shariputra, assim também, todos os fenômenos são vacuidade; 

não têm características, não são produzidos, não cessam; não são 

imaculados, nem maculados, não diminuem, nem aumentam.

“Assim Shariputra, na vacuidade não há forma, nem sensação, 

nem discriminação, nem fatores composicionais, nem consciência; 

não há olho, nem ouvido, nem nariz, nem língua, nem corpo, nem 

mente; não há forma visual, nem som, nem odor, nem paladar, nem 

objeto tátil, nem fenômeno. Não há elemento do olho e assim por 

diante até e inclusive nenhum elemento da mente nem elemento da 

consciência mental. Não há ignorância, nem extinção da ignorância, 

não há envelhecimento nem morte, nem extinção do envelhecimento 

nem da morte; assim também, não há sofrimento, nem a sua causa, 

nem a sua cessação, nem o caminho; não há a sabedoria exaltada, 

nem realizações, nem fracassos.

“Por isso, Shariputra, como não há realizações, os bodhisattvas 

confiam e permanecem na perfeição da sabedoria, e suas mentes 

isentas de obscurecimentos e de medo transcendem todos os erros 

e alcançam finalmente o nirvana. Todos os budas dos três tempos 

também despertaram inteiramente para a insuperável, perfeita e total 



116	 . . .  como as coisas e xistem . . .

iluminação, por terem se dedicado à perfeição da sabedoria.

“Assim, o mantra da perfeição da sabedoria, o mantra da 

grande sabedoria, o mantra insuperável, o mantra inigualável, o 

mantra que pacifica totalmente todo sofrimento, como não é 

falso, deve ser conhecido como verdadeiro. O mantra da per-

feição da sabedoria é proclamado: TADYATHA [OM] GATE GATE 

PARAGATE PARASAMGATE BODHI SVAHA.

“Shariputra, é assim que o bodhisattva mahasattva deve treinar-se 

na profunda perfeição da sabedoria.”

Então, o Bhagavan surgiu do estado de concentração e louvou o 

bodhisattva mahasattva arya Avalokiteshvara dizendo:

“Muito bem, muito bem, filho da linhagem, é assim mesmo. A 

profunda perfeição da sabedoria deve ser praticada assim como você 

revelou, e até mesmo os tathagatas se alegrarão.”

Quando o Bhagavan disse isto, o venerável Sharadvatiputra, o bodhi-

sattva mahasattva arya Avalokiteshvara, e toda a assembleia ao seu 

redor, juntamente com o mundo de devas, humanos, asuras e espíri-

tos se encheram de alegria e louvaram o que fora dito pelo Bhagavan. 

Colofão:
O Sutra do Coração da Perfeição da Sabedoria: traduzido do tibetano, con-

sultando os comentários hindus e tibetanos e boas traduções anteriores de Gelong 
Thubten Tsultrim (George Churinoff), no primeiro dia de Saka Dawa, 1999, no 
Centro de Meditação Tushita, Dharamsala, Índia. Revisado em 8 de março de 
2001, no deserto do Novo México, EUA. Traduzido para o português pela Ven-
erável Tenzing Kunsang em setembro de 2001, e atualizado em julho de 2004.



	 	 117

. . . Bibliografia . . .

FPMT Education Department. Essential Buddhist Prayers. Portland:

FPMT, 2006.

Gyatso, Tenzin, His Holiness the Dalai Lama. The Meaning of Life. Boston:

Wisdom Publication, 1992.

Hopkins, Jeffrey. Meditation on Emptiness. Boston: Wisdom Publications,

1983.

Pabongka Rinpoche. Liberation in the palm of your hand. Boston: Wisdom Pu- 

        blications, 1991. 

Rabten, Geshe, and Geshe Ngawang Dhargyey. Advice from a Spiritual

Friend. Boston: Wisdom Publications, 1977 and 1996.

Shiwa Lha, Centro. Livro de orações para retiros. Rio de Janeiro, 2014.

Tegchok, Geshe Jampa. The Kindness of Others. Lama Yeshe Wisdom

Archive, 2006.

Tsongkhapa, Lama Je. The Great Treatise on the Stages of the Path to 

Enlightenment. Ithaca: Snow Lion Publications, 2000–4.

Zopa Rinpoche, Lama Thubten. A alegria de compaixão. Boston: Lama

Yeshe Wisdom Archive, 2006. Traduzido pelo Centro Shiwa Lha, 2024.

– Transformando problemas em felicidade. Mauad X; 1ª edição (3 abril 

2010). 

 



. . . Glossário . . .

(Sct = sânscrito; Tib. = tibetano.) 

agregados (Sct: skandha). Os cinco constituintes psicofísicos que 
formam um ser senciente: forma, sensação, atenção discriminativa 
(discriminação), fatores composicionais e consciência.

agregados compostos. Ou fatores composicionais. Este agregado 
engloba todos os outros fatores de uma pessoa não incluídos nos 
quatro agregados de forma, sensação, discriminação e consciência.

altruísmo. Ver bodhicitta.

amor egoísta por si mesmo A atitude egocêntrica de considerar a 
felicidade própria como mais importante do que a dos outros; o 
principal obstáculo para a realização da bodhicitta. 

apego. Um pensamento perturbador que exagera as qualidades 
positivas de um objeto e deseja possuí-lo; uma das seis delusões 
raiz. Ver também delusão. 

asura (Sct). Ou semideus. Um ser do reino dos deuses que desfruta 
de maiores confortos e prazeres do que os seres humanos, mas que 
sofre devido à inveja e aos conflitos. 

Atisha, Lama (982-1054). O famoso mestre indiano que foi ao Tibete 
em 1042 para ajudar na revitalização do budismo e estabeleceu a 
tradição Kadam. O seu texto Luz para o Caminho foi o primeiro texto 
de lamrim. 

bodhicitta (Sct). A determinação altruísta de alcançar a iluminação 
com o único propósito de iluminar todos os seres sencientes. 

bondade amorosa. O desejo de que os outros tenham felicidade e as 
suas causas. 

buda (Sct: buddha). Um ser plenamente iluminado. Alguém que 
purificou todos os obscurecimentos da mente e aperfeiçoou todas 



	 . . .  glossário . . . 	 119

as boas qualidades. Ver também iluminação, Buda Shakyamuni. 

Buda da Compaixão (Sct: Avalokiteshvara; Tib: Chenrezig). O buda da 
compaixão. Uma deidade meditativa masculina que incorpora a 
compaixão plenamente iluminada. Os Dalai Lamas são tidos como 
emanações dessa deidade. 

Buda Shakyamuni (563-483 a.C.). O quarto dos mil budas fundadores 
da era deste mundo atual. Nascido como um príncipe do clã dos 
Shakya no norte da Índia, ele ensinou os caminhos do sutra e do 
tantra até a liberação e a iluminação; fundador do que veio a ser 
conhecido como budismo. (Do Sct: buddha – “plenamente desperto”).

budeidade. Ver iluminação. 

carma (Sct: karma; Tib: lä). Ação; relação de causa e efeito na qual 
ações positivas (virtuosas) produzem felicidade e ações negativas 
(não virtuosas) produzem sofrimento.

compaixão (Sct: karuna). O desejo sincero de que os outros se libertem 
do sofrimento e de suas causas. 

consciência. Ver mente.

contaminação, impureza, poluição. Ver delusão.

delusão (Sct: klesha; Tib: nyön-mong). Um obscurecimento que 
encobre a natureza essencialmente pura da mente, sendo, portanto, 
responsável pelo sofrimento e pela insatisfação; a principal delusão 
é a ignorância, a partir da qual crescem o apego, a raiva, a inveja e 
todas as outras delusões. 

desejo. Ver apego. 

deus. Ver deva. 

deva (Sct). Um deus que vive em um estado de muito conforto e 
prazer nos reinos do desejo, da forma e sem forma. 

Dharma (Sct; Tib: chö). A segunda joia de refúgio. Literalmente, 
“aquilo que mantém ou protege (os seres do sofrimento)” e, 



120	 . . .  como as coisas e xistem . . .

portanto, traz felicidade e nos conduz na direção da liberação e da 
iluminação. No budismo, o Dharma absoluto são as realizações 
obtidas ao longo do caminho à liberação e à iluminação, enquanto o 
Dharma convencional é visto tanto como os ensinamentos do Buda 
quanto como as ações virtuosas.

dharmakaya (Sct; Tib: chö-ku). O corpo da verdade de um buda (o 
outro “corpo” sendo o corpo da forma ou rupakaya); a mente 
onisciente de êxtase de um buda, o resultado do lado da sabedoria 
do caminho. Ele pode ser dividido em corpo de sabedoria (Sct: 
jnanakaya; Tib: ye-she nyi-ku) e corpo de natureza (Sct: svabhavikakaya; 
Tib: ngo-wo nyi-ku). 

discriminação ou reconhecimento. O agregado da discriminação é o 
fator mental que nos permite distinguir uma coisa ou evento de outro.

doença do vento (Tib: lung). O estado no qual o elemento vento no 
corpo está desequilibrado.

Escola do Caminho do Meio. Ver Madhyamaka.

Essência da Sabedoria. Também conhecido como Sutra do Coração; 
veja o apêndice deste livro. Recitado diariamente por muitos 
praticantes budistas, é um dos mais curtos dentre os textos da 
Perfeição da Sabedoria. Ver também Prajnaparamita. 

existência cíclica. Ver samsara. 

existência inerente (ou intrínseca). Aquilo de que os fenômenos 
são vazios; o objeto de negação ou de refutação. Para a ignorância, 
os fenômenos parecem existir de maneira independente, por si 
mesmos, com existência inerente. Ver também vacuidade.

existência verdadeira. O tipo de existência concreta e real por si 
mesma que todas as coisas parecem possuir; na verdade, tudo é 
vazio de existência verdadeira. 

fantasma faminto (Sct: preta; Tib: yi-dag). Uma das seis classes de seres 
samsáricos, os fantasmas famintos experimentam os sofrimentos 
mais intensos de fome e sede. O reino dos preta é um dos três reinos 



	 . . .  glossário . . . 	 121

inferiores da existência cíclica. 

forma. O agregado da forma inclui todos os objetos dos cinco 
sentidos (visão, olfato, audição, paladar e tato) e os quatro elementos 
(terra, água, fogo e ar). 

grande compaixão. Assumir responsabilidade pessoal pela liberação 
dos seres sencientes do sofrimento e de suas causas. 

grande insight. A compreensão meditativa da impermanência e da 
vacuidade que supera a ignorância e leva à liberação. 

Grande Veículo. Ver Mahayana. 

guru (Sct; Tib: lama). Um guia ou professor espiritual. Alguém 
que mostra ao discípulo o caminho à liberação e à iluminação. 
Literalmente, pesado – pesado conhecimento sobre o Dharma. No 
tantra, o professor é visto como inseparável da deidade meditativa e 
das Três Joias de refúgio. 

ignorância. (Sct: avidya; Tib: ma-rig-pa). Literalmente, “não ver” aquilo 
que existe, ou o modo com as coisas existem. Há, basicamente, dois 
tipos: a ignorância do carma e a ignorância da verdade absoluta. É a 
delusão fundamental da qual todas as outras surgem. É o primeiro 
dos doze elos da originação dependente. 

iluminação (Sct: bodhi; Tib: jang-chub). Despertar pleno; budeidade; 
onisciência. O objetivo supremo do budista Mahayana, alcançado 
quando todas as limitações foram removidas da mente e o potencial 
positivo de uma pessoa foi completa e perfeitamente realizado. É um 
estado caracterizado por compaixão, sabedoria e habilidade infinitas. 

impermanência (Tib: mi-tag-pa). Os níveis grosseiro e sutil da 
transitoriedade dos fenômenos. No momento em que as coisas e os 
eventos passam a existir, a desintegração deles já se iniciou. 

impressões. As sementes (ou os potenciais) deixadas pela mente 
devido a ações positivas ou negativas do corpo, da fala e da mente.

inferno (Sct: narak). O reino samsárico com os maiores sofrimentos. 



122	 . . .  como as coisas e xistem . . .

Há oito infernos quentes, oito infernos frios e quatro infernos 
adjacentes ou ocasionais. 

lamrim (tib.). O caminho gradual à iluminação. Uma apresentação 
dos ensinamentos do Buda Shakyamuni como um treinamento 
passo a passo para que o discípulo alcance a iluminação. Ver 
também Atisha. 

liberação (Sct: nirvana ou moksha; tib: nyang-dä ou thar-pa). O estado 
de completa liberdade do samsara; o objetivo do praticante que 
busca a sua própria fuga do sofrimento. “Nirvana inferior” é usado 
para se referir a este estado de liberação para si, enquanto “nirvana 
superior” refere-se à realização suprema da iluminação plena da 
budeidade. O nirvana natural (tib: rang-zhin nyang-dä) é a natureza 
fundamentalmente pura da realidade, onde todas as coisas e 
eventos estão livres de qualquer realidade inerente, intrínseca ou 
independente. 

Madhyamaka (Sct). A Escola do Caminho do Meio da filosofia 
budista; um sistema de análise fundado por Nagarjuna, baseado 
nos sutras prajnaparamita do Buda Shakyamuni, e considerado 
a apresentação suprema da sabedoria da vacuidade. Esta escola 
afirma que todos os fenômenos são originações dependentes e, 
portanto, evita os extremos equivocados de existência própria e 
não existência, ou eternalismo e niilismo. Ela tem duas divisões, 
Svatantrika e Prasangika. Com a Cittamatra, é uma das duas escolas 
Mahayana de filosofia.

Mahayana (Sct). Literalmente, Grande Veículo. É uma das duas 
divisões gerais do budismo. A motivação dos praticantes Mahayana 
para seguir o caminho do Dharma é, principalmente, o desejo 
intenso de que todos os seres sencientes mães sejam liberados da 
existência condicionada, ou samsara, e alcancem a iluminação 
plena da budeidade. O Mahayana tem duas divisões, Paramitayana 
(Sutrayana) e Vajrayana (Tantrayana, Mantrayana). 

Manjushri (Sct; tib: Jam-päl-yang). O bodhisattva (ou buda) da 
sabedoria. Receptor da linha de sabedoria dos ensinamentos de 



	 . . .  glossário . . . 	 123

Buda Shakyamuni, que foram passados a Nagarjuna. 

mantra (Sct). Literalmente, proteção da mente. Mantras são sílabas 
do sânscrito que incorporam as qualidades de uma deidade 
meditacional com a qual estão associados. São geralmente recitados 
durante a prática dessa deidade.

Marpa (Tib.; 1012-1096). Fundador da tradição Kagyu do budismo 
tibetano. Ele foi um famoso mestre tântrico e tradutor, discípulo de 
Naropa e guru de Milarepa. 

meditação (Tib: gom). Familiarização da mente com um objeto 
virtuoso. Há dois tipos, estabilizadora (de absorção) e analítica 
(insight). 

mente (Sct: citta; Tib: sem). Sinônimo de consciência (Sct: vijnana; Tib: 
nam-she) e senciência (Sct: manas; Tib: yi). Definida como aquilo que é 
“clara e cognoscente”; uma entidade sem forma que tem a habilidade 
de perceber os objetos. A mente é dividida em seis consciências 
primárias e 51 fatores mentais. 

meramente rotulado. O significado mais sutil de originação 
dependente; todos os fenômenos existem relativamente, ou 
convencionalmente, como meros rótulos, como meramente 
imputados pela mente. 

mérito. Impressões positivas deixadas na mente por ações virtuosas 
ou dhármicas. A causa principal da felicidade. Quando a acumulação 
de mérito é feita com a acumulação de sabedoria, eventualmente o 
resultado será o rupakaya. Ver também virtude. 

método. Todos os aspectos do caminho à iluminação com a exceção 
daqueles relacionados à vacuidade, associados sobretudo ao 
desenvolvimento de bondade amorosa, compaixão e bodhicitta.

Milarepa (Tib.; 1040-1123). O grande iogue tibetano que atingiu a 
iluminação durante a sua vida sob a tutela do seu guru, Marpa, que 
foi um contemporâneo de Atisha. Um dos fundadores da escola 
Kagyu. 



124	 . . .  como as coisas e xistem . . .

Nagarjuna (Sct). O grande filósofo indiano e adepto do tantra do 
século II, que expôs a filosofia Madhyamaka de vacuidade. Ele é 
um dos seis grandes eruditos indianos conhecidos como os Seis 
Ornamentos. 

não virtude. Carma negativo; aquilo que resulta em sofrimento. 

natureza absoluta. Ver verdade definitiva. 

natureza búdica. A natureza de clara luz da mente que todos os seres 
sencientes têm; o potencial de todos os seres sencientes para iluminar-
se ao removerem os dois obscurecimentos: à liberação e à onisciência.

niilismo. A doutrina de que nada existe; que, por exemplo, não 
há causa e efeito de ações ou vidas passadas e futuras; opõe-se ao 
eternalismo. 

nirvana (Sct; Tib: nyang-dä). Ver liberação. 

nyung-nä. (Tib.). Um retiro de dois dias do Chenrezig de Mil Braços 
que envolve jejum, prosternação e silêncio.

objeto de negação ou refutação (Tib: gag-cha). O que é criado por uma 
consciência que concebe a existência verdadeira; o aparecimento da 
existência inerente. 

obscurecimentos (Sct: avarana). Há duas divisões: obstáculos 
grosseiros (Sct: kleshavarana; Tib: nyön-drib), que previnem a liberação 
do samsara, e obstáculos sutis, que previnem a onisciência (Sct: 
jneyavarana; Tib: she-drib). 

originação dependente. Também chamada de surgimento 
dependente. A maneira como o eu e os fenômenos existem 
convencionalmente como relativos e interdependentes. Eles passam 
a existir na dependência de (1) causas e condições, (2) das suas partes 
e, o mais sutil, (3) da mente que os imputa ou rotula.

originação dependente sutil. Ver meramente rotulado. 

pensamentos perturbadores. Ver delusão.



	 . . .  glossário . . . 	 125

perfeito renascimento humano. O raro estado humano, qualificado 
por oito liberdades e dez fortunas, considerado a condição ideal 
para a prática do Dharma e para atingir a iluminação.

Prajnaparamita (Sct). A perfeição da sabedoria. Os sutras 
prajnaparamita são os ensinamentos do Buda Shakyamuni nos 
quais a sabedoria da vacuidade e o caminho do bodhisattva são 
expostos. São a base da filosofia de Nagarjuna. 

Prasangika Madhyamaka (Sct). A Escola do Caminho do Meio da 
Consequência, uma divisão da Escola do Caminho do Meio da 
filosofia budista. Ver também Madhyamaka e Svatantrika Madhyamaka. 

quatro nobres verdades. O tema do primeiro giro da roda do Dharma 
pelo Buda. As verdades do sofrimento, da origem do sofrimento, da 
cessação do sofrimento e do caminho para a cessação do sofrimento 
como vistas por uma arya. 

raiva. Um pensamento perturbador que exagera as qualidades 
negativas de um objeto e deseja causar-lhe mal; uma das seis 
delusões raiz. Ver também delusão. 

reino da forma. (Sct: rupadhani; Tib: gzugs kyi khams). O segundo dos 
três reinos do samsara, com dezessete classes de deuses. 

reino sem forma. (Sct: ârûpyadhâtu; Tib: gzugs kyi p’ai khams). O mais 
elevado dos três reinos samsáricos, com quatro classes de deuses 
engajados nas meditações sem forma: espaço infinito, consciência 
infinita, nada e pico da existência cíclica. 

renúncia (Tib: nge-jung). Um sentimento sincero de completa aversão 
à existência cíclica, de tal modo que a pessoa anseia, dia e noite, pela 
liberação e engaja nas práticas que a asseguram. O primeiro dos três 
aspectos principais do caminho à iluminação. Ver também bodhicitta 
e vacuidade. 

rinpoche (Tib). Literalmente, “o precioso”. Epíteto para um lama 
encarnado, isto é, para alguém que tomou intencionalmente um 
renascimento na forma humana para beneficiar os seres sencientes 



126	 . . .  como as coisas e xistem . . .

no caminho à iluminação. 

sabedoria. Diferentes níveis de insight na natureza da realidade. 
Há, por exemplo, as três sabedorias: do estudo (“ouvir”), da 
contemplação e da meditação. Em termos da verdade definitiva, há a 
sabedoria que realiza a vacuidade, que liberta os seres da existência 
cíclica e eventualmente os leva à iluminação. A completa e perfeita 
acumulação de sabedoria resulta no dharmakaya. 

sadhana (Sct). Método de realização; instruções passo a passo para 
a prática de meditações relacionadas a uma deidade meditacional 
específica. 

samsara (Sct; Tib: khor-wa). Existência cíclica; os seis reinos da 
existência condicionada, sendo três inferiores – dos infernos, dos 
fantasmas famintos (Sct: preta) e dos animais – e três superiores – 
dos humanos, dos semideuses (Sct: asura) e dos deuses (Sct: sura). 
O ciclo sem princípio e recorrente de morte e renascimento sob o 
controle de delusão e carma, repleto de sofrimento. Também refere-
se aos agregados contaminados de um ser senciente.  

seis delusões raiz. Ignorância, raiva, apego, orgulho, inveja e visões 
errôneas. 

seis paramitas (Sct). Ou seis perfeições. As práticas de um 
bodhisattva. Com base na bodhicitta, um bodhisattva pratica as 
seis perfeições: generosidade, moralidade, paciência, perseverança 
entusiástica, concentração e sabedoria. 

sensação. O agregado da sensação inclui as sensações de prazer, dor 
e neutralidade. 

ser arya (Sct; Tib: ‘phags-pa). Literalmente, nobre. Alguém que 
realizou a sabedoria da vacuidade. 

ser senciente (Tib: sem-chen). Qualquer ser não iluminado; qualquer 
ser cuja mente não está completamente livre da ignorância grosseira 
e sutil. 

shamatha (Sct; Tib: shi-nä). Calmo permanecer; um estado de 



	 . . .  glossário . . . 	 127

concentração no qual a mente é capaz de permanecer constante, 
sem esforço e pelo período desejado, em um objeto de meditação. 

shunyata (Sct). Ver vacuidade. 

sofrimento. Ver verdadeiro sofrimento. 

sofrimento composto pervasivo. O mais sutil dos três tipos de 
sofrimento, refere-se à natureza dos cinco agregados, que são 
contaminados por carma e delusões. 

sura (Sct). Outro termo para deva ou deus. 

sutra (Sct). Os discursos do Buda Shakyamuni; um texto escritural e 
os ensinamentos e práticas que ele contém. 

Svatantrika Madhyamaka (Sct). A Escola do Caminho do Meio da 
Autonomia, uma divisão da Escola do Caminho do Meio da filosofia 
budista. Ver também Madhyamaka e Prasangika Madhyamaka. 

tantra (Sct; Tib: gyü). Literalmente, fio ou continuidade. Os 
ensinamentos secretos do Buda; um texto escritural e os 
ensinamentos e práticas que ele contém. Também chamado 
Vajrayana ou Mantrayana. 

Tantra de Ação (Sct: Kriya Tantra). A primeira das quatro classes 
de tantra, que enfatiza sobretudo atividades externas, tais como 
orações, mudras etc. 

Tantra Ioga Superior (Sct: Anuttara Yoga Tantra). A quarta e suprema 
divisão da prática tântrica, também chamada de Tantra Ioga Maha-
anuttara. Consiste nos estágios da geração e da realização. Por meio 
dessa prática, uma pessoa pode alcançar a iluminação plena em 
uma só vida. 

Tara (Sct; Tib: Drolma). Uma deidade meditacional feminina que 
incorpora a atividade iluminada de todos os budas; geralmente 
referida como a mãe dos budas do passado, presente e futuro. 

transformação do pensamento (Tib: lo-jong). Também conhecida 
como “treinamento da mente” ou “transformação da mente”. Uma 



128	 . . .  como as coisas e xistem . . .

abordagem poderosa para o desenvolvimento da bodhicitta, na 
qual a mente é treinada para usar todas as situações, tanto felizes 
como infelizes, como meio para destruir o autocentramento e o 
autoapego. 

transmissão oral (Tib: lung). A transmissão verbal de um ensinamento, 
prática meditativa ou mantra de guru para discípulo, tendo o guru 
recebido a transmissão de uma linhagem ininterrupta desde a fonte 
original. 

Tsongkhapa, Lama Je (1357-1419). Fundador da tradição Gelug do 
budismo tibetano e revitalizador de muitas linhagens do sutra e do 
tantra e da tradição monástica no Tibete. 

vacuidade (Sct: shunyata). A ausência de todas as ideias falsas sobre 
como as coisas existem; especificamente, a ausência da aparente 
existência própria, independente dos fenômenos. 

Vajrapani (Sct; Tib: Chag-na Dorje). O buda da força. Uma deidade 
meditacional masculina que incorpora a força de todos os seres 
iluminados para realizar os seus objetivos. 

Vajrasattva (Sct; Tib: Dorje Sem-pa). Uma deidade meditacional 
masculina que simboliza a pureza inerente de todos os budas. Uma 
importante prática tântrica de purificação para a remoção dos 
obstáculos criados pelo carma negativo e pela quebra de votos. 

verdade absoluta. Uma das duas verdades, sendo a outra a verdade 
convencional. É a compreensão da natureza suprema ou última das 
coisas e dos eventos, a vacuidade. 

verdade convencional. Ao contrário da verdade absoluta, que é 
a compreensão da natureza suprema da realidade (vacuidade), a 
verdade convencional é aquilo que é verdadeiro para a consciência 
convencional válida. Também é chamada de ocultadora da verdade 
ou a verdade que tudo obscurece porque, embora verdadeira em um 
nível, ela obscurece a natureza absoluta. As verdades convencional e 
absoluta compõem o importante tema da filosofia budista chamado 
duas verdades. Ver também verdade absoluta. 



verdadeira causa do sofrimento. A segunda das quatro nobres 
verdades, refere-se a carma e delusão. 

verdadeira cessação do sofrimento. A terceira das quatro nobres 
verdades, é o estado de liberação do sofrimento e das verdadeiras 
causas do sofrimento. 

verdadeiro caminho. A quarta nobre verdade, refere-se aos métodos 
da prática do Dharma que conduzem os seres sencientes à verdadeira 
cessação do sofrimento. 

verdadeiro sofrimento. A primeira das quatro nobres verdades, 
refere-se ao fato de que tudo está condicionado pelo sofrimento. Há 
três níveis: o sofrimento do sofrimento, o sofrimento da mudança e 
o sofrimento que tudo permeia ou sofrimento pervasivo. 

virtude. Carma positivo; aquilo que resulta em felicidade. Ver 
também mérito. 

Yeshe, Lama (1935-1984). Nascido e educado no Tibete, fugiu para 
a Índia, onde conheceu o seu principal discípulo, Lama Zopa 
Rinpoche. Eles começaram a ensinar os ocidentais no Monastério 
de Kopan, em 1969, e fundaram a Fundação para a Preservação da 
Tradição Mahayana (FPMT, na sigla em inglês), em 1975.  



Lama Yeshe Wisdom Archive

O Lama Yeshe Wisdom Archive (LYWA) é a coleção das obras de Lama 
Thubten Yeshe e Lama Thubten Zopa Rinpoche. O LYWA foi fundado em 
1996 por Lama Zopa Rinpoche, seu diretor espiritual.

Lama Yeshe e Lama Zopa Rinpoche começaram a ensinar no Monastério 
de Kopan, no Nepal, em 1970. Desde então, seus ensinamentos estão sendo 
gravados e transcritos. Atualmente, temos em nossos computadores mais 
de 10.000 horas de áudio digital e cerca de 60.000 páginas de transcrições 
brutas. Muitas gravações, principalmente ensinamentos de Lama Zopa Rin-
poche, ainda precisam ser transcritas, e à medida que Rinpoche continua a 
ensinar, o número de gravações no arquivo aumenta. A maioria de nossas 
transcrições ainda não foi verificada nem editada. 

No LYWA, estamos fazendo todos os esforços para organizar a trans-
crição do que ainda não foi transcrito, editar o que ainda não foi editado e 
realizar muitas outras tarefas detalhadas em seguida. 

O trabalho do Lama Yeshe Wisdom Archive se divide em duas categorias: 
arquivamento e divulgação.

O arquivamento envolve gerenciar as gravações dos ensinamentos de Lama 
Yeshe e Lama Zopa Rinpoche que já foram coletados, reunir gravações 
de ensinamentos dados, mas ainda não enviados para o LYWA, e obter 
gravações dos ensinamentos contínuos, palestras, conselhos etc., de Lama 
Zopa enquanto ele viaja pelo mundo para o benefício de todos. As mídias 
recebidas são catalogadas e armazenadas com segurança, permanecendo 
acessíveis para trabalhos futuros.

Organizamos a transcrição de áudio, adicionamos essas transcrições ao 
banco de dados já existente de ensinamentos, gerenciamos esse banco de 
dados, verificamos as transcrições e as disponibilizamos para editores ou 
outras pessoas que estejam pesquisando ou praticando esses ensinamentos.

Outras atividades de arquivamento incluem trabalhar com vídeos e 
fotografias dos Lamas e digitalizar materiais.

A divulgação envolve disponibilizar os ensinamentos dos Lamas de diver-
sas formas, incluindo publicações para distribuição gratuita, livros à venda 
pela Wisdom Publications, transcrições brevemente editadas, CDs de áudio, 
DVDs, artigos na Mandala e em outras revistas, além do nosso site. Indepen-
dentemente do meio escolhido, os ensinamentos requerem uma quantidade 
significativa de trabalho para serem preparados para distribuição.



Isso é apenas um resumo do que fazemos. O LYWA foi estabelecido prati-
camente sem financiamento inicial e desenvolveu-se exclusivamente a partir 
da gentileza de várias pessoas. Agradecemos sinceramente todos.

O nosso desenvolvimento posterior depende da generosidade daqueles 
que veem o benefício e a necessidade deste trabalho, e ficaremos extrema-
mente gratos com a sua ajuda. Pedimos o seu inestimável apoio. Se você 
deseja fazer uma contribuição para nos ajudar com qualquer uma das tarefas 
acima ou patrocinar livros para distribuição gratuita, entre em contato.

Lama Yeshe Wisdom Archive
info@LamaYeshe.com 
www.LamaYeshe.com 

Fundação para a Preservação da  

Tradição Mahayana

A Fundação para a Preservação da Tradição Mahayana (FPMT, na sigla 
em inglês) foi fundada em 1975 por Lama Thubten Yeshe e Lama Thubten 
Zopa Rinpoche. Trata-se de uma organização internacional de estudos de 
meditação budistas e centros de retiro urbanos e rurais, monastérios, edito-
ras, centros de saúde e outras atividades relacionadas. Atualmente, existem 
cerca de 150 atividades da FPMT em mais de 30 países ao redor do mundo.

A FPMT foi estabelecida para facilitar o estudo e a prática do budismo 
Mahayana em geral, e da tradição tibetana Gelug, fundada no século XV pelo 
grande estudioso, iogue e santo Lama Je Tsongkhapa, em particular.



O que fazer com os  

ensinamentos do Dharma

O Buddhadharma é a verdadeira fonte da felicidade para todos os seres sen-
cientes. Livros como este que você tem nas mãos mostram como colocar os 
ensinamentos em prática e integrá-los à sua vida, obtendo assim a felicidade 
que procura. Portanto, qualquer coisa que contenha ensinamentos do Dhar-
ma ou os nomes de seus professores é mais preciosa do que outros objetos 
materiais e deve ser tratada com respeito. Para evitar criar o carma de não 
encontrar o Dharma novamente em vidas futuras, por favor, não coloque 
livros (ou outros objetos sagrados) no chão ou debaixo de outras coisas, não 
pise ou sente-se sobre eles, ou os utilize para fins mundanos, como apoiar 
mesas instáveis. Eles devem ser mantidos em um lugar limpo e elevado, sepa-
rados de literatura mundana, e envolvidos em pano ao serem transportados. 
Estas são apenas algumas considerações.

Caso precise se desfazer de materiais do Dharma, eles não devem ser 
jogados no lixo, mas queimados de uma maneira especial. Em resumo: não 
incinere esses materiais com outros resíduos, mas sozinhos, e, enquanto 
queimam, recite o mantra OM AH HUM. Conforme a fumaça se espalha, 
visualize que ela permeia todo o espaço, levando a essência do Dharma a 
todos os seres sencientes nos seis reinos samsáricos, purificando as suas 
mentes, aliviando os seus sofrimentos e trazendo-lhes toda a felicidade, até 
e incluindo a iluminação. Algumas pessoas podem achar essa prática um 
pouco incomum, mas ela é feita segundo a tradição. Muito obrigado.

Dedicação
 

A partir do mérito criado ao preparar, ler, refletir e compartilhar este livro 
com outros, que todos os professores do Dharma tenham vidas longas e 
saudáveis, que o Dharma se espalhe por todo o espaço infinito, e que todos 
os seres sencientes alcancem rapidamente a iluminação.

Em qualquer reino, país, área ou lugar onde este livro possa estar, que 
não haja guerra, seca, fome, doença, lesão, desarmonia ou infelicidade. Que 
haja apenas grande prosperidade, que tudo o que for necessário seja obtido 
facilmente, e que todos sejam guiados apenas por professores do Dharma 
perfeitamente qualificados, desfrutem da felicidade do Dharma, tenham 
amor e compaixão por todos os seres sencientes, e apenas beneficiem uns 
aos outros, sem prejudicarem-se.



Lama Thubten Zopa Rinpoche nasceu em Thangme, no Nepal, em 1945. Aos 
três anos de idade, ele foi reconhecido como a reencarnação do Lama de 
Lawudo, que vivera próximo, à vista da casa de Rinpoche em Thangme, em 
Lawudo. A descrição dos primeiros anos de Rinpoche, em suas próprias pala-
vras, encontra-se em seu livro “The Door to Satisfaction”. Aos dez anos, ele foi ao 
Tibete para estudos e meditação no monastério de Domo Geshe Rinpoche, 
localizado próximo a Pagri, até que a ocupação chinesa do Tibete, em 1959, 
forçou-o a abandonar o país buscar refúgio no Butão. Então, Rinpoche foi 
para o campo de refugiados tibetanos em Buxa Duar, localizado na província 
de West Bengal, na Índia, onde ele conheceu Lama Yeshe, que se tornou o seu 
professor mais próximo. Os Lamas foram para o Nepal em 1967 e, ao longo 
dos próximos anos, construíram os Monastérios de Kopan e de Lawudo. Em 
1971, Lama Zopa Rinpoche deu o primeiro dos seus conhecidos cursos de 
retiro de lamrim anuais, que continuam em Kopan até hoje. Em 1974, com 
Lama Yeshe, Rinpoche começou a viajar o mundo para ensinar e estabelecer 
centros de Dharma. Quando Lama Yeshe morreu, em 1984, Rinpoche assu-
miu a posição de diretor espiritual da FPMT, que continuou a prosperar sob 
a sua liderança incomparável. Mais detalhes sobre a vida e o trabalho de Rin-
poche podem ser encontrados no livro “The Lawudo Lama” (“O Lama de Lawu-
do”) e nos website do LYWA e da FPMT. Além de muitos livros do LYWA 
e da FPMT, outros ensinamentos publicados de Rinpoche incluem: Wisdom  
Energy (com Lama Yeshe), Transforming Problems, Ultimate Healing (Cura definiti-
va), Dear Lama Zopa, How to Be Happy, Wholesome Fear, bem como muitas trans-
crições e livretos para prática.

O primeiro encontro de Ailsa Cameron com o budismo foi no Centro de Retiro de 
Tushita, na Índia, em 1983, e, desde então, ela tem-se envolvido com diversas atividades 
na FPMT, sobretudo no que toca ao arquivamento, transcrição e edição dos ensinamen-
tos de Lama Zopa Rinpoche e de Lama Yeshe. Com a Ven. Robina Courtin, ela editou 
“Transforming Problems” (“Transformando problemas”) e “The Door to Satisfaction” (“A 
porta para a satisfação”), de autoria de Lama Zopa Rinpoche, bem como “The Bliss of 
Inner Fire” (“A bem-aventurança da chama interior”), de Lama Yeshe, para a Wisdom 
Publications. Ela também editou “Ultimate Healing” (“Cura definitiva”) e “How to Be 
Happy” (“Como ser feliz”), ambos de Rinpoche, para a Wisdom. Após trabalhar, inicial-
mente, na Índia e no Nepal, ela foi, em 1989, a Hong Kong, para ajudar na organização 
da versão eletrônica do Lama Yeshe Wisdom Archive. Ordenada como monja pela Sua 
Santidade o Dalai Lama em 1987, ela faz parte, desde 1990, da Comunidade de Mon-
jas de Chenrezig, na Austrália. Atualmente, ela é uma editora em tempo integral do 
Lama Yeshe Wisdom Archive, para o qual editou muitos ensinamentos, incluindo “Tea- 
chings from the Mani Retreat”, “Teachings from the Vajrasattva Retreat”, “Teachings from 
the Medicine Buddha Retreat” e “Heart of the Path”.


