


O perfeito renascimento humano



S é r i e  L i n h a g e m  d a  F P M T

A Série Linhagem da FPMT é um conjunto de livros com os ensinamen-
tos de Lama Zopa Rinpoche sobre o caminho gradual à iluminação, extraí-
dos de suas quatro décadas de palestras em torno do tema. Baseado em 
seu próprio texto, O sol dourado que realiza desejos, e em diversos textos 
tradicionais do lamrim, esta série é, em linhas gerais, organizada de acordo 
com os tópicos de Liberação na palma de sua mão. Trata-se do mais extenso 
comentário contemporâneo sobre o lamrim disponível, reunindo a essência 
do Programa Educacional da FPMT. 

A Série Linhagem da FPMT é dedicada à longa vida e perfeita saúde de 
Lama Zopa Rinpoche, à continuidade de seus ensinamentos e à realização 
de todos os seus desejos sagrados.

Que quem quer que veja, toque, leia, lembre-se, fale ou pense nestes livros  
nunca nasça em circunstâncias infelizes, receba apenas renascimentos em  

situações propícias para a perfeita prática do Dharma, conheça apenas  
guias espirituais perfeitamente qualificados, desenvolva a bodhicitta  

rapidamente e atinja imediatamente a iluminação para  
benefício de todos os seres sencientes.



S é r i e  L i n h a g e m  d a  F P M T

Lama Zopa Rinpoche

O perfeito renascimento humano
Liberdade e riqueza no caminho à iluminação

Editado por Gordon McDougall
Editor da série Nicholas Ribush

Tradução para o português do Grupo de Tradutores do Centro Shiwa Lha

Lama Yeshe Wisdom Archive • Boston
www.LamaYeshe.com

Uma organização sem fins lucrativos para  
benefício de todos os seres sencientes e uma afiliada da 

Fundação para a Preservação da Tradição Mahayana 
www.fpmt.org



Título original: The perfect human rebirth –  
Freedom and richness on the path to enlightenment

Publicado pela primeira vez em inglês em 2013
1ª edição em português: 2026

Lama Yeshe Wisdom Archive
PO Box 636

Lincoln
MA 01773, USA

© FPMT 2013

Por favor, não reproduza quaisquer partes deste livro 
de forma alguma sem a nossa permissão.

Tradução para o português: Grupo de Tradutores do Centro Shiwa Lha
Coordenação: Paula Takahashi

Resumo: “Este livro é baseado nos ensinamentos de Lama Zopa Rinpoche sobre o caminho 
gradual à iluminação, ministrados ao longo de quatro décadas, a partir do início dos anos 

1970. Aborda como é raro e precioso receber não apenas um renascimento humano, 
mas um renascimento humano perfeito, com oito liberdades e dez riquezas, as melhores 

condições possíveis para praticar o Dharma.”
—Fornecido pela editora.

ISBN 978-65-83981-01-1

Design da capa: Alexis Teixeira  
Foto da capa e interior de Carol Royce-Wilder:

Lama Zopa Rinpoche no Lago Arrowhead, 1975
Desenho de Lama Zopa Rinpoche

Design de Gopa&Ted2 Inc.

Por favor, entre em contato com o centro shiwa lha 
para outros livros gratuitos.

Centro Shiwa Lha
Rua Ribeiro de Almeida, 23 – Laranjeiras

22240-060 Rio de Janeiro, RJ
Fone: (21) 95101-3849
www.shiwalha.org.br
info@shiwalha.org.br



Índice

Agradecimentos do editor da série	 x

Prefácio do editor	 xii

Prefácio do tradutor	 xvi

	 1	 O que é o Dharma?	 1
O caminho que devemos seguir	 1

O que é o Dharma?	 6
Felicidade e sofrimento vêm da mente	 8

A ciência interna da felicidade	 12
O barco para cruzar o samsara	 15

	2.	 As liberdades	 22
Identificando o perfeito renascimento humano	 22
	 1.	A liberdade de não nascer como um ser dos infernos	 26

Os infernos quentes e os infernos adjacentes	 32
Os infernos frios e ocasionais	 36
Nossa extrema boa sorte de estarmos livres dos infernos	 38

	 2.	A liberdade de não nascer como um fantasma faminto	 39
	 3.	A liberdade de não nascer como um animal	 44
	 4.	A liberdade de não nascer como um deus de longa vida	 47
	 5.	A liberdade de não nascer quando um buda não descendeu	 50
	 6.	A liberdade de não nascer como um bárbaro	 51
	 7.	A liberdade de não nascer como um tolo	 54
	 8.	A liberdade de não nascer como um herege	 55



Í n d i c e     vii

	3.	 As riquezas	 58
	 1.	Nascer como um ser humano	 58
	 2.	Nascer em um país religioso	 59
	 3.	Nascer com órgãos perfeitos	 61
	 4.	Estar livre das cinco negatividades imediatas	 62
	 5.	Ter devoção aos ensinamentos	 64
	 6.	Nascer quando um buda descendeu	 66
	 7.	Nascer quando os ensinamentos foram revelados	 67
	 8.	Nascer quando os ensinamentos completos existem	 68
	 9.	Nascer quando os ensinamentos são seguidos	 72
	10.	Ter as condições necessárias para a prática do Dharma	 76
O propósito de meditar sobre as oito liberdades e as dez riquezas	 78

	4.	 Reflexão sobre o grande benefício  
do perfeito renascimento humano	 81
Os benefícios temporais	 82

Um renascimento humano favorável	 83
O potencial de nos tornarmos o que quisermos	 87
Renascimento em uma terra pura	 89

Os benefícios supremos	 91
Podemos alcançar o nirvana e nos tornar um arhat	 91
Podemos nos tornar um bodhisattva	 92
Podemos nos iluminar nesta mesma vida ou em poucas vidas	 93

Como todos os momentos são benéficos	 97

	5.	 Como as causas são tão difíceis de obter	 100
Esta vida é preciosa porque as causas são difíceis de obter	 100

A dificuldade devido à falta de moralidade	 102
A dificuldade devido à falta de generosidade	 105
A dificuldade devido à raiva e outras delusões	 107
A dificuldade devido à visão errônea	 109

Algumas analogias da dificuldade de obtê-lo	 110

	6.	 É naturalmente difícil obtê-lo	 115
A raridade desta vida	 115

A evolução do mundo humano	 117



viii    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

A raridade desta vida comparada aos outros reinos	 121
Esta vida é rara mesmo comparada à de outros humanos	 125

A brevidade desta vida	 126
Tão pouco da nossa vida é aproveitada para  
a prática do Dharma	 126
Um relâmpago e a vida acabou	 128
A morte pode ocorrer a qualquer momento	 130

	7.	 Afastando-se das preocupações mundanas	 136
Os assuntos insignificantes desta vida	 136

Os oito dharmas mundanos	 142
Não melhor do que os animais	 147
Nossas vidas passadas, presentes e futuras são desperdiçadas	 151
A maior loucura	 153

Extraindo a essência	 156
Afastando-nos das preocupações mundanas	 156
Apenas com um corpo humano precioso  
podemos trilhar o caminho completo	 160

	8.	 Esta vida preciosa	 164
A preciosidade desta vida	 164

Mais preciosa do que uma joia que concede desejos	 165
A preciosidade do corpo humano	 170

Tornando a vida realmente significativa	 172
Votos e purificação	 174

Meditando sobre o lamrim	 178
A bodhicitta é a melhor motivação	 181

Apêndice 1  
Meditação sobre o perfeito renascimento humano	 186

Meditando sobre as oito liberdades e as dez riquezas	 187
Meditação sobre os pontos específicos das oito liberdades  
e das dez riquezas	 189
A liberdade de não ter nascido como um ser dos infernos	 191
A liberdade de não ter nascido como um fantasma faminto	 193
A liberdade de não ter nascido como um animal	 194
A liberdade de não ter nascido como um deus de longa vida	 195



Í n d i c e     ix

A liberdade de não ter nascido quando um buda não descendeu	 196
A liberdade de não ter nascido como um bárbaro	 197
A liberdade de não ter nascido como um tolo	 198
A liberdade de não ter nascido como um herege	 199
Meditação sobre as dez riquezas	 200

Meditando sobre outros aspectos
do perfeito renascimento humano	 204

Apêndice 2  
Como meditar sobre os estágios  
do caminho à iluminação	 205

Instruções para desenvolver realizações espirituais  
relacionadas aos lazeres e às fortunas	 205

Glossário	 207

Bibliografia	 225



Agradecimentos do editor da série

No último título, Como praticar o dharma, de Lama Zopa Rinpoche, 
expliquei em detalhes como surgiu a ideia da Série Linhagem da 

FPMT, da qual este livro faz parte. Por isso, não repetirei aqui tudo o que 
já foi dito.

Em resumo, o objetivo da Série é publicar todos os ensinamentos de lam-
rim dados por Rinpoche em uma sequência de comentários dos pontos-
chave do caminho gradual, tanto para um público geral quanto para um 
leitor mais especializado – meditadores dedicados a alcançar as realizações 
do lamrim e professores em busca de recursos atualizados para ampliar seus 
conhecimentos. Nosso editor, Gordon McDougall, a quem somos profun-
damente gratos, fala mais sobre o processo em seu prefácio.

Em 1996, Rinpoche pediu que eu criasse o Lama Yeshe Wisdom Archive 
como uma entidade independente da FPMT. Em 2007, graças a um doador 
incrivelmente bondoso que nos ofereceu US$ 500 mil em doação equiva-
lente – permitindo-nos contratar a equipe necessária para seguir adiante 
–, traçamos um plano para produzir essa série de comentários intitulada 
Publishing the FPMT Lineage (Publicando a Linhagem da FPMT). Gor-
don assumiu a liderança ao compilar quase quatro décadas de ensinamentos 
de Rinpoche para criar esta série – dando sequência ao trabalho de orga-
nização realizado anteriormente pela Ven. Trisha Donnelly e Tenzin Nam-
drol (Miranda Adams). Mais detalhes sobre o projeto estão disponíveis (em 
inglês) no site do LYWA, na aba “Projetos em andamento”.

Em nossos livros anteriores e em nosso site já citamos detalhadamente 
todas as pessoas que tornaram – e seguem tornando – o LYWA pos-
sível. Logo, também não é necessário repetir aqui. Gostaria, no entanto, 
de agradecer àqueles que apoiaram diretamente a edição e impressão 



Agr a d ec i m en tos  d o  ed i to r  da  s ér i e     xi

deste livro – à Fundação Ran, ao Centro Losang Dragpa, Malásia, ao 
nosso gentil doador novamente, e a todos que fizeram doações equiva- 
lentes para este programa. Ainda temos um longo caminho a percorrer para 
alcançar o valor estabelecido para a doação equivalente, portanto, se você 
quiser apoiar a produção de mais comentários inigualáveis do lamrim de 
Lama Zopa Rinpoche, acesse LamaYeshe.com. Muito obrigado.

Dr. Nicholas Ribush



Prefácio do editor

Quando comecei a coletar material para este livro, a Copa do 
Mundo estava chegando ao fim. Para quem vive na Inglaterra (ou em 

muitos outros países participantes), pareceu que, por mais de um mês, não 
havia nada no mundo além de futebol. Bandeiras vermelhas e brancas ingle-
sas estavam por toda parte e o orgulho nacional era ruidoso – mas que se 
provou, ao final, injustificado. 

Um ano antes, eu era um dos quatrocentos participantes do retiro de cem 
milhões de mani com Lama Zopa Rinpoche, na França. Foi uma experiên-
cia e tanto. Se você já fez algum retiro longo com Rinpoche, sabe que há 
muito Dharma e pouco sono. Desde o início, todos nós sabíamos que Rin-
poche queria que completássemos a recitação aparentemente impossível 
de cem milhões de mantras OM MANI PADME HUM. Alguns de nós 
começaram o retiro com um certo grau de apreensão. Por isso, é muito sig-
nificativo que as palavras introdutórias de Rinpoche sejam justamente as 
que dão início ao primeiro capítulo deste livro, explicando que a verda-
deira razão para nos alegrarmos é possuir este precioso corpo humano, não 
chutar uma bola na rede.

O Dharma, no entanto, não se limita a retiros. Tudo o que fazemos pode 
ser Dharma (não consigo ver como torcer para um time de futebol aplica-se, 
mas estou certo de que é possível). E tudo nasce da compreensão do nosso 
verdadeiro potencial. Essa é a essência dos ensinamentos sobre o perfeito 
renascimento humano.

Geralmente, quando o caminho gradual à iluminação (tib.: lam-rim) é 
apresentado aos estudantes ocidentais, os temas são listados na forma de um 
manual de instruções passo a passo sobre como ser completamente feliz e 
alcançar a iluminação, sendo conferida igual relevância a todos os tópicos. 



P r efác i o  d o  ed i to r     xiii

Embora isso possa ser verdade, é instrutivo conhecer como os textos tradi-
cionais tibetanos dividem o lamrim. Na obra de referência de Lama Tsong-
khapa, O grande tratado sobre os estágios do caminho à iluminação (tib.: 
Lam-rim Chen-mo), e em outras obras de autores que seguem a sua estru-
tura, depois de estabelecer a linhagem e apresentar a importância do pro-
fessor e da sessão meditativa, o corpo principal do texto divide-se em dois: 
apreciar a vida humana de liberdades e riquezas e saber como aproveitá-la. 
Diante disso, podemos perceber que a compreensão e a apreciação do per-
feito renascimento humano são fundamentais em toda a jornada espiritual. 
Como afirma Lama Zopa Rinpoche, elas são a chave que abre a porta para 
o conhecimento.

Considero isso especialmente verdadeiro para o aluno ocidental, já que 
um dos nossos maiores tormentos é a falta de amor-próprio, ou a baixa 
autoestima. Em meio a um estilo de vida extremamente confortável e propí-
cio, mas também altamente competitivo e orientado a resultados, podemos 
nos sentir inadequados e até mesmo inúteis. Estamos tão atarefados que 
esquecemos a razão essencial de estarmos tão ocupados. Os ensinamen-
tos sobre o perfeito renascimento humano funcionam como um alerta. 
Podemos, por meio deles, compreender o quão única é a nossa situação e 
como o nosso potencial é extraordinário. Quando conseguirmos realmente 
perceber isso, teremos o ímpeto para de fato desenvolver nossa mente – o 
propósito dos demais temas do lamrim.

Desde o início, os alunos dos cursos introdutórios de meditação de um 
mês liderados por Lama Zopa Rinpoche no Monastério de Kopan reco-
nheceram a importância de registrar integralmente os ensinamentos de 
Lama Yeshe e de Rinpoche. Ao longo das décadas, reunimos quase dois mil 
deles – desde aulas de uma única noite até retiros completos de três meses. 
A coleção desses ensinamentos foi formalizada em 1996, quando Lama 
Zopa Rinpoche fundou o Lama Yeshe Wisdom Archive (LYWA). Em 
2007, foi lançado o Publishing the FPMT Lineage (Publicando a Linhagem 
da FPMT), um projeto para disponibilizar os ensinamentos de Rinpoche 
sobre o lamrim. O objetivo é extrair tópicos específicos do lamrim de todos 
os ensinamentos gravados, reuni-los, editá-los e publicá-los em uma série de 
comentários detalhados. Até hoje, o LYWA vinha publicando ensinamen-
tos editados de um curso ou de um ensinamento específico, mas, com os 
livros da Série Linhagem da FPMT, ofereceremos uma apresentação abran-
gente de tudo o que Rinpoche disse sobre cada tópico do lamrim.



xiv    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

O perfeito renascimento humano foi produzido nesse formato. Após 
reunir o maior número possível de ensinamentos de Rinpoche sobre o tema, 
eu os organizei em tópicos. Então, utilizando o esquema do livro Libe- 
ração na palma de sua mão, de Pabongka Rinpoche – cuja estrutura Lama 
Zopa Rinpoche seguiu em seus cursos iniciais –, elaborei um texto a partir 
dos diversos ensinamentos anuais de Rinpoche no Monastério de Kopan, 
em Katmandu, durante os cursos de lamrim de um mês. Depois, vasculhei 
todo o acervo do LYWA em busca de qualquer outra coisa que Rinpoche 
tenha dito sobre o perfeito renascimento humano e acrescentei-as ao texto, 
que foi então editado.

Procurei preservar o estilo informal e experiencial de Rinpoche, inclu-
indo muitas das histórias anedóticas, quase como parábolas, que costumam 
enriquecer suas aulas.

O texto editado vem de transcrições literais, cuja exatidão foi verificada. 
Portanto, podemos ter certeza de que o que está aqui é exatamente o que 
foi ensinado por Rinpoche. Erros e confusões são inteiramente do editor. 
Como foram extraídas de diversas fontes e com Rinpoche ensinando para 
públicos diferentes em momentos distintos, é inevitável que, independente-
mente do quanto eu tenha tentado evitar repetições, algumas seções pos-
sam remeter a outras. Espero que elas reforcem a mensagem ao invés de 
entediar o leitor. Citações textuais devem ser consideradas mais como pará-
frases do que como traduções literais. Quando Rinpoche cita um texto, eu 
o mantenho em inglês, com exceção do Lam-rim Chen-mo, que, para mui-
tas pessoas, é mais conhecido pelo título em tibetano do que pela extensa 
denominação em inglês. Quanto aos títulos de outras obras em sânscrito e 
tibetano, por favor, consulte a bibliografia.

No total, mais de 140 cursos de Rinpoche ao redor do mundo serviram 
de base para este livro.1 Quantas horas de trabalho isso representa para as 
várias pessoas envolvidas? E quantos se dedicaram à produção deste livro? 

1  Do terceiro curso de Kopan em 1972 até o retiro de Mani no Instituto Vajra Yogini em 2009, 
os números dos cursos do LYWA usados para a edição final são: 005, 014, 017, 018, 022, 027, 
028, 029, 081, 089, 091, 092, 095, 096, 102, 107, 111, 119, 122, 139, 149, 163, 169, 170, 181, 182, 
203, 278, 328, 350, 359, 368, 395, 399, 425, 436, 469, 475, 476, 488, 511, 514, 566, 627, 634, 737, 
788, 823, 831, 836, 851, 852, 944, 984, 996, 1005, 1045, 1055, 1061, 1090, 1095, 1111, 1124, 1152, 
1169, 1172, 1184, 1186, 1203, 1238, 1247, 1331, 1372, 1381, 1388, 1399, 1402, 1410, 1413, 1441, 1443, 
1470, 1478, 1588, 1604.



P r efác i o  d o  ed i to r     xv

Não consigo sequer começar a nomear todos; são muitos. Tudo o que 
posso fazer é oferecer a todos vocês que tanto se empenharam um enorme 
agradecimento.

Mas, acima de tudo, gostaria de agradecer, do fundo do meu coração, 
a Lama Zopa Rinpoche, a inspiração para tudo isto, a fonte de todo este 
conhecimento incrível. Para mim, ele é o exemplo vivo de como uma única 
pessoa pode fazer uma enorme diferença e de como tudo é possível quando 
a mente está imbuída de compaixão e sabedoria. Que qualquer pequeno 
mérito acumulado com a produção deste livro seja dedicado à continuidade 
de sua longa vida, à sua boa saúde e à realização de todos os seus desejos 
sagrados.

 

Bath, Inglaterra 
Março de 2013



Prefácio do tradutor

Iniciamos a tradução da Série Linhagem da FPMT com o terceiro livro, 
O perfeito renascimento humano, já adiantando que a intenção do Grupo 

de Tradutores do Centro Shiwa Lha é oferecer em língua portuguesa os três 
livros da série já disponíveis gratuitamente em inglês. Soma-se a esta edição: 
O coração do caminho (ensinamentos sobre devoção ao guru) e Como prati-
car o Dharma (ensinamentos sobre os oito dharmas mundanos) – a serem 
publicados em breve. 

O LYWA já anunciou em seu site que o projeto Publicando a Linhagem 
da FPMT passou a integrar a Wisdom Culture Series, uma iniciativa da Wis-
dom Publications para lançamento de obras que visam preservar e cultivar 
o caminho Mahayana, especialmente trabalhos de mestres da tradição de 
Lama Tsongkhapa e da escola Gelug. Seguiremos acompanhando a divulga-
ção das novas publicações e trabalhando para que o maior número possível 
de textos chegue aos praticantes lusófonos.

Em especial, textos do lamrim, apontado em várias oportunidades por 
Lama Zopa Rinpoche como a “estrada principal, o caminho direto para 
a iluminação”. Além desta edição direcionada ao perfeito renascimento 
humano, outros materiais para aprofundamento nos estudos do lamrim já 
disponíveis no site do Centro Shiwa Lha incluem O ano do lamrim e Tópicos 
estendidos do lamrim, de Ani Karin Valham. O clássico da tradição Gelug, 
Liberação na Palma de sua mão, de Pabongka Rinpoche, também já está dis-
ponível pela Editora Mauad X. 

Em abril de 2001, o diretor do LYWA, Nicholas Ribush, gentilmente 
nos cedeu os direitos para a publicação em língua portuguesa dos títulos 
da LYWA. Seguindo a filosofia de difundir o Dharma e os ensinamentos 
preciosos e incomparáveis de Lama Thubten Yeshe e Lama Zopa Rinpoche, 



P r efác i o  d o  t r a d u to r     xvii

os livros digitais serão distribuídos gratuitamente no site do Centro Shiwa 
Lha.

Desde 1996, o centro mantém práticas regulares de meditação, cursos 
e grupos de estudo sob a orientação do escritório internacional. Também 
se dedica à tradução dos conselhos de Lama Zopa e Lama Yeshe, livros e 
demais ensinamentos disponibilizados pelo LYWA.

Nossas atividades também contam com a generosidade de voluntários e 
benfeitores. Para apoiar a tradução e distribuição do Dharma em português, 
considere fazer uma contribuição. Saiba como em: ShiwaLha.org.br.

Grupo de Tradutores do Centro Shiwa Lha



1. O que é o Dharma?

O caminho que devemos seguir

As pessoas se empolgam com as coisas mais inusitadas. Vi, recente-
mente, um grupo de homens chutando uma bola em direção a uma 

grande rede entre dois postes, enquanto centenas de milhares de pessoas 
vibravam e jogavam as mãos para o alto e milhões assistiam pela televisão. 
Todos estavam completamente fora de controle com tanto entusiasmo. Na 
verdade, os seus rostos estavam tão contorcidos que eu não conseguia dis-
tinguir se estavam felizes ou sentindo dor. Essa Copa do Mundo parece ser 
extremamente importante para muitos, mas também causa tristeza e inveja, 
além de raiva quando o seu país derrota o meu.

Por outro lado, uma razão verdadeira de entusiasmo e felicidade é sim-
plesmente possuir este corpo humano. Se pudéssemos de fato compreender 
mesmo que uma parte ínfima do seu valor, teríamos milhões de vezes mais 
motivos para pular e gritar de alegria como aqueles torcedores. Deveríamos 
ter todos os dias, a cada segundo, um profundo sentimento de alegria em 
nosso coração por esse bem precioso, que nos oferece a oportunidade de 
fazer o que quisermos. Com ele, podemos alcançar o que desejarmos, bene- 
ficiar a nós mesmos e ao próximo.

Nos esportes e em atividades mundanas em geral, as pessoas estão sem-
pre em busca do melhor e tentam ser as primeiras em tudo o que fazem. No 
entanto, vencer uma Olimpíada, escalar o Monte Evereste ou realizar qual-
quer outra façanha considerada grandiosa não significa nada. Todos nós já 
fizemos essas coisas incontáveis vezes – em vidas passadas e até mesmo nesta 
– e certamente elas não nos fizeram mais felizes.

Com efeito, em nossas incontáveis vidas passadas, desfrutamos de 



2    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

todos os tipos de prazeres inúmeras vezes. Alcançamos estados que sequer 
podemos imaginar. Não há nenhum prazer novo ou experiência que já não 
tenhamos vivido. Nascemos em reinos divinos onde não há qualquer sofri-
mento evidente. Conquistamos grandes poderes de concentração, uma 
concentração tão profunda que, como explica o grande mestre Pabongka 
Dechen Nyingpo em seu comentário sobre Os três principais aspectos do 
caminho à iluminação,2 mesmo um grande tambor retumbando no nosso 
ouvido não nos perturbaria. Desenvolvemos inclusive poderes psíquicos 
avançados, como clarividência e a habilidade de voar. Nada disso é novo. 
Essas coisas parecem especiais apenas porque não compreendemos reencar-
nação e, por isso, não percebemos que, em vidas passadas sem princípio, já 
fizemos tudo isso repetidas vezes.

Os primeiros alunos dos cursos iniciais de meditação do Monastério de 
Kopan, no Nepal,3 participaram por diferentes razões. Muitos deles eram 
hippies e haviam lido em livros como O livro tibetano dos mortos ou A ter-
ceira visão4 que a meditação pode desenvolver poderes mágicos, como voar. 
Não há nada de especial em voar. Bilhões de pássaros o fazem, mas isso sig-
nifica que eles têm o segredo para a felicidade? Alguns alunos estavam inte- 
ressados em uma viagem astral ou no desenvolvimento da aura ao redor do 
corpo. Vagalumes emitem luz, mas será que realmente queremos ser como 
eles?

Embora os maiores poderes mágicos possam soar maravilhosos, eles são, 
na verdade, apenas realizações mundanas pouco relevantes no longo prazo. 
Eles não podem nos assegurar paz verdadeira nem nos libertar do sam-

2  Pabongka Dechen Nyingpo Rinpoche (1871-1941) foi um lama altamente conceituado, 
guru raiz dos tutores sênior e júnior de Sua Santidade o Dalai Lama e autor de Liberação 
na palma de sua mão, livro que serviu como estrutura para a maioria dos cursos iniciais de 
meditação de Lama Zopa (e, portanto, para esta série de livros). Os três principais aspectos 
do caminho, uma carta escrita por Lama Tsongkhapa a um discípulo, é um texto-chave da 
tradição Gelug.
3  Kopan, o monastério principal da FPMT, sedia, desde 1971, cursos de meditação anuais 
com duração de um mês.
4 No início da década de 1970, a tradução de Evans-Wentz de O livro tibetano dos mortos era 
um dos poucos livros disponíveis sobre budismo tibetano em inglês. Ele relata os estágios 
pelos quais uma pessoa passa no estado intermediário entre esta vida e a próxima. Muitos 
trechos poderiam parecer bastante fantásticos para um leitor sem familiaridade com con-
ceitos budistas. A terceira visão, do “Lama” Lobsang Rampa, era muito popular naquela 
época, e falava sobre como os monges tibetanos alcançavam grandes poderes por meio da 
concentração, incluindo a obtenção de um terceiro olho físico no centro de suas testas. 
Rampa foi depois considerado uma fraude. 



O  q u e  é  o  D h a r m a ?     3

sara, este ciclo de insatisfação no qual estamos presos. Eles não têm o poder 
de eliminar ou mesmo reduzir as nossas delusões, a única maneira real de 
destruir o nosso sofrimento e de sermos felizes. 

Nenhuma dessas coisas samsáricas sequer dura. Essa é a própria natureza 
delas. Para conquistá-las, sujeitamo-nos a muitas dificuldades, desfrutamos 
delas por pouco tempo e então elas desaparecem, deixando-nos novamente 
descontentes. Além disso, tudo dessa mesma natureza é obtido por meio de 
uma motivação que aspira aos prazeres mundanos desta vida, a qual, como 
veremos, é não virtuosa e causa de sofrimento futuro.5

É claro que muitos outros alunos de Kopan vieram porque perceberam 
que a felicidade oferecida no Ocidente era um tanto quanto ilusória. Mesmo 
os provenientes de grandes cidades como Nova York enxergaram além do 
progresso material alcançado nesses lugares e concluíram que aquilo não 
bastava. A cada ano havia mais progresso, mas, por alguma razão, nunca 
havia mais felicidade. Uma nova invenção resolvia um problema, mas, ime-
diatamente, surgiam outros. À medida que suas sociedades se tornavam 
mais complexas, os problemas se aprofundavam. Esses alunos conseguiam 
perceber que faltava algo nos métodos usados para resolução de problemas. 
Os participantes dos cursos iniciais de Kopan compartilhavam uma insa- 
tisfação com a maneira como suas sociedades recorriam a soluções externas 
para sanar os problemas, e, de certa forma, eles sabiam intuitivamente que 
deveria haver uma maneira mais profunda e significativa de alcançar a feli-
cidade. Apenas dar esse passo foi uma iniciativa muito sábia que lhes abriu 
a porta para a paz interior. Lá fora, nas ruas, estava o mundo caótico e con-
fuso, mas eles encontraram o portão que dava acesso a um lindo parque.

Neste momento, com este precioso corpo humano, temos as condições 
perfeitas para ver além da confusão externa – somos capazes de com-
preender o que é sofrimento e como superá-lo, e o que é felicidade verda-
deira e como alcançá-la. Nós temos o Dharma.

O Dharma é tudo aquilo que nos conduz à felicidade e nos afasta do sofri-
mento. É tudo o que destrói a raiz do sofrimento – as delusões e o carma. É 
o caminho que todos devemos trilhar, quer nos consideremos budistas ou 
não. Somente com a renúncia às causas do sofrimento, como o apego, e com 
o desenvolvimento da compaixão e da compreensão correta da natureza da 
realidade é que seremos capazes de realmente nos libertar. Essa é a nova 

5  O livro de Rinpoche Como praticar o Dharma fala extensivamente sobre esse ponto.



4    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

experiência à qual devemos aspirar – e não a clarividência ou a capacidade 
de voar –, pois nunca a alcançamos antes.

O Dharma é qualquer coisa capaz de fazer isso, mas, de modo geral, 
refere-se, especificamente, aos ensinamentos do Buda. Afirma-se que o 
Buda histórico, Shakyamuni, tenha dado 84.000 ensinamentos nos qua-
renta anos entre a sua iluminação na Índia, há 2.600 anos, e a sua morte. No 
budismo tibetano, esses ensinamentos extraordinários foram organizados 
em um sistema que facilita o estudo e a realização: o caminho gradual à ilu-
minação, o lamrim.

Nele, as três principais áreas que precisamos desenvolver – renúncia ao 
samsara; bodhicitta, a intenção altruísta de iluminar-se para o benefício de 
todos os seres sencientes; e a visão correta, a compreensão da vacuidade – são 
apresentadas em uma sequência progressiva de ensinamentos, que vai desde 
a necessidade de um guia espiritual no início do caminho até as mentes mais 
sutis necessárias para a iluminação na etapa final. O lamrim contém tudo de 
que precisamos para avançar até o estado supremo da iluminação.

De fato, posso afirmar com certeza que o lamrim é a própria essência do 
Dharma. Quando, no século XI, o grande professor indiano Atisha deixou 
a universidade budista de Vikramashila para ir ao Tibete, ele condensou 
tudo o que o Buda havia ensinado nesse caminho gradual, sem deixar nada 
de fora. Mais tarde, mestres tibetanos como Lama Tsongkhapa6 escreveram 
comentários sobre o lamrim. Estudar esses comentários revela como o 
caminho gradual nos apresenta o quadro completo.

O lamrim é comparado à manteiga. O leite é muito nutritivo, mas 
sua essência é a manteiga. Podemos usá-lo para diversos fins, mas, ainda 
assim, a manteiga é a sua essência última. Grandes filósofos e iogues como 
Lama Tsongkhapa deram ensinamentos extraordinários com base em suas 
próprias experiências. Eles tinham um conhecimento e compreensão tão 
profundos que sequer podemos imaginar. A partir dessa compreensão pro-
funda, eles foram capazes de destilar a essência – a manteiga – e mostrar-
nos, claramente, todo o caminho que devemos trilhar desde onde estamos 
agora até a iluminação.

Neste exato instante, desfrutamos de uma liberdade incrível. Possuí-
mos inteligência e tempo livre suficientes, além de interesse em aprender. 
Acredito que, se você investigar um pouco, chegará à conclusão de que isso 

6  Lama Je Tsongkhapa (1357 – 1417) foi o fundador da tradição Gelug, uma das quatro 
tradições tibetanas principais, e revitalizou muitas linhagens do sutra e do tantra e a tradição 
monástica no Tibete.



O  q u e  é  o  D h a r m a ?     5

é verdade. Os ensinamentos tradicionais sobre o perfeito renascimento 
humano explicam as oito liberdades e as dez riquezas. Eles nos mostram 
com bastante clareza o quão afortunados somos e como é raro estar na 
posição em que nos encontramos. Neste momento, temos em nossas mãos 
os meios para obter tudo o que quisermos; temos os meios para criar as cau-
sas da felicidade perfeita. É crucial que não desperdicemos esta oportuni-
dade preciosa.

Sem o estudo do lamrim, é muito difícil apreciar o quão rara é esta chance 
e como aproveitá-la da melhor forma possível. Talvez tentemos meditar, 
rezar ou ler os sutras; talvez até nos consideremos budistas, mas, sem uma 
base sólida no lamrim, é muito difícil perceber o quão crucial é não apenas 
praticar o Dharma, mas não fazer nada além disso. A prática do Dharma é a 
coisa mais importante na vida.

Primeiro, deveríamos saber que, sem o Dharma, não existe nenhuma 
felicidade. Nenhuma felicidade. A própria definição de Dharma é: aquilo 
que traz felicidade. Qualquer pequena alegria que experimentamos hoje é 
resultado direto de ações virtuosas do passado, e essas ações foram Dharma, 
sejam elas generosidade ou bondade, paciência ou compreensão correta. E 
toda felicidade que experimentaremos no futuro depende inteiramente da 
criação de ações virtuosas a partir de agora. Isso também é Dharma.

Para que nossas vidas sejam significativas, precisamos realizar ações sig-
nificativas. Isso implica em reconhecer o quão afortunados somos por esta 
oportunidade preciosa e em assumir a determinação de nunca desperdiçá-
la. Isso é fundamental para gerarmos a energia necessária com vistas a trilhar 
o longo caminho diante de nós. A jornada será extensa, difícil e precisamos 
desenvolver muitas habilidades – tal como uma grande expedição requer 
vários carregadores. Será difícil porque nunca percorremos esse caminho 
antes e porque se trata de um itinerário exclusivamente mental, com mui-
tos obscurecimentos e empecilhos bloqueando a passagem. Para alcançar 
a liberdade completa do sofrimento, a liberação e a iluminação, temos que 
destruir todos os obstáculos mentais que nós mesmos criamos. Seria mais 
fácil destruir a Terra.

Esta, no entanto, é uma grande jornada que devemos encarar e o lam-
rim é o mapa que nos conduzirá pelo caminho mais curto, sem o risco de 
nos perdermos. O início desta jornada é a compreensão do perfeito renas-
cimento humano. Por isso, neste estágio inicial do nosso percurso, é muito 
importante termos uma compreensão bastante clara do que é o perfeito 
renascimento humano, de sua extraordinária raridade e fragilidade e dos 
benefícios maravilhosos que pode nos proporcionar.



6    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

Tradicionalmente, em textos como o Grande tratado, de Lama Tsong-
khapa, e Liberação na palma de sua mão, de Pabongka Dechen Nyingpo, 
após a explicação sobre a linhagem dos grandes professores que expuseram 
o lamrim, a ligação direta entre eles e o Buda Shakyamuni e a importância 
do mestre espiritual – o guru –, o corpo principal dos ensinamentos é divi-
dido em duas partes: 

▶	 a persuasão da sua mente para extrair a essência do seu perfeito 
renascimento humano; 

▶	 como extrair a essência do seu perfeito renascimento humano – o 
método em si.

O método em si corresponde ao restante de todo o caminho à iluminação. 
Logo, você pode constatar que, neste vasto manancial de ensinamentos, o 
perfeito renascimento humano constitui o cerne; ele é a fundação.

Neste livro, tentarei expor algo sobre esse primeiro ponto: o que é o per-
feito renascimento humano e por que ele é tão importante. Nos textos de 
Lama Tsongkhapa e Pabongka Rinpoche, essa parte dos ensinamentos é 
apresentada em três seções principais:

▶	 a identificação do perfeito renascimento humano com as oito liber-
dades e as dez riquezas;

▶	 os grandes benefícios do perfeito renascimento humano;
▶	 a dificuldade de obter um perfeito renascimento humano.

Além disso, professores como Lama Tsongkhapa e Pabongka Dechen 
Nyingpo começam seus extensos textos de lamrim com uma seção de 
encorajamento, incentivando os estudantes a aproveitarem o perfeito renas-
cimento humano. Seguiremos essa estrutura.

O que é o Dharma?
O significado da palavra sânscrita Dharma é “aquilo que salva”. Dharma é 
tudo aquilo que salva os seres sencientes de todas as formas de sofrimento 
e de suas causas. Isso é totalmente inclusivo. Um ser senciente é todo ser 
não iluminado que possui senciência: uma mente capaz de funcionar e, por-
tanto, que naturalmente deseja felicidade e evita sofrimento. Sofrimento 
refere-se a qualquer situação indesejável, desde os tormentos mais intensos 
dos infernos quentes até o sofrimento pervasivo mais sutil experimentado 
por um deus. 

Suponhamos que estamos prestes a cair de um penhasco íngreme, com 



O  q u e  é  o  D h a r m a ?     7

as rochas lá embaixo prontas para nos despedaçar. A única coisa que pode 
nos salvar é uma corda pendurada à beira do precipício. Agarrá-la é a coisa 
mais importante que podemos fazer; é o que pode salvar a nossa vida. O 
Dharma é exatamente isso: o que nos impede de cair no sofrimento. Por-
tanto, podemos dizer que Dharma é tudo que nos conduz à felicidade e nos 
permite eliminar o sofrimento. Essa analogia da corda é boa, pois também 
mostra que precisamos fazer o esforço. A corda está ali para nos ajudar, mas 
somos nós que devemos segurá-la para escapar do perigo.

Certa vez, o discípulo de Lama Atisha, Dromtönpa,7 pediu ao mestre que 
explicasse os resultados das ações realizadas com o que o budismo chama de 
três venenos – ignorância, raiva e apego – e daquelas realizadas sem essas 
atitudes. Lama Atisha respondeu: 

Ações realizadas com ignorância, raiva e apego levam ao renas-
cimento nos reinos inferiores como seres transmigrantes8 que 
sofrem. A cobiça causa o renascimento no reino dos fantasmas 
famintos; o ódio, o renascimento no reino do inferno; a ignorân-
cia no reino animal e assim por diante. Ações realizadas com 
uma atitude livre das três mentes venenosas resultam no renasci-
mento como seres transmigrantes felizes, em um dos três reinos 
superiores.

Aqui, Lama Atisha distingue claramente entre o que é Dharma e o que não 
é, ou seja, uma ação mundana. Assim como ações provenientes de delusões 
resultam em sofrimento, aquelas que surgem de uma mente virtuosa, ações 
dhármicas, são a fonte de toda felicidade.

Se quisermos ser felizes, a primeira coisa que precisamos saber é quais 
ações nos trarão felicidade para cultivá-las, e quais nos trarão sofrimento 
para evitá-las. Essa é a essência da prática do Dharma. Ao investigarmos, 
veremos que qualquer ação maculada pelas mentes deludidas da ignorância, 
da raiva, do apego e das inúmeras delusões que derivam dessas três resultará 
em sofrimento; e qualquer ação realizada com uma motivação virtuosa, de 

7  Lama Atisha (982 – 1054) foi o renomado mestre indiano que viajou ao Tibete em 1042 
para ajudar na revitalização do budismo e estabeleceu a tradição Kadam. O seu texto Uma 
luz para o caminho à iluminação foi o primeiro texto de lamrim. Dromtönpa (1005 – 1064) 
foi seu intérprete, discípulo principal e propagador da tradição Kadam.
8  Um ser que “transmigra” de uma vida à outra e, assim, encontra-se preso na existência cíclica 
ou no samsara.



8    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

amor, bondade, generosidade etc., trará um resultado feliz. Isso é certo. Na 
verdade, esse é o princípio fundamental do carma.9

É fácil reconhecer que o ódio, a inveja etc. são negativos e acarretam toda 
sorte de problemas, mas o apego faz o mesmo. Ações simples como comer, 
ler e caminhar, quando maculadas pelo apego, são não virtuosas e causas 
de sofrimento futuro. Toda ação motivada por interesse próprio e apego 
é não virtuosa. Podemos recitar preces por horas todos os dias, meditar, 
fazer oferecimentos ou ler incontáveis livros do Dharma, mas, se formos 
motivados pelo apego, como o desejo de ter uma boa reputação, então essas 
aparentes boas ações são, na verdade, não virtuosas. Elas podem parecer 
Dharma, porém não são; podemos parecer praticantes do Dharma, porém 
não somos. 

Precisamos ter bastante clareza quanto a isto: não é a ação em si, mas a 
mente por trás dela – a motivação que a embasa – que determina se é posi-
tiva ou negativa, se é Dharma ou não. Ações como comer, dormir ou traba-
lhar podem facilmente estar livres da mente que se agarra à felicidade desta 
vida e, portanto, serem ações dhármicas virtuosas, assim como a recitação 
de mantras pode ser não virtuosa quando realizada com cobiça ou raiva. A 
ação pode parecer a mesma, mas a diferença no resultado – felicidade ou 
sofrimento – produzido por ela é como a diferença entre o céu e a terra.

Se a motivação é virtuosa ou não é o que determinará se a ação resultante 
será virtuosa ou não. 

Felicidade e sofrimento vêm da mente
Há dois tipos de felicidade: a felicidade mundana, terrena, e a felicidade 
do Dharma. Seres nos reinos inferiores são essencialmente incapazes de 
experimentar qualquer uma delas. Seres nos reinos superiores, à exceção 
dos humanos, são, em sua maioria, incapazes de experimentar a felicidade 
do Dharma. Quando começamos a compreender que a felicidade mun-
dana, a busca por prazeres sensoriais, é, na verdade, outra forma de sofri-
mento, percebemos que somente sob esta forma humana – e apenas quando 
temos todas as condições únicas que possuímos atualmente – podemos 
transcender as preocupações mundanas e alcançar a felicidade verdadeira 
por meio da prática do Dharma. É por essa razão que este momento é tão 
precioso.

9  Um dos seus quatro aspectos é que o carma é definitivo. Veja o livro de Rinpoche a ser publi-
cado sobre carma.



O  q u e  é  o  D h a r m a ?     9

Falaremos mais adiante sobre os seres de outros reinos, aqueles que se 
encontram nos reinos inferiores de sofrimento e os que estão nos reinos 
divinos. Por ora, considere brevemente a condição da maioria dos seres 
humanos neste planeta. Se observarmos além das diferenças superficiais 
para compreender o que cada um de nós faz diariamente, veremos que esta-
mos todos apenas em busca de felicidade e tentando evitar sofrimento. Não 
importa a forma que isso assuma – sucesso na carreira, um bom relaciona-
mento, muitas posses –, é justamente o que estamos todos fazendo.

No entanto, quantas pessoas conseguem alcançar esse objetivo simples, 
a felicidade? Quantas estão realmente satisfeitas e contentes? Quantas 
podem dizer que não há sofrimento em suas vidas? Acredito que, se você 
analisar com profundidade, descobrirá que pouquíssimas pessoas podem, 
sinceramente, responder sim a todas essas perguntas.

Por que não há paz verdadeira para as pessoas deste planeta? Porque a 
vasta maioria ainda é governada pela ignorância. Com mentes agitadas e 
indomadas, elas não sabem como encontrar a felicidade verdadeira. Para 
a maioria, felicidade é algo a ser extraído das coisas ao redor, de relacio-
namentos, dinheiro, viagens, posses e assim por diante. Obtê-las requer 
um grande esforço e, geralmente, acaba prejudicando os outros de alguma 
maneira. Essas pessoas são incapazes de compreender que felicidade é, na 
verdade, um estado mental nascido da virtude. Elas tentam alcançá-la cri-
ando não virtude e se perguntam por que nunca estão realmente felizes. Elas 
equiparam a felicidade à obtenção de objetos de desejo externos, sem com-
preenderem que a verdadeira felicidade é a paz, a paz do Dharma.

Ao não se dedicarem à prática do Dharma, as pessoas saem pelo mundo 
em busca de felicidade, sem perceber que ela está o tempo todo dentro 
delas. Da infância até a morte, visitam diversos países, escalam diferentes 
montanhas, dão voltas e mais voltas e, ainda assim, não estão livres; algo 
continua faltando. Seja por meio da aquisição de posses, experiências ou 
conhecimento – independentemente da forma assumida pela busca da feli-
cidade –, enquanto as pessoas dependerem de métodos externos, algo sem-
pre faltará.

É aqui que a compreensão do carma é tão importante. Até que sejamos 
capazes de ver claramente que tanto a felicidade como o sofrimento são cri-
ados pela mente e que a felicidade é resultado de uma mente virtuosa e o 
sofrimento de uma mente não virtuosa, continuaremos a cometer o erro de 
buscar felicidade por meio de ações negativas. Não há qualquer felicidade 
em coisas externas. Assim como um girassol cresce de uma semente de giras-



10    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

sol, a felicidade cresce da virtude pretérita. Se estamos infelizes agora, isso 
se deve a ações negativas do passado. E, se quisermos ser felizes no futuro, 
precisamos realizar, a partir de agora, apenas ações positivas. A escolha é 
simples assim. Contudo, não podemos trabalhar habilidosamente pela feli-
cidade até que tenhamos a firme convicção de que toda felicidade e sofri-
mento vêm da mente, não de fatores externos, e até que compreendamos o 
que são ações positivas e negativas.

Precisamos reconhecer o equívoco de acreditar que bens materiais equi- 
valem à felicidade. Somos nós, pessoas do século XXI, mais felizes do que 
as de dois séculos ou dois milênios atrás? Certamente temos mais coisas. 
Não contesto que temos mais conforto, mais conhecimento, mais posses, 
mas será que temos mais felicidade? Se bens materiais fossem sua verda-
deira causa, então deveria haver muito mais paz e felicidade agora do que 
jamais houve, mas claramente não é o caso. Na verdade, os seres humanos 
primitivos, desprovidos dos nossos confortos, sem casas cheias de objetos, 
sem os eletrônicos que temos, eram muito mais felizes do que nós. Havia 
muito mais paz, embora não houvesse uma única máquina no planeta. Não 
precisamos retroceder tanto para reconhecer isso. Se observarmos os países 
mais desenvolvidos de hoje em dia e os compararmos aos mais pobres e 
“atrasados”, veremos que aqueles com mais posses não são necessariamente 
mais felizes.

Será que podemos encontrar uma pessoa abastada que seja mais livre e 
serena do que alguém que não seja rico? Se investigar, você verá que riqueza 
não equivale à felicidade. Para a maioria das pessoas, mais riqueza e poder 
significam mais responsabilidade e preocupação, mais estresse e tristeza. Há 
muitos milionários profundamente infelizes e a taxa de suicídio em países 
ricos é muito mais alta do que em países pobres.

Se bens materiais e riqueza fossem causas da paz e felicidade perfeitas, já 
as teríamos alcançado, pois, em vidas passadas, tivemos grandes fortunas e 
incontáveis posses. No entanto, nossa mente continua ignorante. Transfor-
mar a orientação da mente de negativa, apegada, centrada no “eu, eu, eu”, 
para uma positiva, aberta e altruísta é o verdadeiro caminho para a paz per-
feita. Nem todas as joias do mundo podem destruir sequer uma das milhares 
de mentes negativas ou reduzir minimamente apenas uma das delusões que 
nos fazem agir de forma prejudicial. Podemos até esquecer a nossa tristeza 
por um tempo, fingindo que ela não está ali, mas estamos apenas nos habi- 
tuando à necessidade de conforto material. A cessação momentânea de 
alguma dor mental não é o fim de todo sofrimento. A verdadeira cessação, 



O  q u e  é  o  D h a r m a ?     11

segundo o Dharma, consiste em interromper a continuidade do sofrimento 
por meio da erradicação da sua causa.

A menos que reconheçamos a natureza do sofrimento, não conseguire-
mos identificar sua causa. Tampouco reconheceremos a felicidade perfeita 
e como alcançá-la. O uso de meios temporários para interromper o sofri-
mento apenas cria a causa para mais sofrimento. Ao fazermos isso, apro-
fundamos o sofrimento enquanto pensamos, de maneira equivocada, que 
o cessamos. Presos na eterna busca pela felicidade terrena e pelos prazeres 
mundanos, não apenas destruímos as nossas chances de obter a felicidade 
verdadeira, como também asseguramos que jamais seremos plenamente 
bem-sucedidos em conquistar a pequena felicidade temporária à qual aspi-
ramos. Nunca nos livraremos dos problemas, e a busca pela felicidade mun-
dana exige grandes e repetidos esforços. Tornamo-nos escravos da nossa 
ganância, da mente que deseja felicidade mundana, que nos obriga a traba- 
lhar até a exaustão tentando satisfazer suas necessidades.

O que há de tão único na posição em que nos encontramos é que temos 
uma escolha. Os animais não têm; pessoas presas à pobreza extrema tam-
bém não. O que coloca o perfeito renascimento humano entre os dois é que 
não temos nem sofrimento intenso, nem prazeres excessivos. Temos sofri-
mento suficiente para que desejemos renunciá-lo, mas não tanto a ponto de 
nos desesperarmos e sermos dominados por ele. Também percebemos facil-
mente como os outros estão sofrendo e, assim, desenvolvemos compaixão.

Podemos escolher estudar sobre as causas da felicidade. Com o apren-
dizado da meditação, temos a opção de aprender a usar a nossa mente como 
uma ferramenta para criar essa felicidade. Podemos ouvir grandes profes-
sores e temos inteligência para compreender a mensagem que nos trans-
mitem. Somos alfabetizados para ler livros dhármicos, temos sabedoria para 
reconhecer a verdade contida neles e inteligência para começar a viver de 
acordo com o Dharma.

Somos capazes de criar as causas da felicidade perfeita e eliminar, com-
pletamente, todas as sementes de sofrimento. Isso não é incrível? Podemos 
ouvir uma explicação sobre carma e as causas da felicidade e compreendê-la 
em um minuto. Além disso, nossa mente não está obscurecida por negativi-
dades grosseiras, então, quando ouvimos sobre carma e sofrimento, encon-
tramos sentido no que foi dito e temos sabedoria para fazer a escolha certa. 
Dessa forma, tudo o que fazemos em cada instante do dia pode tornar-se 
Dharma.



12    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

A ciência interna da felicidade

Ainda há muitos temas que estão além da nossa compreensão, como as 
explicações sutis sobre vacuidade. Porque os outros reinos não fazem parte 
das nossas experiências diárias, quando ouvimos falar sobre eles, pode 
parecer difícil acreditar que realmente existam. No entanto, essas expli-
cações vieram do Buda e foram verificadas por grandes sábios e iogues ao 
longo das eras, na Índia, no Tibete e em outros países budistas. Apenas 
porque são difíceis de compreender não significa que devemos rechaçá-las. 
Podemos ver o reino animal e reconhecemos que esses seres têm existências 
miseráveis. Mas há outros reinos: os dos deuses, o dos fantasmas famintos – 
marcado por fome e sede inconcebíveis – e o dos seres dos infernos – onde 
o sofrimento é indescritível. Vários grandes iogues, cujas mentes eram ple-
namente desenvolvidas, de fato viram esses reinos e nos contaram sobre eles. 
Só porque não os vemos não é razão suficiente para negarmos que existam; 
nossos obscurecimentos cármicos, as delusões que encobrem nossa mente, 
impedem-nos de enxergar a realidade.

Nossos obscurecimentos também nos impedem de reconhecer que a 
mente não tem princípio. Talvez nunca tenhamos pensado sobre isso – ou 
talvez chegamos a pensar, mas rejeitamos a possibilidade ou nunca realmente 
analisamos suas implicações. Porém, quando percebemos que nossa mente 
atual está conosco desde tempos sem início e continuará após a morte numa 
próxima vida, na seguinte e assim por diante, tal realização pode ser muito 
chocante. No entanto, sem a compreensão fundamental sobre a continui-
dade da mente, as demais meditações do lamrim farão pouco sentido – elas 
parecerão um rochedo pesado ou uma montanha inconquistável. Então, 
talvez, prefiramos acreditar nos contos de fadas que ouvimos na infância, 
ao invés de investigar o verdadeiro significado dessas meditações.

É extremamente importante compreender com clareza que a mente não 
tem princípio, pois, dessa forma, a reencarnação se torna uma realidade para 
nós. A partir disso, compreendemos como as impressões das ações realiza-
das em vidas anteriores amadurecem no nosso contínuo mental neste exato 
momento, causando-nos felicidade ou miséria. Também compreendemos 
como o que fazemos agora terá consequências não apenas nesta vida, mas 
em incontáveis vidas futuras. Ao reconhecer isso, nosso mundo se expande 
subitamente. Tudo passa a ser muito mais significativo.

O budismo é, de fato, a ciência da mente. Precisamos conhecê-la – o que 



O  q u e  é  o  D h a r m a ?     13

ela é, como funciona e como utilizá-la para alcançar a verdadeira felicidade 
e, por fim, a iluminação. É por isso que o budismo confere ênfase especial 
à meditação. Somente por meio da observação da nossa própria mente 
durante sessões meditativas é que somos capazes de realmente começar a 
compreendê-la. Ler sobre a mente em livros, mas não meditar, é como ler 
sobre a Índia sem jamais visitá-la.

Essa é a ciência interna, não a externa materialista ensinada nas escolas. 
Aqui, estudamos o que é essencial para enxergar a realidade deste mundo. 
A verdadeira compreensão não é um campo do saber empírico, mas uma 
sabedoria interior nascida da compreensão da mente. Um médico pode nos 
dizer por que uma pessoa morreu de determinada doença, mas ele jamais 
será capaz de nos dizer por que os seres humanos morrem. Ao ater-se a 
experimentos externos e não investigar causas internas, a ciência moder-
na será sempre limitada. Ela nunca poderá penetrar fundo o bastante para 
trazer respostas definitivas. Sem recorrer à ciência interna do Buddha-
dharma, a principal causa para que os seres sencientes tenham que morrer e 
renascer jamais será encontrada em objetos externos, não importa quantos 
éons sejam dedicados às pesquisas.

Os seres humanos, por exemplo, viviam milhares de anos, mas, agora, a 
expectativa de vida está diminuindo. Por quê? Um cientista pode até negar 
esse fato, mas estará ignorando as descobertas dos grandes iogues, que ti-
nham conhecimento claro sobre isso. À medida que os meditadores alcan-
çam estágios cada vez mais elevados de desenvolvimento, compreensões 
sutis como essa tornam-se mais claras. Essa não é a experiência de uma única 
pessoa, mas de incontáveis budas.

Apenas nós, com este perfeito renascimento humano, podemos nos tor-
nar cientistas internos e descobrir a verdadeira causa da felicidade. Nossos 
animais de estimação não podem. Mesmo que passemos gravações de ensina-
mentos do Dharma o dia todo, eles não têm capacidade de compreender, 
liberdade para ouvir, nem qualquer meio para expressar algo significativo.

Existem pessoas que vivem em países onde a religião é reprimida e, por 
isso, não têm acesso à sabedoria. Elas nunca sequer viram uma imagem do 
Buda, muito menos leram suas palavras. Há pessoas com deficiências que 
não são capazes de compreender o Dharma. Há cegos que não podem se 
beneficiar do efeito psicológico de uma imagem do Buda na mente. Existem 
pessoas com obscurecimentos cármicos tão profundos que, embora estejam 
diante de uma imagem do Buda, não conseguem vê-la. Em Liberação na 



14    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

palma de sua mão, há a história de uma pessoa que olhou para uma estátua 
do Buda, mas, devido aos seus obscurecimentos cármicos, viu no lugar uma 
grande pilha de carne.

Não temos nenhum desses problemas e, portanto, somos inacreditavel-
mente afortunados. Temos a oportunidade de estudar, meditar e com-
preender tudo o que o Buda ensinou, desde o tópico mais simples do 
lamrim até o mais avançado. Temos a oportunidade de desenvolver o cora-
ção altruísta, a atitude que deseja a iluminação plena para o benefício do 
próximo, e de compreender a realidade das coisas e eventos, a vacuidade. 
Com este perfeito renascimento humano, não há nada que não sejamos 
capazes de entender.

Somente por meio das bênçãos do Buda podemos fazer isso, e recebe-
mos estes ensinamentos preciosos de um professor plenamente qualificado. 
Sem essa conexão direta com o Buda, não há garantia de que o ensina-
mento seja puro e nos conduza até o fim do caminho. Por isso, o primeiro 
tópico do lamrim aborda as qualidades do professor. Esse é o começo. Sem 
um professor plenamente qualificado, não é possível saber se o que estu-
damos realmente nos trará benefícios. A partir desse início crucial, todo o 
caminho é apresentado: o lamrim, o caminho gradual à iluminação, no qual 
cada tópico se adequa aos três níveis de prática. Está tudo ali: o caminho do 
ser de pequena capacidade, que leva a um renascimento futuro melhor; o 
caminho do ser de média capacidade, que conduz à liberação individual; e o 
caminho do ser de grande capacidade, que culmina na iluminação plena. Os 
dois escopos mais elevados dependem da total compreensão e realização do 
escopo anterior – portanto, cada um é imprescindível. A mente que traba-
lha para a iluminação plena precisa ser edificada sobre a mente que renuncia 
ao samsara como um todo – o escopo médio. Este, por sua vez, precisa ser 
construído sobre a mente que realizou os temas preliminares, como o per-
feito renascimento humano, impermanência e morte, refúgio e carma – o 
escopo pequeno. Em outras palavras, não é possível omitir nenhum tópico 
do lamrim.

Não é como um bufê, em que escolhemos o que temos vontade. Meditar 
sobre os reinos inferiores pode ser muito doloroso, então deixamos de lado; 
compreender a vacuidade pode parecer intelectual demais, então não nos 
preocupamos com isso. Não, não podemos tratar o lamrim como um bufê. 
Temos que comer o banquete completo, caso contrário não alcançaremos 
o que desejamos: a liberação ou a iluminação. Talvez já tenhamos um bom 
coração. Fantástico, mas só isso não nos levará até lá. Precisamos realizar a 



O  q u e  é  o  D h a r m a ?     15

bodhicitta. Para tanto, devemos renunciar completamente ao samsara; e, 
para que isso ocorra, precisamos reconhecer que cada um dos seres sencien-
tes está sofrendo; e, para isso, temos que entender a natureza do sofrimento. 
Quando exploramos o lamrim, percebemos como cada tópico conduz ao 
seguinte e como cada um deles é indispensável.

As meditações sobre o perfeito renascimento humano estão logo no iní-
cio do caminho, imediatamente após a necessidade de confiar em um pro-
fessor espiritual. Precisamos compreender o carma e tomar refúgio e, para 
aprofundar o nosso comprometimento, devemos entender impermanência 
e morte. Porém, nada disso acontecerá se desperdiçarmos esta oportuni-
dade preciosa e única que temos agora, desta vez apenas. Por essa razão, 
o grande meditador Lama Tsongkhapa, que sistematizou toda a estrutura 
do lamrim, dividiu-o em duas partes: a valorização desta vida de liberdade 
e riqueza – o perfeito renascimento humano – e como usar esta oportuni-
dade preciosa – todos os demais tópicos do lamrim, desde impermanência e 
morte, refúgio e carma, até o ponto em que alcançamos a iluminação plena. 
É essa a importância fundamental da valorização do perfeito renascimento 
humano para a nossa jornada do Dharma.

O barco para cruzar o samsara
Em Guia do estilo de vida do bodhisattva, o bodhisattva Shantideva afirma:

Dispondo do barco do corpo humano,
Liberte-se do grande rio da dor!
Como é difícil encontrar esta embarcação novamente,
Isto não é hora de dormir, seu tolo.10

O samsara é o ciclo interminável de nascimento e morte ao qual todos esta-
mos presos devido ao carma e às delusões. Ele costuma ser descrito como 
um rio ou como um oceano no qual nos afogamos, enquanto a liberação e a 
iluminação são associadas à chegada à outra margem. Nestes versos, Shanti-
deva, o grande sábio indiano do século VIII, compara este precioso corpo 
humano que agora possuímos a um barco capaz de atravessar o rio de sofri-
mento samsárico. Apenas agora, enquanto temos este “barco”, podemos 
realizar a travessia. E, como nunca teremos certeza de que encontraremos 
essa oportunidade novamente, ele nos exorta com veemência a aproveitar 

10  Cap. 7, v. 14.



16    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

esta chance única agora, enquanto a possuímos. Desperdiçar esta oportuni-
dade – perder este tempo dormindo – é absolutamente estúpido. 

Esse é o verdadeiro propósito de termos este corpo humano, o verdadeiro 
significado da nossa vida. Imagine que estamos em um lugar terrível, mas, na 
outra margem de um rio largo e perigoso, há uma terra maravilhosa – se ao 
menos pudéssemos alcançá-la… Contudo, possuímos um barco. Devemos 
empurrá-lo para as águas e cruzar o rio a remo, a despeito das dificuldades a 
serem enfrentadas. Como é incrível que tenhamos este barco, esta chance de 
nos salvar. Que sorte imensa a nossa. Temos que nos sentir extremamente 
felizes. É claro que não há a menor possibilidade de sermos preguiçosos 
demais e ficarmos presos para sempre neste lugar terrível. Não podemos 
adiar a travessia sequer por um segundo, pois, se o fizermos, esta preciosa 
oportunidade pode ser arrancada de nós. Do mesmo modo, nosso perfeito 
renascimento humano pode acabar a qualquer momento. Por isso, defini-
tivamente, não há tempo para dormir, para continuar preso à ignorância.

A ignorância é uma mente escura, pesada. Em muitos aspectos, ela se 
assemelha ao sono. Não temos consciência do que está acontecendo ao 
nosso redor, mesmo que haja perigo. Se não nos esforçarmos para despertar 
a mente da ignorância, para obter sabedoria, mas, ao contrário, investirmos 
todo o nosso empenho na tentativa de adquirir os confortos desta existência 
mundana, todas as nossas ações criarão apenas mais ignorância. Enquanto 
agimos por cobiça, ódio, orgulho, inveja e as muitas outras mentes negati-
vas, trabalhamos para a ignorância.

Por ignorarmos a verdadeira natureza da mente, nossas ações sempre pro-
duzem efeitos contrários aos desejados. Enquanto estivermos sob o controle 
das delusões, cometeremos erros contínuos nas nossas ações físicas e ver-
bais. Não importa por quanto tempo e o quanto desejarmos evitar o sofri-
mento e alcançar a felicidade, nossos métodos sempre falharão. Ao usarmos 
nosso precioso renascimento dessa maneira, não só fracassaremos em dar 
significado à nossa vida, como também continuaremos a nos enganar, per-
petuando nossa prisão no samsara.

Como veremos, criar as causas para este perfeito renascimento humano 
é extremamente difícil. Em inúmeras vidas passadas, dedicamo-nos 
incansavelmente à prática da moralidade e generosidade perfeitas, a fim de 
receber o corpo e as condições que temos agora. Por isso, não desperdiçar 
todo aquele trabalho árduo é uma dívida que temos com nós mesmos. 
Nosso objetivo não deve ser apenas obter uma existência humana melhor e 
mais confortável na próxima vida, mas sim alcançar a iluminação completa 



O  q u e  é  o  D h a r m a ?     17

e perfeita para o benefício de todos os outros gentis seres sencientes mães. 
Qualquer meta inferior a essa é indigna desta vida fantástica de que desfru-
tamos, e temos sim o potencial para alcançar esse objetivo. É por isso que 
Shantideva compara esta vida a um barco. Com ela, conseguimos atravessar 
o vasto oceano do samsara e chegar à distante costa da liberação.

Também podemos pensar neste precioso renascimento humano como a 
chave para a porta da compreensão ou o remédio que cura todos os males.

Como a mente é essencialmente pura – em seu âmago encontra-se a 
chamada natureza búdica – e as impurezas que criam todos os nossos pro- 
blemas não estão unificadas a ela, podendo, portanto, serem destruídas, 
somos definitivamente capazes de alcançar o despertar pleno. Não importa 
o quão obscurecidos pareçamos agora, nem de quais problemas físicos ou 
mentais soframos – podemos ter câncer ou AIDS, estar paralisados devido 
a um acidente de carro, sentir-nos completamente desprezíveis e acreditar 
que ninguém nos ama –, tudo isso é temporário. Nada durará. São como 
a neblina, que não se une ao céu. Assim como não há neblina que tenha 
durado para sempre, nossos problemas também não durarão. A imper-
manência é a natureza de tudo, então eles também passarão. Quando o 
dia está escuro e feio, coberto por uma densa neblina, pode parecer que ela 
nunca se dissipará, mas sabemos que irá. Devemos ter essa mesma convicção 
com relação aos nossos problemas.

Causas e condições se reuniram para criar um determinado problema.  
No entanto, devido à natureza búdica da nossa mente, podemos, conscien-
temente, criar outras causas e condições que farão com que não tenhamos 
mais aquele problema. Somos capazes não apenas de eliminar o sofrimento 
mental e físico em seu nível mais grosseiro, mas também de erradicar a 
forma mais sutil de sofrimento, o sofrimento que tudo permeia, que está 
no âmago de todas as formas de sofrimento. À medida que fazemos isso, 
nossa vida melhora progressivamente. Não se trata de ter momentos breves 
de felicidade, mas de alcançar cada vez mais felicidade verdadeira, que per-
dura vida após vida. Isso se deve a este precioso corpo humano com todos 
os seus atributos.

Até que cheguemos àquela outra margem, sempre haverá problemas.  
Quer renasçamos como um ser dos reinos inferiores, como um deus des-
frutando dos maiores prazeres ou como outro ser humano, sempre haverá 
sofrimento. O Buda revelou três tipos de sofrimento: o sofrimento do 
sofrimento, aquele que reconhecemos como sofrimento; o sofrimento da 
mudança, que chamamos de prazer, mas cuja natureza é sofrimento, pois 



18    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

não é confiável e cria apego e outras emoções negativas; e o sofrimento que 
tudo permeia, o mais sutil dos três, sempre presente enquanto estivermos 
no samsara.11 Nem mesmo os deuses do reino sem forma – que não possuem 
corpo físico e permanecem absortos em meditação perfeita durante éons – 
estão livres do sofrimento que tudo permeia; suas mentes não estão livres 
da delusão. E uma mente que não se libertou da delusão sempre degene- 
rará, permitindo que delusões mais grosseiras cresçam, como ervas daninhas 
espalhando-se pelo jardim.

Portanto, para não desperdiçarmos este perfeito renascimento humano, 
precisamos motivar todas as nossas ações com o desejo de nos libertar por 
completo do samsara, de alcançar a liberação. No entanto, esse ainda não é 
o significado último da nossa vida. Podemos avançar ainda mais um estágio. 
Com vistas a alcançar a liberação para a nossa própria felicidade, precisamos 
de uma sabedoria extraordinária e de muitas outras qualidades. Porém, ao 
ingressarmos no caminho Mahayana, rejeitamos a nossa própria liberação 
e motivamos tudo para os outros. É um caminho muito mais difícil, mas 
poderoso o bastante para destruir até os últimos vestígios do amor egoísta.

Nada além disso realizará o nosso potencial completo. Toda felicidade 
que já experimentamos, por menor que tenha sido, surgiu porque criamos 
ações virtuosas em relação a outros seres. Portanto, toda a nossa felicidade 
passada deve-se à gentileza deles. Assim como o amor egoísta por nós mes-
mos é a fonte de todo sofrimento, o amor pelo próximo é a fonte de toda 
felicidade. Como costumo dizer, a felicidade começa quando começamos a 
amar os outros.

A mente iluminada tem a habilidade de assumir em si mesma o sofri-
mento de todos os seres sencientes em número igual ao espaço infinito. 
Ela vê, de forma imediata e espontânea, a melhor maneira de ajudá-los, de 
acordo com a capacidade de cada um de receber auxílio. Temos o poten-
cial de alcançar essa mente ao remover sistematicamente todas as nossas 
delusões e substituir a nossa atitude de amor egoísta por uma de amor pelo 
próximo. É isso o que iluminação significa: libertar a mente de todas as 
delusões e impressões cármicas com o objetivo de conduzir todos os seres 
sencientes à iluminação plena.

No budismo tibetano, costumamos nos referir aos seres sencientes como 
“gentis seres sencientes mães”. Isso serve para nos lembrar de que, porque 

11  Para uma explicação completa desses três tipos de sofrimento, veja o livro de Rinpoche a ser 
publicado sobre os sofrimentos gerais do samsara.



O  q u e  é  o  D h a r m a ?     19

tivemos vidas infinitas, tivemos infinitas mães, e, portanto, é impossível 
apontar sequer um ser que não tenha sido nossa mãe. E, se todos já foram 
nossas mães em algum momento, então cada um deles foi incrivelmente 
gentil conosco. Ao observar o que a nossa mãe desta vida fez por nós – car-
regou-nos em seu ventre por nove meses, deu-nos à luz, alimentou-nos, 
educou-nos e sacrificou sua própria vida por nós –, podemos deduzir, facil-
mente, o débito que temos com cada ser senciente. Vê-los sofrendo torna-se 
insuportável. É como se a nossa mãe desta vida, idosa, frágil e cega, estivesse 
cambaleando em direção a um precipício, prestes a cair. Não hesitaríamos 
em fazer tudo ao nosso alcance para salvá-la; arriscaríamos até mesmo a 
nossa própria vida. É assim com todos os seres vivos. Essa deve ser a nossa 
atitude – e podemos desenvolvê-la. Retribuir a gentileza de todos os gentis 
seres sencientes mães é o objetivo do bodhisattva, o ser que gera a bodhi-
citta, e nós temos o potencial para nos tornarmos um.

Não há nada mais a fazer a não ser amar os outros seres. Essa é a tarefa da 
nossa vida; esse é o trabalho de todas as nossas vidas a partir de agora, até 
alcançarmos a iluminação. E é este perfeito renascimento humano que nos 
permite realizar o serviço perfeito em prol de todos os outros seres. Tudo o 
que precisamos é de determinação.

Se os ensinamentos do Buda tivessem degenerado, não poderíamos dizer 
que este é o caminho perfeito para nos conduzir à liberdade. Se os pon-
tos essenciais tivessem se perdido ao longo dos milênios ou, devido à má 
interpretação dos praticantes, a mensagem do Buda tivesse sido corrom-
pida, teríamos que admitir que o Buddhadharma é falho e que, por mais 
que nos dedicássemos à prática, jamais alcançaríamos a iluminação. Porém, 
nada disso aconteceu. O Buddhadharma ensinado e praticado no Tibete 
não abarca somente o lamrim – que contém todo o caminho – como tam-
bém o Vajrayana, os ensinamentos esotéricos do tantra, que nos mostram 
como combinar, habilidosamente, os dois aspectos do caminho: método e 
sabedoria.12 Tudo isso ainda existe nas mentes sagradas dos grandes lamas, 
e é transmitido de mestre a discípulo de forma imaculada graças às realiza-
ções extraordinárias dos professores. Temos a oportunidade de explorar esse 

12  Dentre as duas principais divisões do budismo – o Hinayana e o Mahayana –, e dentre 
as duas principais divisões do Mahayana – o Sutrayana (ou Paramitayana) e o Vajrayana –, 
apenas o Vajrayana permite combinar, simultaneamente e em uma só mente, o aspecto do 
método dos ensinamentos – o desenvolvimento de estados emocionais positivos, como amor, 
compaixão e equanimidade – com o aspecto da sabedoria – a compreensão da natureza da 
realidade, como a vacuidade.



20    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

vasto manancial de sabedoria e alcançar nós mesmos as realizações. Temos 
a chance de atingir a iluminação plena rapidamente, não apenas em algum 
momento distante no futuro, mas agora, nesta vida.

O único fator que nos falta é a determinação para fazê-lo. Está completa-
mente nas nossas mãos. Todas as condições estão aqui, presentes, esperando 
por nós. Temos os ensinamentos, os professores, a inteligência, a liberdade 
– é só uma questão de escolher trilhar ou não o caminho. As condições 
internas são perfeitas, com todos os atributos que já possuímos. Todas as 
condições externas também estão aqui, tendo em vista que os ensinamentos 
existem e temos acesso a professores virtuosos. Porém, por quanto tempo?

Diz-se que, em breve, chegará o dia em que não haverá mais professores 
qualificados para nos guiar. Os ensinamentos ainda poderão ser encontra-
dos nos livros e talvez o desejo de progredir no caminho ainda esteja em 
nós, mas não contaremos mais com guias. Caso não tenhamos alguém para 
nos conduzir até a iluminação, será impossível alcançá-la. Isso porque os 
temas mais sutis só podem ser verdadeiramente compreendidos – e, ainda 
mais importante, realizados – sob a orientação de um professor plenamente 
qualificado.

Portanto, temos que gerar a determinação de aproveitar cada momento 
ao máximo. Agora, com este corpo e esta mente, neste ambiente, temos a 
oportunidade única e preciosa de compreender os ensinamentos do Buda 
e gerar as realizações do caminho à iluminação. Se tentarmos, não há nada 
que não possamos fazer. Precisamos reconhecer isso. Precisamos entender o 
quão ilimitado é o nosso potencial, e não bloquear a nossa chance preciosa 
com delusões de incompetência: “Não sou capaz! Não levo jeito.”

É hora de ter pensamentos grandes – pensamentos enormes! É hora de 
fazer planos vastos, de traçar o imenso projeto que temos pela frente e de 
nos alegrarmos por saber que podemos alcançar o objetivo de nos desen-
volver até o nosso potencial máximo. Temos exemplos perfeitos no Buda, 
nos inúmeros grandes iogues que o seguiram, bem como nos lamas preciosos 
de quem temos a sorte de receber ensinamentos e inspiração. Sabemos que 
possuímos exatamente o mesmo potencial deles. Um dia, Shakyamuni foi 
exatamente como nós; Sua Santidade o Dalai Lama também foi exatamente 
como nós. E nós podemos ser exatamente como eles. Todas as condições 
estão aqui. O que precisamos agora é da determinação para fazê-lo.

 





2. As liberdades

Identificando o perfeito renascimento humano

Como vimos, Lama Tsongkhapa e Pabongka Rinpoche dividem 
o tema do perfeito renascimento humano em três seções: a identifi-

cação do perfeito renascimento humano; a compreensão dos seus benefí-
cios; e a compreensão da dificuldade em obtê-lo. A primeira seção apresenta 
exatamente o que temos de tão precioso. Há oito liberdades – estados de 
existência dos quais estamos livres – e dez riquezas – qualidades que possuí-
mos e tornam esta situação tão especial. 

As oito liberdades são:

	 1.	 A liberdade de não nascer como um ser dos infernos
	 2.	 A liberdade de não nascer como um fantasma faminto
	 3.	 A liberdade de não nascer como um animal
	 4.	 A liberdade de não nascer como um deus de longa vida
	 5.	 A liberdade de não nascer quando um buda não descendeu
	 6.	 A liberdade de não nascer como um bárbaro
	 7.	 A liberdade de não nascer como um tolo
	 8.	 A liberdade de não nascer como um herege

As dez riquezas são:

	 1.	 Nascer como um ser humano
	 2.	 Nascer em um país religioso
	 3.	 Nascer com órgãos perfeitos
	 4.	 Estar livre das cinco negatividades imediatas
	 5.	 Ter devoção aos ensinamentos
	 6.	 Nascer quando um buda descendeu



A s  li b er da d es     23

	 7.	 Nascer quando os ensinamentos foram revelados
	 8.	 Nascer quando os ensinamentos completos existem
	 9.	 Nascer quando os ensinamentos são seguidos
	 10.	 Ter as condições necessárias para a prática do Dharma

Apenas quando possuímos todas essas dezoito condições extraordinárias é 
que podemos dizer que temos um perfeito renascimento humano. Só então 
conseguimos tirar proveito disso e desenvolver nossa mente até o seu poten-
cial último.

As oito liberdades também são, em algumas ocasiões, chamadas de “des-
cansos” – como seres humanos, temos “descanso” daqueles estados agitados 
e infelizes, como os reinos dos infernos ou dos animais. Alguns também as 
denominam de os oito “lazeres”, mas acho que “lazer” carrega uma conota-
ção de indulgência preguiçosa, como relaxar, fumar e beber. Por isso, prefiro 
o termo “liberdade”, já que são estados desafortunados dos quais estamos 
livres. E isso vai além da liberdade do sofrimento; trata-se da liberdade para 
fazer o que quisermos.

Será que, neste momento, estamos realmente livres? Se alguém nos 
convida para um piquenique, podemos ir quando quisermos ou precisa-
mos trabalhar para ganhar dinheiro? Se alguém explica um ponto difícil 
do Dharma, temos clareza mental para compreendê-lo ou há algum tipo 
de bloqueio? Na nossa vida cotidiana, enfrentamos limitações constantes 
que nos impedem de experimentar tudo o que desejamos, seja prazer ou 
a sabedoria do Dharma. No entanto, quando nos comparamos a pratica-
mente todos os outros seres vivos, desfrutamos de uma liberdade inacredi-
tável. Antes de tudo, somos humanos e, por isso, estamos livres dos estados 
de sofrimento dos reinos inferiores – tema que analisaremos nas três pri-
meiras liberdades. Também não vivemos nos reinos dos deuses, onde não 
há chance de praticar o Dharma, nem somos humanos totalmente obscu-
recidos por visões errôneas ou desprovidos da capacidade de compreender 
a verdade dos ensinamentos do Buda. Finalmente, vivemos em um tempo 
no qual a influência do Buda Shakyamuni ainda está presente. Embora ele 
tenha vivido há 2.600 anos, o budismo ainda existe neste planeta e podemos 
nos beneficiar dele.

Por exemplo, assim como muitos fatores precisam se reunir para que pos-
samos desfrutar de um piquenique, diversas condições devem estar presen-
tes para que esta vida humana tenha todas as liberdades necessárias para 
realizarmos plenamente o nosso potencial. Se faltar uma das oito liberdades 



24    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

ou uma das dez riquezas, talvez sejamos capazes de nos ajudar de muitas 
maneiras, mas teremos limitações.

Neste momento, pode parecer que não temos muitos problemas em nos-
sas vidas. Temos dinheiro e amigos, somos jovens e saudáveis; se quiser-
mos viajar, basta guardar um pouco de dinheiro e ir; a maioria dos nossos 
amigos são legais... Logo, o mundo não é um lugar tão ruim. Esse modo 
de pensar é bastante limitado. Percebemos, de forma cega, alguns prazeres 
temporários como felicidade real e duradoura. O primeiro ensinamento 
dado pelo Buda depois de se iluminar foi sobre as quatro nobres verdades,13 
no qual ele explicou a natureza do sofrimento. Ele o fez dessa forma porque 
precisamos compreender o quão insatisfatórios esses prazeres temporários 
são, não apenas para que os renunciemos, mas também para vermos a reali-
dade da situação em que a vasta maioria dos outros seres se encontra: eles 
estão tomados por sofrimentos terríveis.

Explicarei o quão rara é a situação em que nos encontramos, mas isso 
não deve nos cegar para o sofrimento dos outros, nem para a possibilidade 
bastante concreta de que a situação atual acabará – talvez de forma súbita e 
chocante –, lançando-nos no mesmo tipo de sofrimento que praticamente 
todos os seres sencientes vivem.

Quando observamos os estados dos quais estamos livres, podemos 
encontrar ideias que rejeitamos por parecerem absurdas demais. Somos 
pessoas racionais e inteligentes do século XXI; não acreditamos em infer-
nos. Fugimos da Igreja Católica quando éramos adolescentes por causa de 
toda aquela conversa de inferno. Mas será que podemos ter tanta certeza de 
que o que o Buda disse sobre os reinos dos infernos é apenas faz-de-conta? 
Não sabemos tudo. Não nos lembramos da maior parte do que vivemos 
desde que nascemos. Presumimos que passamos nove meses no ventre da 
nossa mãe, porém só temos a lógica e o relato dela como evidências. É muito 
perigoso definir o que é realidade e o que é mito com base na nossa com-
preensão bastante limitada.

Além disso, afirmar que nós estamos certos enquanto o Buda e todos 
os iogues plenamente realizados que vieram depois dele estão errados 

13  O discurso Colocando a roda do Dharma em movimento (Pali: dammacakkappavattana-
sutta) é geralmente referido como o Sutra das quatro nobres verdades. Ele foi dado em Sarnath, 
próximo a Varanasi, para os cinco meditadores com os quais o Buda havia praticado austeri-
dades anteriormente. As quatro nobres verdades são: a verdade do sofrimento, a verdade da 
origem do sofrimento, a verdade da cessação do sofrimento e a verdade do caminho que leva 
à cessação do sofrimento.



A s  li b er da d es     25

não é só arrogante e insensato, mas também extremamente desrespeitoso 
com o Buda. Dizer: “Eu gosto do budismo, mas algumas partes estão erra-
das” causará confusão e funcionará como uma barreira para o verdadeiro 
desenvolvimento.

Há muitas coisas das quais não estamos conscientes. Nosso amigo pode 
estar com câncer, mas não conseguimos ver a doença. Negaremos que ela 
existe? “Mostre-me o raio-x! Quero a prova!” Há muitas coisas que não 
percebemos com as nossas mentes limitadas: universos infinitos, inúmeras 
formas de existência – não podemos simplesmente rejeitá-las só porque 
estão além dos limites da nossa compreensão. À medida que progredimos 
espiritualmente e nosso entendimento se expande, aquilo que julgávamos 
impossível agora parece trivial. O poder da mente é ilimitado, assim como 
sua capacidade de compreensão, mas precisamos aperfeiçoá-la continua-
mente para ampliar tal poder e compreensão. Até alcançarmos a onisciên-
cia da budeidade, sempre haverá questões que não conseguiremos entender. 
Por exemplo, apenas um buda é capaz de perceber os aspectos mais sutis do 
carma.

Nossa compreensão é profundamente limitada, enquanto a dos budas 
é infinita. Ainda assim, ao ouvirmos sobre o reino dos infernos, decidi-
mos que a sabedoria dos budas é superstição e a nossa é superior. Esse tipo 
de pensamento é bastante deludido. É mais provável que os ensinamen-
tos sobre os reinos inferiores nos pareçam difíceis ou impossíveis porque 
temos medo de permitir à nossa mente aceitá-los e, por isso, recusamo-nos 
a acreditar na existência de um sofrimento como esse. Em vez de rejeitar os 
ensinamentos, precisamos explorar as nossas próprias limitações. É dolo-
roso aceitar que exista tamanho sofrimento, porém essa é a realidade da 
vida, isso é o samsara. Não conseguimos enxergá-lo agora porque as nossas 
mentes estão muito poluídas.

De certa forma, meditar sobre as oito liberdades e as dez riquezas torna-
se também uma meditação em compaixão, pois refletimos sobre os pro-
blemas de outros seres sencientes que não têm a oportunidade de praticar 
o Dharma sagrado. Quando pensamos nos animais e seres humanos sem 
essa chance, surge uma inacreditável compaixão por eles. Ao estudar esse 
tema, começamos a perceber com clareza o quanto cada uma das liberdades 
é extremamente preciosa e como é terrível perdê-las. Além disso, enquanto 
todas estas circunstâncias fantásticas reuniram-se para nós, o mesmo 
não aconteceu para a vasta maioria dos outros seres. Nós estamos livres 
enquanto eles estão presos. A única conclusão possível é que devemos fazer 



26    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

tudo ao nosso alcance para ajudá-los ao máximo. É dessa determinação que 
nasce a joia preciosa da bodhicitta.

À medida que você estuda as liberdades e riquezas, é possível que descu-
bra que lhe faltam uma ou duas. Ainda assim, o fato de provavelmente 
possuir quase todas elas já é, por si só, motivo de grande alegria. Como é 
incrível que você tenha trabalhado tanto em vidas passadas, conservando-se 
em moralidade perfeita, praticando generosidade extraordinária, fazendo 
orações puras para obter este renascimento e, agora, aqui está ele. É algo 
inacreditável! Parece, de fato, quase um milagre.

Se você descobrir que lhe falta uma liberdade ou riqueza, então esse é um 
ótimo ponto de partida para a sua prática: “É isso o que me falta; preciso 
agir assim para consegui-lo.” Dessa maneira, você poderá dar ainda mais 
significado a uma vida já significativa. 

1. A liberdade de não nascer como um ser dos 
infernos

A primeira das oito liberdades refere-se à oportunidade de praticar o Dharma 
por não termos nascido no reino dos infernos. Na cosmologia budista, há 
seis reinos: os três reinos inferiores dos seres dos infernos, fantasmas famin-
tos e animais; e os três reinos superiores dos humanos, semideuses e deuses. 
Dentre os seis, os seres infernais experimentam o sofrimento mais intenso. 
Além disso, há infinitamente mais seres nos reinos inferiores do que nos 
superiores, assim como muito mais seres no inferno do que nos outros dois 
reinos inferiores somados. Isso se deve ao fato de que a raiva e o ódio – cau-
sas de nascimento como um ser dos infernos – são muito comuns e de fácil 
cultivo.

O sofrimento de um ser dos infernos é tão intenso que a sua existência é 
definida por dor e tormento. Em sua mente, não há espaço para nada além 
de um sofrimento intolerável, que deve ser suportado pelo que parece um 
tempo infinitamente longo, sem a menor trégua e sem qualquer compreen-
são de que aquilo eventualmente acabará. Imagine se alguém o atirasse em 
uma banheira de água escaldante e o mantivesse ali. Você não seria capaz de 
meditar na vacuidade, nem gerar compaixão – na verdade, a única coisa que 
você conseguiria fazer seria debater-se para se livrar da dor insuportável. 
Você só pensaria em se libertar. O sofrimento que um ser dos infernos pre-
cisa aguentar é bilhões de vezes pior do que esse. Portanto, a primeira liber-



A s  li b er da d es     27

dade é a desse sofrimento terrível, o que significa ter a liberdade de praticar 
o Dharma e desenvolver qualidades positivas como compaixão e sabedoria.

Os reinos infernais não existem em um lugar específico. Os textos afir-
mam que os seres dos infernos podem estar no subterrâneo, na superfície 
da terra ou no espaço. Pouquíssimos humanos têm o carma para vê-los, mas 
sabemos que há pessoas e animais vivendo existências comparadas às dos 
infernos – como vítimas de tortura, acidentados com queimaduras graves 
e presos encarcerados em cadeias aterradoras por toda a vida. Muitas pes-
soas têm o carma para vivenciar sofrimentos terríveis continuamente. No 
entanto, a vasta maioria das experiências infernais encontra-se além da 
nossa percepção.

Como eu disse, rejeitar a ideia de estados infernais apenas porque não 
fazem parte do nosso mundo limitado é ilógico. Não conseguimos vê-los 
porque não temos o carma para isso. Enxergamos apenas o mundo para 
o qual criamos o carma e, felizmente, ele não inclui – no presente – os 
infernos.

Mas isso não significa que nunca acontecerá. A simples observação de 
situações cotidianas mostra como o carma positivo pode se esgotar de forma 
súbita, o carma negativo amadurecer e, de maneira inesperada e aparente-
mente inexplicável, as pessoas serem lançadas em sofrimentos inacreditáveis. 
Os tibetanos estão vivendo em condições terríveis. Privados da religião que 
é como oxigênio para eles, há quem diga que se encontram em uma situa-
ção infernal. Há oitenta anos, alguém no Tibete imaginaria que algo assim 
poderia acontecer? Tenho certeza de que, antes da invasão chinesa, o tibeta- 
no médio vivia em seu mundo particular, que parecia eterno. Não havia 
qualquer sentimento de que aquilo poderia ser perdido. Porém, agora, há 
um sofrimento imenso.

Da mesma maneira, os judeus viveram por séculos na Alemanha como 
alemães, lado a lado com seus vizinhos não judeus. No início do século pas-
sado, quantos deles tinham ideia do que lhes aguardava com a ascensão de 
Hitler? Se pudéssemos voltar aos dias pré-nazismo e lhes disséssemos para 
sair da Alemanha, eles nos considerariam loucos. Se descrevêssemos os cam-
pos de concentração, eles provavelmente ficariam furiosos e nos agrediriam 
por tentar assustá-los. No entanto, tudo isso aconteceu. Por mais impos-
sível que parecesse, aconteceu. Eles não tinham como prever o futuro, assim 
como nós, agora, também não temos.

Se observarmos as suposições que fazemos, inconscientemente, sobre a 



28    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

nossa própria vida, veremos que uma delas é que nada de ruim nos acon-
tecerá. Talvez saibamos, racionalmente, que vamos morrer um dia, mas isso 
está em um futuro tão distante que sequer parece real. Nada de ruim acon-
teceu até agora, então nada de ruim acontecerá no futuro. Infelizmente, isso 
não depende de nós, mas do carma. Enquanto isso, confiamos em uma per-
manência que não existe – está tudo bem e assim seguirá. Esse é um pensa-
mento tolo, já que apenas nos torna mais insolentes.

A nossa vida é muito mais precária do que imaginamos. Há alguns anos, 
um avião jumbo decolou com mais de trezentos passageiros. Normalmente, 
antes da partida, os motores e outras partes da aeronave são verificados para 
assegurar que o voo correrá bem. Quando examinaram esse avião, não foi 
encontrado nada de errado. A tripulação era bem treinada e, claro, sabia 
como abrir as portas. Mesmo assim, depois do pouso, por alguma razão, 
não conseguiram abri-las. De repente, um incêndio começou na cabine e 
os pilotos gritaram por socorro. Tudo dentro do avião foi consumido pelas 
chamas. As equipes de emergência do aeroporto não conseguiram abrir as 
portas devido ao calor e, quando finalmente entraram, constataram que 
todos os passageiros haviam morrido tentando escapar, com seus corpos 
empilhados uns sobre os outros. Por quarenta minutos, a situação tornou-
se um inferno. Tenho certeza de que nenhum dos passageiros poderia ima-
ginar que esse seria o desfecho do voo.

Do mesmo modo, não fazemos ideia do que nos espera. Podemos mor-
rer a qualquer momento, por circunstâncias diversas e, mesmo que sobre-
vivamos, nossa situação pode se transformar completamente. Quando o 
carma amadurece, acabou – temos que aceitar os acontecimentos. A única 
maneira de garantir que o carma negativo não amadureça em sofrimento é 
não o criando. Também devemos manter a mente sempre positiva, impedir 
que as impressões negativas já existentes em nosso contínuo mental produ-
zam resultados e encontrar meios de purificá-las antes que o façam. Isso, 
obviamente, exige a união de muitas condições positivas, e é exatamente 
disso que se trata este perfeito renascimento humano. Até que consigamos 
fazer tudo isso, não há nenhuma garantia de que, amanhã mesmo, não nos 
encontraremos em uma situação de sofrimento que classificaríamos como 
infernal.

Todos esses sofrimentos infernais devem-se ao poder da mente. Quando 
ela é pacífica, virtuosa e compassiva, nosso semblante é tranquilo e agradável. 
Ver-nos desperta nas pessoas um sentimento agradável; elas até se alegram. 
Por outro lado, com uma mente extremamente enrijecida, tomada pelo 



A s  li b er da d es     29

egoísmo e pela irritação, parecemos muito feios, mesmo que, geralmente, 
sejamos considerados atraentes. Até a cor do nosso rosto muda; ele fica bas-
tante avermelhado, causando incômodo aos outros com um simples relance.

A mente é tão poderosa que é capaz não apenas de alterar fisicamente uma 
pessoa, mas também de afetar o ambiente externo. Alguns lugares têm uma 
estação bastante úmida e impetuosa, com enchentes, lama e dificuldades 
de locomoção, e outra estação de clima agradabilíssimo, ensolarado, quente 
e seco. Essas variações sazonais desagradáveis e agradáveis são resultados 
cármicos. Se estivermos nervosos, mesmo que sozinhos em nosso quarto, o 
ambiente pode se tornar tão pesado que outras pessoas temem entrar.

A atmosfera de uma casa depende das mentes das pessoas que vivem 
nela. Quando chegamos a um lugar habitado por um ser sagrado muito 
puro, recebemos uma benção inacreditável que tranquiliza bastante a nossa 
mente. Mesmo que não sejamos capazes de percebê-lo, já sentimos uma paz 
e alegria imensas só de nos aproximarmos da casa dele ou dela. O ambiente 
pacífico vem da pessoa que vive em conduta moral pura.

Em A grinalda preciosa, o grande pândita Nagarjuna disse:

Da não virtude surge todo sofrimento, 
Assim como os reinos desafortunados dos seres transmigrantes 

maus.
Da virtude surge toda felicidade,
Assim como os seres transmigrantes felizes.14

Nagarjuna também afirma que toda felicidade e sofrimento têm origem na 
nossa própria mente. Quando encontramos um objeto desejável, surgem 
sensações agradáveis. Quando estamos diante de um objeto indesejado, 
surge o sofrimento. Quando nos deparamos com um objeto neutro, surge 
a indiferença. Ao longo do dia, nossos sentimentos oscilam dessa maneira, 
conforme os diferentes objetos que encontramos. Uma sensação de felici-
dade pode surgir, seguida por sofrimento e então por indiferença. Em um 
único dia, experimentamos uma grande variedade de sensações agradáveis e 
desagradáveis, de acordo com as diferentes condições: o lugar, a comida, as 
pessoas etc. Quando nos encontramos com um amigo ou estamos em um 
lugar bonito, surgem sensações felizes; ao encontrar um inimigo ou estar 
em um lugar desagradável, surge infelicidade.

14  Verso 21.



30    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

Essas condições e as sensações desencadeadas por elas ocorrem devido ao 
amadurecimento de sementes, ou impressões cármicas. Uma semente posi-
tiva ou negativa determina se a sensação será agradável ou desagradável. 
Atualmente, somos incapazes de impedir que os ventos dessas impressões 
cármicas amadurecidas nos atirem a esmo. Por isso, se alguém rouba a nossa 
bolsa, por exemplo, temos pouco controle sobre como reagiremos. A maio-
ria de nós se aborreceria. Um praticante do treinamento da mente Maha-
yana (tib.: lo-jong), no entanto, consegue transformar sua atitude de modo a 
que “problemas” e “condições miseráveis” suscitem sensações felizes.

Todos os nossos sonhos também vêm da nossa própria mente. Pesade-
los de estar preso em um incêndio, afogar-se, ser espancado ou morto são 
aparências da mente alucinada. Se, antes de dormir, falarmos de um inimigo 
e nos irritarmos, lermos histórias ou virmos imagens que causam apego, tere- 
mos sonhos de raiva ou apego durante a noite. Se, por outro lado, prati-
carmos muitas virtudes ao longo do dia, teremos bons sonhos. Os sonhos 
surgem das impressões plantadas na mente de acordo com a maneira como 
passamos o dia.

Podemos dizer que os sonhos não existem? É claro que eles não existem 
da mesma forma que as coisas na nossa vida desperta. Se você amputar a 
minha mão em um sonho, ainda a terei ao acordar pela manhã. Porém, se 
ficarmos nervosos e desesperados ao ver nosso filho morrer em um sonho, 
será que podemos dizer que essa emoção não é real? Se eu acordar aterrori-
zado de um pesadelo enquanto você acaba de ter um lindo sonho, é justo 
que você me diga para deixar de ser tolo porque tudo está maravilhoso? 
A minha realidade parece tão concreta quanto a sua, ainda que estejamos 
falando apenas de sonhos. O sofrimento e a felicidade que experimentamos 
neles parecem tão reais quanto o sofrimento e a felicidade da vida desperta. 
Ambos surgem do amadurecimento de impressões negativas ou positivas na 
nossa consciência.

Da mesma maneira, podemos viver atualmente em uma bela casa – resul-
tado do amadurecimento de carma positivo –, mas, amanhã, ela pode ser 
reduzida a cinzas em um incêndio – resultado do amadurecimento de carma 
negativo. Essas experiências diferentes ocorrem devido a carmas diferentes. 
Quanto mais forte a negatividade, pior será o resultado; o pensamento nega- 
tivo mais intenso cria o pior dos infernos. Isso é carma. Em uma mesma 
situação, duas pessoas podem experimentar mundos completamente dife-
rentes: um positivo e agradável e outro terrível e insuportável.

Outra maneira de considerá-lo é dizendo que quanto maior a delusão pre-



A s  li b er da d es     31

sente no contínuo mental, maior será o sofrimento experimentado. Se não 
houver delusão alguma – se escapamos completamente do samsara –, não 
haverá sensação de aversão ao calor ou ao frio. Seres muito elevados podem 
até sentir calor ou frio, mas não são afetados por eles de forma adversa. No 
entanto, quanto mais deludida a mente, mais intenso será o sofrimento. Por 
isso, uma noite fresca e agradável para uma pessoa pode parecer insupor-
tavelmente fria para outra, ou um dia quente e bonito para um pode parecer 
uma fornalha para outro. Se as causas do sofrimento relacionado ao frio ou 
ao calor não tiverem sido criadas, essas sensações não serão experimentadas; 
mas, se tiverem sido criadas, então o sofrimento é inevitável.

O mundo vivenciado por um ser dos infernos é marcado por sofrimentos 
que sequer podemos sonhar. De acordo com o carma desse ser, ou o chão é 
mais quente do que a deflagração no fim deste sistema de mundo ou mais 
frio do que o gelo. Tudo isso é uma projeção da sua mente. Assim como o 
mundo que vemos todos os dias é resultado do amadurecimento de semen-
tes cármicas no nosso contínuo mental, os seres dos infernos criaram seus 
mundos particulares a partir das incontáveis ações negativas realizadas em 
vidas anteriores. É por isso que, no Guia do estilo de vida do bodhisattva, 
Shantideva diz:

Quem criou o chão de ferro incandescente?
De onde veio a profusão de chamas?
O Poderoso disse que tudo isso
Vem da mente maléfica.15

O chão de ferro incandescente experimentado pelo ser dos infernos é um 
produto da mente negativa e deludida. Mas isso não significa que não seja 
real.

Neste planeta, podemos ver muitos tipos diferentes de ambientes. Todos 
eles decorrem do carma dos seres que os habitam. Alguns países são espe-
cialmente estéreis e rochosos – resultado das ações negativas passadas dos 
habitantes daquele local –, enquanto outros são verdes e agradáveis, com 
um clima ameno e abundância de água e recursos – resultado das ações posi-
tivas acumuladas no passado por seus moradores.

O mundo em que vivemos é uma criação da nossa própria mente. Para o 
ser dos infernos, esse mundo é tão terrível quanto sua mente. A intensa nega-

15  Paráfrase do cap. 5, vv. 7 e 8.



32    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

tividade que domina sua consciência criou um mundo horrível e repleto de 
sofrimento – infinitamente pior do que o sofrimento mais devastador que 
podemos imaginar. E, devido ao peso do seu carma, o ser dos infernos não 
tem praticamente nenhuma chance de escapar.

Os infernos quentes e os infernos adjacentes
Dos estados de sofrimento do inferno, há oito infernos quentes e oito frios, 
bem como diversos infernos vizinhos e ocasionais.16

Próximo à morte, alguém destinado a renascer nos infernos quentes sen-
tirá um frio inacreditável e ansiará intensamente por calor. Você já deve ter 
ouvido falar disso ou até visto com seus próprios olhos. A pessoa começa a 
passar pelo processo de morte e sente um frio tão intenso que nada é capaz 
de aquecê-la; a impressão cármica que produz o desejo por calor está amadu-
recendo e se intensificando, e o provável é que essa pessoa renasça como um 
ser dos infernos. Depois da morte, que é como um adormecer, e do estado 
intermediário (tib.: bardo), que se assemelha a um pesadelo, o renascimento 
equivale ao despertar. É nesse momento que o carma negativo de renascer 
nos infernos manifesta-se plenamente.

O nível do inferno em que um ser renasce depende de muitos fatores, 
mas, sobretudo, do quão negativa é a mente. Se a pessoa cometeu uma não 
virtude grave, como matar com ódio, o resultado será, quase certamente, o 
renascimento no inferno mais baixo, chamado de inferno quente sem tré-
gua. Se a mente estiver tomada por não virtude, porém de menor inten-
sidade, então o renascimento poderia ocorrer em um dos infernos menos 
intensos – com menos sofrimento do que o “sem trégua”, mas ainda mais 
terríveis do que podemos imaginar.

Os ensinamentos mencionam que o fogo pelo qual o universo será con-
sumido ao final de um éon de destruição é sessenta ou setenta vezes mais 
quente do que qualquer fogo que conhecemos na Terra hoje, incluindo o 
calor do vulcão mais quente. Contudo, diz-se que uma única fagulha prove-
niente do reino dos infernos supera muito essa intensidade – é cerca de sete 
vezes mais quente do que todos os fogos do universo reunidos.

Certa vez, presenciei um exemplo de fogo intenso no Havaí, quando 
alguns alunos me levaram a um vulcão. Vimos um fluxo de lava derretida, 

16  Para uma descrição mais detalhada do sofrimento dos reinos inferiores, veja o livro de 
Rinpoche a ser publicado sobre os reinos inferiores ou Liberação na palma de sua mão, de 
Pabongka Rinpoche (Dia 11).



A s  li b er da d es     33

mas o calor era tamanho que não conseguimos nos aproximar. Pensamos 
na lava como algo inacreditavelmente quente, contudo nem mesmo ela é 
intensa o bastante para derreter as pedras no seu curso. A deflagração no 
fim do universo é muito mais quente do que a lava e, como acabo de dizer, 
a menor fagulha dos reinos dos infernos é muito, mas muito mais quente 
do que as chamas no fim do universo. Colocar a mão na lava derretida seria 
como mergulhá-la em água gelada, se comparado à intensidade do calor de 
um dos reinos infernais. Os textos usam a expressão “um com o fogo”. O 
chão e os seres dos infernos são “um com o fogo”.

O corpo de um ser dos infernos parece ter sido criado para experimen-
tar os maiores sofrimentos. Devido a todos os obstáculos acumulados, ele 
é enorme, como uma cadeia de montanhas. Talvez, se fosse menor, o sofri-
mento também pudesse ser reduzido, mas esse corpo gigantesco tem que 
suportar a dor intensa do fogo em toda sua extensão. E sua pele é extrema-
mente fina. Talvez você já tenha tido uma infecção de pele e se lembre da 
agonia ao encostar até mesmo um pano macio sobre a ferida. A pele do 
ser dos infernos é assim, porém muito mais sensível. Além disso, ele não 
morre, mas continua a reviver para experimentar sofrimentos inimagináveis 
por muito tempo. Este veículo perfeito para o sofrimento extremo é inteira-
mente fruto do carma negativo pesado.

De acordo com o carma, um ser pode vivenciar diversos infernos quen-
tes. O tempo que ele deve permanecer no primeiro reino infernal em que 
renasceu não é fixo, mas é incrivelmente longo. Ao fim desse período, esse 
ser ainda não esgotou seu tempo nesse reino e deverá renascer em outro 
inferno, como um dos infernos adjacentes ou ocasionais.

Mesmo no inferno com a duração mais curta, o chamado inferno da res-
surreição contínua, os seres vivem bilhões de anos humanos. No segundo 
inferno quente, o da linha preta, o sofrimento e o tempo de vida são duplica-
dos, enquanto, no terceiro, ambos são o dobro do segundo, e assim sucessi-
vamente. O último, o inferno quente sem trégua, tem os piores sofrimentos 
e a expectativa de vida mais longa dentre todos os outros.

O primeiro inferno quente é o inferno da ressurreição contínua. Nele, 
os seres esquartejam-se uns aos outros movidos por uma raiva intensa. No 
mundo humano, alguém que é cortado em pedaços morre e esse é o fim. Um 
braço amputado, por exemplo, torna-se um pedaço de carne morta sem cons- 
ciência. Nesse inferno, no entanto, cada parte do corpo mantém consciên-
cia própria e sente uma dor insuportável ao ser arrancada. Até mesmo cada 
gota de sangue desse ser que escorre sobre o chão incandescente sente dor 



34    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

intensa. Então uma voz cármica anuncia que ele reviverá, as partes do seu 
corpo são reunidas e ele ressuscita. Assim que se depara com outros seres, ele 
empunha uma arma e retoma a dilaceração. Esse ciclo se repete por bilhões 
de anos humanos, sem interrupção.

No inferno da linha preta, tanto o tempo de vida quanto o sofrimento 
são duplicados. Nele, guardiães infernais imobilizam o ser, marcam linhas 
pretas em seus corpos com fios em brasa – similares aos usados por car-
pinteiros – e cortam ao longo dessas linhas, como se serrassem uma árvore 
em pedaços. Assim como no inferno anterior, todas as partes do corpo têm 
consciência, inclusive o sangue derramado no chão de ferro incandescente. 
Por isso, cada uma delas experimenta a dor mais excruciante. Isso se repete 
continuamente.

Novamente, no inferno de recompor e esmagar, o sofrimento e a expec-
tativa de vida dobram em relação ao inferno anterior. Aqui, montanhas 
manifestam-se na forma de seres que foram mortos por aquele ser infernal 
em vidas anteriores. Se ele foi, por exemplo, um açougueiro que abatia ove- 
lhas, surgem duas montanhas enormes no formato de cabeças de ovelha. 
Ou, se ele matou piolhos, ratos, baratas etc., as montanhas assumem essas 
formas. O ser é encurralado por essas duas massas volumosas, que se movem 
juntas vagarosamente, esmagando-o por completo e jorrando seu sangue 
como uma cachoeira. Em seguida, as montanhas se separam, o ser infernal 
ressuscita e elas voltam a colidir, esmagando-o até a morte e revivendo-o 
repetidamente.

Os dois infernos seguintes são o da lamentação e o da grande lamentação. 
No primeiro, o ser infernal está preso dentro de uma casa de ferro sem por-
tas ou janelas, que está unificada ao fogo. Ele deve suportar esse sofrimento 
por um período inacreditavelmente longo, até que seu carma se esgote. No 
inferno da grande lamentação, ao invés de uma casa de ferro incandescente, 
há duas, uma dentro da outra, duplicando o sofrimento.

No inferno quente, o sofrimento é multiplicado. O ser infernal é empa- 
lado em um espeto longo – que entra pelo órgão sexual e sai pela cabeça – 
e vomita ferro derretido, como lava, pela boca. No inferno extremamente 
quente, que é duas vezes mais quente do que o anterior, os guardiães cármi-
cos atravessam o ser com um tridente até que as pontas saiam pela cabeça e 
ombros. Em outras ocasiões, eles o deitam sobre o chão em chamas, que é 
um com o fogo, e o forçam a ficar na horizontal até que seu corpo também 
se unifique ao fogo. Como essas, há muitas torturas infligidas ao ser infer-
nal, cada uma mais terrível que a outra.



A s  li b er da d es     35

No último e pior dos infernos, o inferno quente sem trégua, o corpo do ser 
infernal é como a manteiga de uma vela, que se dissolve e se funde comple-
tamente à chama. Em alguns textos, afirma-se que a duração da vida nesse 
inferno é de um éon intermediário.

Quando o carma de experimentar o inferno quente enfraquece, o ser 
consegue escapar, mas somente para um dos quatro infernos adjacentes: a 
vala flamejante, a planície de facas afiadas, o pântano de cadáveres pútri-
dos e a torrente intransponível (alguns textos listam seis e existem peque-
nas variações na descrição, mas os sofrimentos são idênticos). Aqui, o ser 
sofre terrivelmente a cada passo. Ele precisa escapar da vala flamejante, um 
oceano horrível de um líquido semelhante à lava, tão escaldante que suas 
pernas derretem a cada passo, apenas para serem regeneradas. Depois, ao 
tentar cruzar a planície de facas afiadas, ele é cortado em pedaços. Ao ouvir 
a voz de um ente querido vinda do topo de uma árvore, ele tenta subi-la, 
mas as folhas são facas afiadas voltadas para baixo que dilaceram seu corpo a 
cada movimento. Cachorros ferozes arrancam suas pernas e pássaros atacam 
seus olhos. Quando finalmente chega ao topo da árvore, ele passa a ouvir as 
vozes dos seus amados lá embaixo, suplicando para que desça. Ele começa 
a longa descida, porém, agora, as folhas estão voltadas para cima e, nova-
mente, rasgam sua carne a cada movimento.

O pântano de cadáveres pútridos é como uma fossa, um lodaçal de excre-
mentos onde minhocas com bicos longos e afiados, como agulhas, perfuram 
o corpo. Certa vez, enquanto fazia oferecimentos de água aos fantasmas 
famintos em uma ponte no Taiti, vi um peixe com um bico longo e fino, 
parecido com uma agulha, que me lembrou dessas minhocas. O ser deve 
suportar esses tormentos por muitos éons, até que o carma se esgote.

No último inferno adjacente, a torrente intransponível, o ser precisa 
atravessar um rio de água fervente para se libertar desses quatro infernos. 
No entanto, apenas tocar o líquido já dissolve a sua carne, como feijão cozi- 
do demais. Ele deve sofrer dessa maneira por um período extraordinaria-
mente longo.

Se vivemos em um país tropical e não temos ar-condicionado, é pratica-
mente impossível meditar. Aqui estamos falando de seres que são obriga-
dos a suportar um calor sete vezes mais intenso do que a deflagração no 
fim do universo. Se você já prendeu a mão na porta do carro e ela ficou 
roxa e latejante, sabe que a dor é insuportável – neste momento, duvido que 
você sequer tenha cogitado concentração unifocada. Os seres no inferno de 
recompor e esmagar têm essa experiência bilhões de vezes pior, de maneira 



36    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

constante e por um tempo inconcebivelmente longo. Qual chance eles têm 
de criar qualquer virtude? É bom contemplar isso todas as vezes que tiver-
mos uma dor de dente, ou qualquer outro tipo de dor, e sintamos pena de 
nós mesmos.

Embora nossas vidas não sejam perfeitas, pense na liberdade que temos se 
comparada à de um ser dos infernos. A pior dor que podemos experimentar 
é êxtase quando confrontada com o sofrimento dos infernos, e o nosso dia 
mais quente é como brincar na neve. Criamos as causas para esta excelente 
fortuna e precisamos continuar a criá-las. Ao sucumbir à ganância, à inveja, 
à raiva e a outras emoções destrutivas, começamos os preparativos para uma 
vida como as que acabo de descrever. Este corpo que possuímos é um mila-
gre e devemos nos alegrar profundamente por tê-lo, não apenas pelos praze- 
res de que podemos desfrutar, mas, sobretudo, pela oportunidade que ele 
nos oferece de praticar o Dharma e encontrar a felicidade verdadeira.

Os infernos frios e ocasionais
Da mesma maneira que sentir frio intenso e desejar por calor no momento 
da morte pode lançar uma pessoa nos infernos quentes, sentir como se o 
corpo estivesse em chamas e ansiar por frio pode lançá-la nos infernos frios. 
Se a impressão de uma não virtude anterior amadurecer nesse momento, 
então, passado o pesadelo do estado intermediário, a pessoa acorda para o 
renascimento em um dos infernos frios. 

Assim como os infernos quentes, há oito infernos frios, cada um mais 
gelado do que o anterior. No primeiro, o inferno das bolhas, é como se o 
ser estivesse pregado no chão congelado, preso dentro de uma montanha 
de gelo, incapaz de se mover. Não há luz do sol e sopra um vento cortante, 
intensificando o sofrimento.

Daí em diante, o sofrimento em cada inferno frio só piora. O próximo é 
o inferno das bolhas estouradas, onde as bolhas formadas pelo frio estouram 
e causam um imenso tormento. Depois, em cada um dos sucessivos infer-
nos, daquele chamado inferno tremulante “achu” – devido ao som que os 
seres emitem – até o inferno das enormes rachaduras como um grande lótus 
carmesim,17 o tempo de permanência aumenta progressivamente, com bi- 
lhões e bilhões de anos de sofrimento intenso.

17  Os nomes dos oito infernos frios são: inferno das bolhas, das bolhas estouradas, do “achu”, 
do gemido, dos dentes cerrados, das rachaduras como um lírio aquático azul, das rachaduras 
como um lótus vermelho e das enormes rachaduras como um grande lótus carmesim.



A s  li b er da d es     37

Você já ficou preso em uma tempestade de neve sem casaco? Se sim, 
saberá o quão desagradável é, como o corpo começa a tremer e as mãos ador-
mecem. O ser infernal, é claro, está completamente nu. A sua pele é muito 
mais sensível do que a nossa e o frio é milhões de vezes mais intenso do que 
podemos imaginar. Mesmo se colocássemos a mão dentro de um freezer e 
a deixássemos lá por uma hora, ainda não teríamos ideia do sofrimento de 
um ser dos infernos frios.

E, claro, com uma dor tão intensa, não é possível que o ser do inferno faça 
qualquer outra coisa a não ser sofrer. Não há como criar virtude nem prati-
car o Dharma, então como ele poderá encontrar um caminho para deixar 
esse sofrimento?

Há também ambientes infernais chamados de infernos ocasionais, ou 
porque podem ser vistos neste planeta se tivermos carma para isso, ou 
porque os seres não precisam vivenciá-los continuamente.

Houve, certa vez, um homem chamado Kotikarna,18 que viajava em 
busca de joias quando aportou em uma ilha deserta onde só havia areia. De 
repente, ele viu uma casa em chamas e, dentro dela, um homem sendo devo-
rado por cães ferozes.

Quando o sol se punha, no entanto, a cena mudava completamente, e 
a casa, cuja aparência era horrível durante o dia, transformava-se em uma 
mansão luxuosa, enquanto os cães se tornavam lindas mulheres. O homem 
parava de sofrer e desfrutava das comidas e bebidas mais refinadas, de um 
luxo inacreditável e do prazer das mulheres. Contudo, na manhã seguinte, 
a cena mudava novamente: a casa voltava a ser um inferno flamejante, e as 
mulheres, os cães que devoravam a carne do homem. Isso se repetia todos 
os dias.

Quando Kotikarna perguntou ao homem por que ele tinha que sofrer 
daquela forma, ele respondeu que, no passado, quando viveu na Índia, havia 
sido açougueiro. Na ocasião, perguntou ao arhat Katyayana como preser-
var a conduta moral. No entanto, devido a sua ocupação de matar animais, 
ele só podia tomar os preceitos de não matar à noite, não durante o dia. 
Ele os preservava com pureza. Por essa razão, o homem sofria terrivelmente 
durante o dia, mas, à noite, desfrutava dos prazeres mais extraordinários. 
Cada experiência era resultado do respectivo carma criado pelo homem.

18  Rinpoche usa o nome tibetano (Pagpa Gedun-tso) para o comerciante e o sânscrito para o 
arhat. Fizemos alterações para manter a consistência. Isso está de acordo com Liberação na 
palma de sua mão e Steps on the Path to Enlightenment, vol. I, p. 380.



38    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

Ele contou a Kotikarna onde estavam enterrados um pote de ouro e suas 
facas de açougueiro, e pediu-lhe que os mostrasse ao seu filho, com uma 
mensagem enfática para deixar de matar.

Nossa extrema boa sorte de estarmos livres dos infernos
Nascemos incontáveis vezes nos reinos infernais e, em todas elas, foi quase 
impossível escapar para outra existência. Nunca houve sequer uma chance 
de ouvir a palavra “Dharma”, que dirá praticá-lo. Por isso, foi impossível 
desenvolver compaixão e sabedoria. 

Devemos refletir cuidadosamente sobre como somos afortunados por, 
desta vez, não termos nascido nos reinos dos infernos. Esta é a primeira liber-
dade deste perfeito renascimento humano. Não experimentamos o sofri-
mento inacreditável dos seres infernais, nem somos obrigados a suportar 
aqueles ambientes aterradores. Temos a oportunidade de praticar o Dharma. 
Todas as condições estão à nossa disposição se quisermos utilizá-las.

Vivemos em um ambiente que não é nem muito quente, nem excessiva-
mente frio. No verão, temos ventiladores ou ar-condicionado e, no inverno, 
aquecedores e roupas quentes. Na verdade, nunca sofremos devido a extre-
mos de temperatura. Devemos meditar sobre o quão afortunados somos 
por não estarmos naquele estado de sofrimento e adotar a resolução de sem-
pre criar as causas para um renascimento humano perfeito.

Pense em como é difícil meditar sob calor extremo e em como seria 
impossível concentrar-nos se alguém segurasse um incenso aceso contra a 
nossa pele. Imagine como seria absurdo colocar a mão dentro de um freezer 
por cinco minutos ou sentar-nos nus na neve para tentar realizar a nossa 
prática meditativa. Estamos livres de todos esses extremos.

Pense: “Hoje, por não ter nascido nos infernos, tenho a liberdade de 
praticar o Dharma. Nestas vinte e quatro horas, nesta hora, mesmo neste 
minuto, tenho a liberdade de alcançar qualquer um dos três propósitos que 
desejar: uma vida futura feliz, liberação ou iluminação plena.”

Quando contemplamos dessa maneira, percebemos o quão incrivel-
mente preciosa é a liberdade de praticar o Dharma por não termos renas-
cido nos infernos. Essa oportunidade é mais valiosa do que qualquer 
riqueza, do que uma montanha de diamantes. Se queremos um bom renas-
cimento, podemos criar sua causa; se desejamos o estado sem sofrimento do 
nirvana, podemos criar sua causa; se almejamos a iluminação plena, tam-
bém podemos criar sua causa. É isso o que essa liberdade significa.

Somos capazes de criar o mérito que desejarmos e de purificar completa-



A s  li b er da d es     39

mente nossas negatividades passadas, para que jamais sejamos obrigados a 
experimentar seus resultados de sofrimento. Podemos renunciar à própria 
causa do sofrimento. Devemos sentir uma alegria extraordinária por pos-
suirmos, dentro de nós, esse presente inestimável.

Se não contemplarmos o sofrimento dos reinos inferiores deste modo, 
não compreenderemos o milagre deste perfeito renascimento humano e é 
bem provável que o desperdicemos.

Talvez percebamos que a prática do Dharma vale a pena e que podemos 
ser pessoas melhores caso pratiquemos, mas, de certa maneira, sem o 
estímulo da compreensão dos reinos inferiores, jamais teremos a energia 
para realmente extrair a essência do Dharma. Por isso é tão importante ten-
tar compreender plenamente o significado de cada uma das liberdades.

2. A liberdade de não nascer como um fantasma 
faminto

A segunda das oito liberdades é a de poder praticar o Dharma sagrado por 
não termos nascido como fantasmas famintos. Esses seres vivem debaixo da 
terra ou sobre a superfície, embora, assim como os seres dos infernos, nós 
geralmente não temos o carma necessário para vê-los. Enquanto os princi-
pais sofrimentos dos seres infernais são o calor e o frio causados pelo ódio, 
os dos fantasmas famintos são a fome e a sede resultantes da avareza e do 
desejo – ainda que padeçam de inúmeras outras formas de sofrimento. 

É provável que você nunca tenha passado fome de verdade na vida. Você 
consegue se lembrar de alguma vez em que, por qualquer razão, tenha ficado 
dois ou três dias sem comer? A não ser que estivesse muito doente, a fome 
teria sido extremamente desagradável. Agora imagine como seria ficar uma 
semana inteira sem comida. As dores no estômago seriam terríveis. Com 
tamanha fome, seria praticamente impossível pensar em qualquer outra 
coisa – e certamente inviável meditar.

Se você já participou de algum dos meus cursos, sabe que tenho má fama 
por estender os ensinamentos depois do horário. Você conseguiu manter 
a concentração perfeita quando a hora do almoço chegou e eu continuei 
ensinando? À medida que a sua fome aumentava e eu seguia explicando, 
você foi capaz de se concentrar de alguma forma? Enquanto o tempo se 
arrastava e você sabia que toda aquela comida deliciosa estava ficando com-
pletamente fria e desagradável, ainda conseguia acompanhar os ensinamen-
tos? Provavelmente não. Quando tentou concentrar-se, o seu estômago 



40    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

não permitiu – você só conseguia pensar em comida. E tudo isso porque 
o almoço atrasou apenas cerca de uma hora. Comida e bebida são necessi-
dades essenciais, então, quando parecem estar fora do nosso alcance, mesmo 
que não haja perigo de inanição, ainda não conseguimos pensar em outra 
coisa. Certamente não somos capazes de meditar sobre o lamrim.

Essa é uma das grandes vantagens do retiro de jejum nyung-nä de dois 
dias, bastante popular no budismo tibetano. Nele, faz-se apenas uma 
refeição no primeiro dia e, no segundo, não há qualquer ingestão de comida 
ou bebida. Embora dure apenas dois dias e o motivo de jejuar seja extrema-
mente benéfico, é muito difícil ficar sem comer e beber. Ao nos colocarmos 
voluntariamente nessa situação, não só purificamos uma grande quantidade 
de carma negativo, mas temos também a chance de vivenciar um pouco do 
que tantos seres sencientes são obrigados a suportar continuamente.

Qualquer sensação de fome não é nada comparada ao que os fantasmas 
famintos são obrigados a suportar em cada momento de suas vidas. Eles 
vagam por centenas de anos em busca de uma migalha de comida ou de uma 
gota  de água, mas não conseguem encontrar nada. É impossível imaginar o 
desespero que deve dominar suas vidas.

Alguns fantasmas famintos conseguem encontrar alimento, mas, de certo 
modo, isso é ainda pior, já que há sempre obstáculos cármicos para ingeri-lo.

A causa principal do renascimento como um fantasma faminto é o apego 
– o desejo por prazeres mundanos – e as demais delusões que surgem dele, 
especialmente a avareza. Quando alguém se apega excessivamente a bens 
e dinheiro, defendendo com ganância todas as suas posses, recusando-se 
a fazer caridade ou a compartilhá-las com os outros, essa pessoa está certa-
mente criando a causa para renascer como um fantasma faminto.

Há muitos seres neste mundo que se assemelham aos fantasmas famin-
tos. Eles estão tomados pela avareza e pelo sentimento de que, não importa 
o quanto possuam, nunca é o suficiente. Embora tenham nascido com um 
corpo humano, jamais estão livres de uma avidez inconcebível. Encon-
tramos muitas pessoas assim. Elas sentem que nunca têm o bastante para 
compartilhar – nem mesmo um trocado para um pedinte –, embora seus 
armários estejam cheios de roupas caras, suas geladeiras abarrotadas de 
comida e suas casas entulhadas de objetos. Se as observarmos, quase sempre 
constataremos que elas não desfrutam de nada disso. Elas compram com-
pulsivamente, mas suas aquisições não lhes trazem satisfação – então pre-
cisam comprar mais. É essa mente gananciosa e avarenta que segue para a 
próxima vida como um fantasma faminto.



A s  li b er da d es     41

Essas pessoas são tão apegadas às suas casas que, ao morrerem, podem 
renascer como fantasmas famintos naquela mesma área e tentar proteger o 
que um dia lhes pertenceu. Se alguém rouba algo dessa família, o fantasma 
faminto se ofende e faz com que o ladrão adoeça. Há relatos frequentes de 
quem ouça barulhos em casa após a morte de um familiar. Pode ser que a 
pessoa, agora um fantasma faminto, não tenha sido capaz de deixar o local 
devido ao apego.

Em muitos países, é relativamente comum que médiuns sejam capazes de 
invocar espíritos, os quais respondem aos questionamentos das pessoas e até 
as auxiliam de alguma forma. Esses espíritos podem ser fantasmas famintos. 
Alguns têm certo poder psíquico e conseguem prever o futuro, porém essa 
habilidade provém do carma, não da meditação ou do acúmulo de mérito. 
Eles podem ser muito poderosos, especialmente em regiões montanhosas 
e, por meio de magia negra, são capazes de ajudar as pessoas a prejudicar 
seus inimigos. Contudo, esses seres não são confiáveis e, certamente, não 
devemos tomar refúgio neles. Infelizmente, algumas pessoas o fazem e, 
como resultado, acabam sendo profundamente prejudicadas. 

Alguns humanos conseguem ver os fantasmas famintos, enquanto mui-
tos lamas elevados não só os veem, como também possuem o poder de sub-
jugá-los e ajudá-los.

Há diversos tipos de fantasmas famintos, mas a descrição geral é de um 
ser com estômago enorme e braços e pernas minúsculos. A maioria enfrenta 
imensos obstáculos para comer e beber. Alguns, após buscar por centenas 
de anos, encontram uma migalha de comida ou uma gota  de água, mas são 
rechaçados por guardiães ferozes que os impedem de alcançá-las. Há ainda 
aqueles com a boca do tamanho do buraco de uma agulha, incapazes de 
ingerir qualquer coisa. Alguns podem até encontrar uma gota  de água, mas 
não podem engoli-la porque suas gargantas têm três nós. Outros até con-
seguem, ocasionalmente, ingerir uma porção ínfima de comida e água, mas 
ela entra em combustão no estômago, como se atirássemos um fósforo aceso 
em um balde cheio de gasolina.

Alguns fantasmas famintos vomitam chamas – e isso eu próprio presen-
ciei na Índia. Em Buxa Duar,19 o primeiro lugar em que fiquei após deixar o 

19  Buxa Duar situa-se no estado de Bengala Ocidental, na Índia. É o local de um velho forte 
utilizado pelos ingleses como campo de prisioneiros durante seu domínio. Foi para lá que 
a maioria dos monges exilados que fugiram da ocupação chinesa do Tibete, em 1959, foi 
enviada. Rinpoche ficou em Buxa Duar durante oito anos e foi ali que conheceu Lama Yeshe.



42    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

Tibete, os monges costumavam contar que, durante a noite, quando iam à 
floresta para fazer suas necessidades, frequentemente viam luzes estranhas 
movimentando-se entre as árvores. Certa vez, tive que ir ao hospital no 
meio da noite e, ao retornar ao monastério, vi uma luz fraca vinda de uma 
árvore na floresta. Sabendo que árvores não emitem luzes, aproximei-me, 
mas, enquanto o fazia, a luz se moveu. Parece que as pessoas nunca conse-
guem de fato ver esses fantasmas famintos, apenas as chamas que saem de 
suas bocas. 

Certa vez, quando o Buda Shakyamuni vivia na Índia, havia um jovem 
monge que conseguia ver um tipo de fantasma faminto extremamente ater-
rorizante. Ele sentia medo e tentava escapar, mas o fantasma faminto afir-
mava que era sua amada mãe, morta enquanto lhe dava à luz. Ela contava os 
horrores de vagar pela terra como um fantasma faminto e como, passados 
vinte anos, jamais havia encontrado uma única migalha de comida ou gota  
de água sequer, nem mesmo um pedacinho de terra úmida para sugar.

O jovem monge sentiu tanta compaixão pela mãe que foi até o Buda 
pedir-lhe dedicação de méritos para que ela obtivesse um renascimento me- 
lhor. Contudo, quando ela deixou aquela vida, porque o carma era muito 
pesado, os meios habilidosos do Buda só puderam assegurar-lhe um renasci-
mento como outro fantasma faminto, mas, desta vez, um abastado.

Ao ouvir isso, o monge persuadiu a mãe a oferecer um rolo de tecido 
ao Buda, com o objetivo de dedicar o mérito para um renascimento me- 
lhor. Infelizmente, sua avareza era tão grande que, logo após fazer o ofereci-
mento, ela se arrependeu. Durante a noite, voltou furtivamente e recuperou 
o tecido. Isso se repetiu diversas vezes, até que o monge cortou o tecido em 
pedaços bem pequenos e fez um oferecimento a cada monge. Dessa forma, 
não havia mais nada que sua mãe fantasma faminto pudesse roubar e, graças 
aos meios habilidosos do Buda, seu renascimento seguinte foi melhor.

Havia um grande iogue chamado Sangye Yeshe,20 dotado de poderes 
psíquicos que lhe permitiam viajar a diferentes planetas e enxergar outros 
tipos de seres sencientes. Certa vez, ele visitou uma cidade onde havia mui-
tos fantasmas famintos, com o objetivo de guiá-los. Um deles, uma mãe 
com quinhentos filhos, conseguia comunicar-se com o iogue. Ela lhe con-
tou que, muitos anos antes, seu marido havia partido para o reino humano 
em busca de comida e, desde então, nunca mais o viu. Quando o iogue per-

20  Em Liberação na palma de sua mão, Pabongka Rinpoche usa o nome sânscrito, Buddha-
jnana.



A s  li b er da d es     43

guntou como poderia reconhecê-lo, ela respondeu que ele tinha apenas um 
olho e mancava em razão de uma perna quebrada.

Quando Sangye Yeshe retornou ao reino humano, conseguiu encontrar 
o marido da fantasma com base na descrição fornecida. Ao transmitir-lhe 
a mensagem da esposa, o fantasma estendeu a mão de forma comovente e 
mostrou um pequeno vestígio de cuspe seco. Ele disse: “Durante todos estes 
anos de busca, isto foi tudo o que pude encontrar”, e fechou a mão com fir-
meza para que não o perdesse.

Ele havia encontrado aquele cuspe enquanto caminhava nas imediações 
de um monastério. Ali, um monge, que vivia puramente de acordo com 
os preceitos, fazia a prática de dedicar sua saliva, fezes e urina aos fantas-
mas famintos. Por meio das preces desse monge, eles conseguiam algum 
sustento. Contudo, havia tantos fantasmas famintos ao redor dele o tempo 
todo que obter qualquer coisa era uma luta tremenda – e este fantasma teve 
a sorte de sair com um pouco de saliva. Eu me lembro dessa história quando 
vejo multidões de pedintes brigando por esmolas na estupa de Mahabodhi, 
em Bodhgaya.

Há muitas práticas como essa, em que fazemos caridade a outros seres 
sencientes, como os fantasmas famintos. O Buda ensinou mantras específi-
cos para esse fim e, devido ao poder deles, os fantasmas famintos podem ser 
beneficiados pelo oferecimento – caso contrário, eles sequer podem vê-lo.21

Muitos fantasmas famintos vivem do cheiro da comida, e o Buda ensinou 
formas de oferecer-lhes caridade e de ajudá-los. Há pujas que envolvem a 
queima de substâncias como tsampa, permitindo que esses seres obtenham 
algum sustento.22 Em monastérios, é comum que os monges espremam um 
pouco de comida com as mãos e entoem o mantra que possibilita aos fan-
tasmas famintos vê-la e desfrutá-la.23

Devemos dedicar um pouco de tempo para refletir sobre o sofrimento 
dos fantasmas famintos e suas causas – apego e avareza –, e assumir a firme 
determinação de nunca mais criá-las. Precisamos pensar: “Se eu renascesse 
agora como um fantasma faminto, seria impossível praticar o Dharma 
sagrado. Como sou afortunado por ter a liberdade de praticar o Dharma 

21  Veja o livro de Rinpoche Practices to Benefit Nagas, Pretas, and Spirits (Práticas para benefi-
ciar nagas, pretas e espíritos), bem como o seu livro a ser publicado sobre os três reinos infe-
riores, no qual ele discute as diversas práticas que podemos fazer para os fantasmas famintos.
22  Veja Aroma Charity for Spirits (Sur Offering) (Caridade de aroma para espíritos – ofereci-
mento de sur).
23  O mantra é om utsishta pandi ashibya soha.



44    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

porque não nasci nesse reino. Graças a essa liberdade, nestas vinte e quatro 
horas, nesta hora, mesmo neste minuto, tenho a autonomia inacreditável 
de alcançar qualquer um dos três propósitos que desejar. Se eu quiser, posso 
criar continuamente a causa para obter um corpo perfeito na próxima vida. 
A cada hora, a cada minuto, tenho a oportunidade de criar as causas para 
alcançar a liberação, o estado livre de sofrimento. E, se assim desejar, posso 
atingir a iluminação para o benefício de todos os seres sencientes. Neste 
exato momento, por meio da prática da bodhicitta, tenho a liberdade de 
criar as causas da iluminação.”

Ao pensar dessa maneira, tente gerar um sentimento profundo da precio-
sidade e importância de um corpo dotado desta liberdade e do quão trágico 
seria desperdiçar sequer um segundo deste renascimento humano perfeito. 
Precisamos tomar a decisão de tornar cada momento das nossas vidas ple-
namente significativo.

3. A liberdade de não nascer como um animal

A próxima liberdade é a de praticar o Dharma sagrado por não termos nas-
cido no reino animal – como uma ave, peixe, inseto etc.

Ao contrário dos seres dos infernos ou dos fantasmas famintos, os seres 
do reino animal podem ser vistos, e somos capazes de investigar a realidade 
deles por conta própria. Há uma grande diversidade de animais, aves, peixes 
e insetos, mas o sofrimento comum a todos é a tolice e a estupidez: ter uma 
mente incapaz de compreender qualquer coisa além da própria sobrevivên-
cia, embora existam muitos outros sofrimentos. A principal causa do renas-
cimento no reino animal é a ignorância, que aprisiona os seres em uma vida 
sem escolhas. Aqueles que precisam matar para sobreviver o fazem sem 
alternativa, enquanto suas presas não conseguem evitar a morte. Criaturas 
minúsculas são devoradas por outras maiores, que, por sua vez, são caçadas 
por animais ainda maiores. Independentemente de quem seja, há sempre 
um inimigo pronto para matá-lo e se alimentar da sua carne. Outros acabam 
tornando-se escravos dos seres humanos.

Se nos encontrássemos subitamente no corpo de um animal, ficaríamos 
aterrorizados. Por mais difícil que seja a nossa vida humana, ela se assemelha 
à existência em uma terra pura quando comparada à vida de um animal. 
Imagine ser uma lesma no meio da estrada após uma tempestade, ou um 
bode sendo perseguido por um açougueiro em um vilarejo indiano. Como 
seria? Se analisarmos mais a fundo a vida de qualquer animal, constatare-



A s  li b er da d es     45

mos um sofrimento inimaginável. Isso se confirma facilmente ao investi-
garmos como eles vivem. Tomados pela estupidez e pelo torpor mental, eles 
não são capazes de se libertar do sofrimento que enfrentam diariamente. E, 
é claro, são incapazes de compreender e praticar o Dharma.

Alguns animais vivem por muito mais tempo do que os seres humanos, 
mas isso não significa que consigam desenvolver qualquer tipo de sabedoria. 
Dizem que há uma tartaruga em Hong Kong com milhares de anos. Fui con-
vidado a conhecê-la, mas, por uma razão qualquer, o encontro nunca acon-
teceu. Se tivesse ocorrido, acho que eu não seria capaz de ensiná-la nada. 
Será que eu conseguiria explicar a ela a causa da felicidade? Até mesmo um 
elefante, que pode viver por muitos anos, não entenderia uma única palavra.

Pode parecer que os nossos cães e gatos mimados desfrutam de uma vida 
tranquila – dormem o dia inteiro e se alimentam até melhor do que nós –, 
mas, se considerarmos essa vida afortunada, estaríamos baseando o nosso 
julgamento somente na aparência externa. Se pudéssemos compreender a 
mente dos nossos animais de estimação, perceberíamos o quão ignorantes 
eles realmente são. Por exemplo, quando adoecem por terem comido algo 
estragado, eles não são capazes de nos dizer para que encontremos o remé-
dio adequado.

Nosso gatinho pode morar conosco a vida inteira e podemos tentar 
ensinar-lhe mantras todos os dias, mas ele não conseguirá proferir uma 
única sílaba. Isso acontece porque ele possui o corpo de um ser transmi-
grante em sofrimento e uma mente incapaz desse tipo de compreensão.

Podemos explicar vacuidade aos porcos durante anos, e eles não serão 
nem um pouco mais sábios. Podemos gritar sobre a bodhicitta o dia inteiro 
nos ouvidos daquelas pobres cabras e ovelhas, e elas não compreenderão 
nada. Podemos ensinar às galinhas que a compaixão é o verdadeiro caminho 
da felicidade, mas isso não as impedirá de continuar comendo insetos no 
chão.

Certa vez, enquanto ensinava na Universidade de Stanford, na Califórnia, 
Sua Santidade o Dalai Lama disse: “Você não deve ser como um animal”, que-
rendo dizer que não devemos aceitar as coisas sem nenhum questionamento. 
Naquele contexto, ele falava sobre as verdades convencional e suprema, sobre 
como sofremos porque aceitamos, sem pensar, a aparência das coisas – que 
parecem existir verdadeiramente – e, como resultado, acabamos tomados por 
emoções negativas. Nesse ponto, somos como animais.

Os animais simplesmente não têm a capacidade de compreender como 
escapar do sofrimento em que se encontram. Embora sejam bastante saga-



46    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

zes em algumas áreas, são estúpidos nesta seara mais fundamental e impor-
tante. Constatá-lo nos deixará contentes por não sermos um animal.

No entanto, é exatamente isso que podemos nos tornar amanhã, nesta 
mesma hora. Não fazemos ideia de quando morreremos, nem de qual será 
o nosso próximo renascimento. É possível que, em breve, estejamos em um 
tanque cheio de água em um restaurante, como uma lagosta suculenta ou 
um peixe gordo, à espera de um freguês que nos escolha como sua próxima 
refeição. Talvez sejamos um peixe lutando do outro lado da linha com um 
anzol na boca, ou uma minhoca sendo comida viva por milhares de formi-
gas. Nós simplesmente não sabemos. Se realmente soubéssemos, valorizaría-
mos a coisa mais preciosa de todas: a vida humana.

Você gostaria de nascer como algum animal? Mesmo como um de esti-
mação? Gostaria de ter o corpo coberto de pelos, brigar com outros cães e 
gatos do bairro e sempre depender dos seus donos humanos para cada prato 
de comida? Já nascemos como cães e gatos inúmeras vezes. Tivemos incon-
táveis vidas, então não há um só animal que não tenhamos sido. Já fomos 
macacos e tigres, vacas e zebras, baratas e mosquitos, repetidas vezes. Até 
mesmo a mente onisciente do Buda é incapaz de ver quantas vezes fomos 
uma barata ou um mosquito. Essa é a vida no samsara, circulando sem fim 
de um corpo de sofrimento ao outro.

Como centopeias, fomos pisoteadas enquanto atravessávamos a rua. 
Como mariposas, fomos esmagadas contra a parede. Talvez tenhamos ido 
direto da vida de uma centopeia pisoteada para a de uma mariposa, somente 
para sermos esmagadas novamente. Pobre de nós! Todas as vezes que vemos 
um inseto preso na teia de uma aranha ou um pequeno animal atropelado 
por um carro, eles são um lembrete de que fomos poupados de um final 
tão terrível por sermos humanos – e que é melhor começarmos a praticar o 
Dharma e nada além disso. Caso não o façamos, seremos nós os destinados 
à teia da aranha ou à roda do carro.

Ao pensar no sofrimento dos animais, podemos começar a compreender 
que, enquanto estivermos no samsara, não há escapatória. É realmente insu-
portável e assustador, e precisamos fazer tudo ao nosso alcance para nos 
libertarmos dele.

Somente a prática da virtude é capaz de nos libertar – e isso está além 
da compreensão de qualquer animal. No entanto, não somos animais e 
sim humanos com capacidade de tal entendimento. Essa é uma liberdade 
extraordinária. Devemos pensar: “Como sou afortunado por não ser um 
animal. Encontrei este corpo humano perfeito, qualificado com as oito liber-



A s  li b er da d es     47

dades e as dez riquezas, e tenho a liberdade de praticar o Dharma.” Temos 
que sentir isso profundamente em nosso coração, mas também reconhe- 
cer que não há garantia de que essa condição durará – ela pode inclusive 
acabar hoje – e, por isso, devemos aproveitar ao máximo esta oportunidade 
preciosíssima.

Meu guru raiz, Sua Santidade Trijang Rinpoche,24 costumava dizer que, 
se fôssemos capazes de compreender plenamente o sofrimento dos reinos 
inferiores – e o número de vezes que já estivemos lá –, sentiríamos um ter-
ror tão intenso que nunca mais desejaríamos dormir ou comer; perdería-
mos completamente o interesse por comida. Tudo o que aspiraríamos seria 
meditar e praticar o Dharma, com o objetivo de criar a maior quantidade 
possível de mérito a cada instante. Por isso, é vital que estudemos os ensina-
mentos sobre as quatro nobres verdades, especialmente a verdade do sofri-
mento, bem como os reinos inferiores e o carma, se quisermos realmente 
valorizar o nosso perfeito renascimento humano.

Como é incrível, como é maravilhoso termos a liberdade e a capacidade 
de estudar esses grandes ensinamentos e de viver nossas vidas de acordo com 
eles.

4. A liberdade de não nascer como um  
deus de longa vida

A próxima liberdade é a de não ter nascido como um deus longevo. Neste 
contexto, “deus” não se refere a um buda – alguém livre da ignorância –, 
mas a seres mundanos ainda ignorantes. Embora suas vidas estejam reple-
tas de prazeres que sequer podemos imaginar, eles ainda não se libertaram 
do sofrimento. Esses seres são chamados de deuses porque desfrutam de 
prazeres muito maiores do que os nossos. Por exemplo, deuses do reino do 
desejo podem ter milhares de deusas. Eles vivem de néctar – sua comida 
não é como a nossa, que precisa ser cultivada e gera excrementos. Seus cor-
pos emitem luz e suas roupas são extremamente refinadas. Eles vivem em 
palácios inacreditavelmente belos, feitos de lápis-lazúli com vigas de pedras 
preciosas. Até mesmo o chão é de lápis-lazúli, refletindo seus semblantes 

24  Sua Santidade Trijang Rinpoche (1901-81) foi o tutor júnior de Sua Santidade o XIV Dalai 
Lama e o guru raiz tanto de Lama Yeshe como de Lama Zopa Rinpoche. Ele foi o editor do 
livro Liberdade na palma de sua mão, de Pabongka Rinpoche.



48    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

enquanto caminham. Suas posses são tão preciosas que um único brinco é 
mais valioso do que todas as riquezas do nosso sistema de mundo reunidas.

Os deuses dos reinos da forma e sem forma renunciaram aos prazeres 
sensoriais do reino do desejo e, por meio da concentração profunda, alcan-
çaram uma grande paz. Os deuses do reino sem forma sequer possuem um 
corpo físico, apenas consciência. Eles não têm sofrimento do sofrimento e 
sofrimento da mudança, mas ainda não estão livres do sofrimento que tudo 
permeia. Esses seres vivem por éons, porém só estão realmente conscien-
tes em dois momentos: no nascimento, quando pensam: “Estou nascendo 
como um deus”, e na morte, quando reconhecem: “Agora estou morrendo e 
deixando este renascimento divino.” No intervalo entre esses dois momen-
tos, eles permanecem em um estado de concentração semelhante ao sono 
profundo, sem nenhuma sabedoria ou discriminação, o que, na prática, 
impossibilita qualquer prática do Dharma.

O mundo dos deuses do reino do desejo está livre dos problemas que 
enfrentamos – como a necessidade de trabalhar para nos sustentar, ou dis-
pender energia para obter conforto e felicidade. Todos os prazeres aconte-
cem-lhes sem esforço. Com todo esse luxo, suas mentes são constantemente 
distraídas por prazeres sensoriais e eles não têm outros pensamentos a 
não ser o deleite de que desfrutarão a seguir. Podemos compreender um 
pouquinho disso a partir das nossas próprias experiências, já que somos 
facilmente distraídos da meditação por pensamentos de um novo carro ou 
computador que queremos comprar, ou de um filme ou restaurante que pre-
tendemos ir naquela noite.

Os deuses estão tão tomados pelos prazeres que é impossível conhecer 
a natureza do sofrimento ou praticar o Dharma. Muitos alunos de Kopan 
contam que, ao voltarem para casa, sua capacidade de manter a prática do 
Dharma diminui ou até se perde completamente, pois as distrações voltam 
a dominar suas vidas. No entanto, essas distrações não são nada comparadas 
às dos deuses.

Há uma história sobre um discípulo de Shariputra, um médico que, antes 
de morrer e se tornar um deus longevo,25 era um grande devoto do monge. 
Se estivesse andando em seu elefante e visse o arhat caminhando na rua, o 
discípulo imediatamente descia e se prosternava diante do professor com 
grande amor e devoção. Após sua morte, Shariputra viu com seus poderes 

25  Shariputra foi um dos dois principais discípulos do Buda. Em Liberação, o médico é 
chamado de “rei dos médicos”, Kumarajivaka.



A s  li b er da d es     49

psíquicos que o médico havia renascido no reino dos deuses e foi até lá para 
lhe dar mais ensinamentos. Contudo, desta vez, quando se encontrou com 
Shariputra, ele estava tão intoxicado pelos prazeres do reino celestial que 
apenas levantou um dedo em sinal de reconhecimento do professor e logo 
saiu correndo para se divertir com seus amigos. Ele não tinha tempo para 
ouvir o Dharma, nem para o seu antigo guru.

O problema principal é, claro, o apego. As posses materiais trazem-no 
consigo e, com ele, vem a mente que sempre vaga em direção ao objeto de 
apego. Isso se torna uma enorme distração quando tentamos praticar o 
Dharma. Se, no entanto, pudéssemos nos libertar do apego, não importa 
quantas posses maravilhosas tivéssemos, elas não nos distrairiam.

Esse é o problema dos reinos dos deuses: mesmo que pudessem ouvir 
o Dharma, eles não conseguiriam colocá-lo em prática devido à obsessão 
constante pelos prazeres. Afirma-se que alguns poucos deuses no Reino 
dos Trinta e Três, no topo do Monte Meru,26 conseguem ouvir o Dharma 
por meio de um grande tambor tocado em dias específicos. Assim como os 
animais se beneficiam do som dos mantras mesmo sem compreendê-lo, os 
deuses respondem ao som do tambor do Dharma e recebem benefícios limi-
tados. Além deles, a maioria dos deuses não têm nenhuma oportunidade de 
ouvir o Dharma.

Sete dias antes da morte de um deus – sendo que cada dia no reino dos 
deuses corresponde a cinquenta anos humanos –, uma voz cármica lhe avisa 
que sua morte se aproxima. Então, tudo começa a se deteriorar. Ao longo 
de toda sua vida, não houve sujeira, odor desagradável, nem nada que não 
fosse prazeroso. Agora, subitamente, tudo muda. Seu corpo se torna sujo 
e fétido; sua radiância desaparece e sua aparência se torna bastante desa-
gradável. Ele não se satisfaz com sua cama e, incapaz de relaxar, deixa de 
dormir nela. As flores ao seu redor, que haviam sido perfeitas durante toda 
sua vida, murcham e morrem. Os amigos, que sempre estiveram ao seu lado 
para entretê-lo e proporcionar-lhe prazer, afastam-se devido a essas mudan-
ças e o abandonam. Ele fica aterrorizado e completamente sozinho.

Devido ao carma, ele consegue se lembrar de suas vidas passadas e, o que é 
pior, ver as futuras. Constata então que seu carma para ser um deus se exau-
riu e que, em sete dias, renascerá nos reinos inferiores. Saber disso causa-lhe 
um sofrimento mais intenso do que a própria experiência nos infernos.

É fácil perceber que, como um ser dos infernos, um fantasma faminto 

26  O Reino dos Trinta e Três é o segundo dos seis reinos dos deuses do desejo no Monte Meru.



50    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

ou um animal, é praticamente impossível criar qualquer ação virtuosa. 
Porém, mesmo como um deus de longa vida – seja do reino do desejo, dis-
traído pelos prazeres, seja nos reinos da forma e sem forma, absorvido em 
concentração – também é extremamente difícil compreender a natureza 
do sofrimento e, por isso, igualmente difícil praticar o Dharma. A não ser 
que vejamos suas falhas, como conseguiremos renunciar ao samsara? Os 
deuses não têm oportunidade de praticar moralidade ou de gerar a mente 
de renúncia ao samsara. Logo, não importa o quão longas e prazerosas sejam 
suas vidas, o próximo renascimento certamente será nos reinos inferiores.

Comparados aos seres humanos, os deuses parecem desfrutar de praze- 
res e liberdades inacreditáveis. No entanto, falta-lhes a mais importante: a 
liberdade de praticar o Dharma. Por essa razão, não nascer como um deus é 
considerado uma das oito liberdades deste perfeito renascimento humano.

Contemplar o sofrimento dos deuses, mesmo com seus prazeres inconce-
bíveis, ajuda-nos a apreciar a preciosidade desta vida humana. Apenas com 
este perfeito renascimento humano somos capazes de praticar o Dharma – 
nenhum deus pode fazê-lo, nenhum animal, nenhum fantasma faminto e, 
certamente, nenhum ser dos infernos. Portanto, devemos pensar: “Como 
sou afortunado por não ser um deus. Encontrei este corpo humano perfeito, 
qualificado com as oito liberdades e as dez riquezas, e tenho a liberdade de 
praticar o Dharma.” Temos que sentir isso profundamente no nosso coração 
e assumir o compromisso de nunca desperdiçar um só segundo desta vida.

5. A liberdade de não nascer quando um buda não 
descendeu

As quatro primeiras liberdades relacionam-se a estar livre de estados não 
humanos indesejáveis. As quatro seguintes se referem a estar livre de quatro 
condições de existência humana que nos impedem de desenvolver o nosso 
potencial completo.

A primeira dessas liberdades é a de poder praticar o Dharma por não 
termos nascido em um tempo em que um buda não descendeu. Mesmo 
que tivéssemos nascido humanos, porém em uma idade das trevas em que 
não há um buda e, portanto, não há Dharma – sem ensinamentos que nos 
conduzam da não virtude para a virtude –, qual seria o propósito da nossa 
existência humana?

Tente imaginar um lugar assim: sem ensinamentos, sem qualquer opor-
tunidade de compreender o caminho para fora do sofrimento. O que faría-



A s  li b er da d es     51

mos? Seria o mesmo que nascer como um cão. Pense: “Como sou afortunado 
por ter a oportunidade de praticar o Dharma porque não nasci em um tempo 
em que um buda não descendeu.”

6. A liberdade de não nascer como um bárbaro

A sexta liberdade é a de não nascer como um bárbaro – tradução literal do 
termo tibetano la-lo –, em referência a alguém que vive em regiões frontei-
riças ou em países irreligiosos e, portanto, sem a chance de ouvir ou praticar 
o Dharma. Outra expressão usada para se referir a essas regiões é “periféri-
cas”, no sentido de que um país onde o Buddhadharma está presente é con-
siderado central, enquanto os países irreligiosos são periféricos ou extremos, 
além da civilização. Eles são completamente obscuros, sem qualquer senso 
de moralidade.

Os “bárbaros” – as pessoas desses países – não compreendem o que é 
uma ação positiva ou negativa, nem o que causa felicidade ou sofrimento. 
Como alguém preso em um quarto completamente escuro, sem luz alguma, 
eles não têm a menor chance de entender essas coisas. Como em uma noite 
escura sem lua ou estrelas, totalmente coberta por névoa, o sol do Dharma 
não brilha e os seres tropeçam de um sofrimento ao outro. Sem qualquer 
concepção de carma, como podem entender por que sofrem ou o que fazer 
a respeito? Assim, suas vidas inteiras são dedicadas à busca da felicidade nos 
lugares errados, confundindo as causas do sofrimento com as da felicidade.

Sem compreensão do carma e sem fé no refúgio, não pode surgir nenhum 
pensamento de purificação das ações negativas. Essas pessoas não têm a 
oportunidade de se tornarem melhores, de purificar seus obscurecimentos 
e carma negativo acumulados no passado, nem qualquer chance de prati-
car o Dharma sagrado. Mesmo que lhes sejam apresentados os ensinamen-
tos sobre carma e refúgio ou oferecidos métodos de purificação, como o 
de Vajrasattva, elas não são capazes de compreendê-los ou aceitá-los. Sem 
a compreensão do carma, elas não fazem ideia de que ações não virtuosas 
geram sofrimento. Coloque-se no lugar delas. Imagine como seria viver sem 
nenhuma oportunidade de praticar o Dharma. Tente sentir o quão terrível 
seria cambalear cegamente pela vida, sem noção de certo e errado. Como 
elas são desafortunadas!

Ser bárbaro é muito pior do que ser cego, já que, embora não pudéssemos 
ver, ainda teríamos a capacidade de compreender e acreditar em carma e 
de tomar refúgio no Buda, no Dharma e na Sangha. Claro, hoje em dia, 



52    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

com tantos instrumentos sofisticados, os cegos têm poucas desvantagens. 
Mesmo no passado, na Índia e no Nepal, quando ser cego significava não 
ter acesso à educação e ser analfabeto, cegos leigos tibetanos faziam muitas 
práticas – como recitar OM MANI PADME HUM, o mantra de Chen-
rezig (sct.: Avalokiteshvara), o Buda da Compaixão – e conseguiam acumu-
lar uma vasta quantidade de méritos graças à fé no refúgio e no carma. Eles 
podiam tornar suas vidas significativas, mesmo sem uma compreensão pro-
funda do lamrim. Isso faz uma grande diferença. Por outro lado, ainda que 
possam ter sentidos perfeitos, os bárbaros são mais desfavorecidos, pois não 
têm a oportunidade de praticar o Dharma.

O grande pândita Chandragomin27 usa um exemplo bastante eficaz para 
ilustrar a natureza desses seres. Uma vaca vê um tufo de grama crescendo 
à beira de um precipício e corre em sua direção, acreditando que, se con-
seguir comê-lo, será feliz. Movida pelo apego, ela tenta alcançar a grama, 
cai no precipício e morre. Ao invés da felicidade que buscava, seu apego 
trouxe-lhe sofrimento. Chandragomin afirma que os seres mundanos em 
busca somente da felicidade desta vida são exatamente como a vaca. Eles 
estão tão apegados ao prazer que correm em sua direção sem perceber o 
perigo, caem e morrem. Tudo o que os bárbaros fazem para obter felicidade 
é equivocado, resultando apenas em problemas e sofrimento. Pense em 
todas aquelas pessoas no Ocidente, ocupadas nas cidades tentando garan-
tir seu sustento, sem nenhuma compreensão do Dharma, nenhuma fé no 
refúgio e no carma e, por isso, sem qualquer oportunidade de criar mérito 
ou purificar os obscurecimentos que encobrem suas mentes. Embora, como 
todos os outros seres, elas estejam apenas em busca da felicidade, o resultado 
das suas ações é o renascimento nos reinos inferiores.

É assustador pensar que hoje podemos ser um praticante budista e, 
amanhã, um “bárbaro”. A não ser que a nossa compreensão e fé sejam 
firmes, corremos o risco de perder a nossa crença em reencarnação e carma. 
De alguma maneira, em razão da falta de mérito, começamos a pensar que 
aquilo que antes nos parecia lógico e verdadeiro é, agora, falso e supersti-
cioso. Podemos acordar uma manhã e, subitamente, o carma não parecer 
mais algo plausível. Então, embora continuemos chamando-nos de “budis-
tas”, de algum modo as coisas saem do nosso controle e nos encontramos 

27  Um famoso praticante leigo indiano do século VII, que desafiou Chandrakirti para um 
debate que durou muitos anos. Seus escritos incluem Vinte versos dos votos de um Bodhisattva 
e Carta a um discípulo.



A s  li b er da d es     53

cada vez mais distantes de onde gostaríamos de estar. Nunca devemos ter 
como certa a excelente fortuna que ora possuímos.

Ao refletirmos sobre as causas necessárias para gerar fé no Buda, no 
Dharma e na Sangha, concluímos que elas exigem vastos méritos. Se não 
seguirmos acumulando mais mérito por meio da criação de ações virtuosas, 
o já acumulado pode muito bem se esgotar.

Sem uma base sólida, mesmo que estudemos filosofia budista por muito 
tempo e consigamos meditar com concentração unifocada, ainda assim 
algo pode acontecer e nos fazer perder completamente a fé, transformando-
nos em bárbaros. Isso ocorre tanto por falta de mérito quanto pela incapaci-
dade de purificar impressões negativas passadas de heresia – como a crença 
na não existência do carma, por exemplo. Um dia, é como se despertássemos 
de um sonho agradável. Nossa vida como budistas fica no passado, algo que 
apenas recordamos, como um sonho sem qualquer relevância atual.

Por isso, nesta vida, precisamos ter muito cuidado com a nossa mente e 
dedicar-nos a criar apenas ações positivas, impedindo que impressões nega-
tivas se instalem em nosso contínuo mental. Até mesmo pequenas negativi-
dades podem obscurecer a mente, facilitando a criação de ações negativas 
pesadas e dificultando muito a obtenção de realizações. Temos a liberdade 
de praticar o Dharma agora, porém é muito fácil perdê-la.

Quão incrível e precioso é este momento em que temos fé no Buda, no 
Dharma e na Sangha, assim como o desejo e a oportunidade de praticar 
o Dharma. Sabendo que nada disso é definitivo e que a vida é como uma 
bolha  de água – podendo acabar a qualquer instante –, devemos dedicar-
nos resolutamente não só à prática do Dharma, mas à prática contínua do 
Dharma, desde já.

Pense desta maneira: “Se eu fosse um bárbaro, não teria o desejo, a 
chance nem a liberdade de praticar o Dharma. Contudo, como sou afortu-
nado por ter encontrado este perfeito renascimento humano e ter a liber-
dade de praticar o Dharma quando quiser. Tenho acesso aos ensinamentos 
do Buda, um pouco de sabedoria e a capacidade de discernir entre certo e 
errado. Que incrível!” Ao pensar desse modo, devemos sentir uma imensa 
alegria no coração por isso ser verdade.

7. A liberdade de não nascer como um tolo

A próxima liberdade é a de poder praticar o Dharma por não ter nascido 
um tolo. Embora o termo tibetano ‘on-pa signifique, literalmente, “surdo”, 



54    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

ele tem a conotação de alguém totalmente incapaz de compreender ou de 
se comunicar. No Tibete do passado, ser surdo e mudo significava não ter 
acesso à educação nem meios de se comunicar – e, claro, não ser capaz de 
ouvir ou compreender o Dharma. É desse contexto que vem a conotação da 
palavra. Hoje em dia, ser surdo e mudo certamente não representa uma limi- 
tação tão severa, embora os surdos não possam receber transmissões orais, o 
que constitui uma restrição significativa.

Esta liberdade não se refere apenas a pessoas com dificuldade de com-
preensão, mas também àquelas que não conseguem absorver nada, que têm 
uma dificuldade mental tão extrema que suas mentes não funcionam além 
do nível motor básico. Elas são incapazes de ajudarem a si mesmas e, con-
sequentemente, aos outros; requerem cuidados constantes e precisam ser 
alimentadas e vestidas. Podemos observar essa condição em pessoas com 
deficiências mentais severas. Talvez se enquadrem nesta categoria aqueles 
com um grau elevado de autismo, que, mesmo adultos, não conseguem 
comunicar-se ou compreender assuntos básicos. Existem muitas organiza-
ções que tentam ajudá-los, mas, mesmo depois de muitos anos de esforços, 
eles não progridem.

Não se trata necessariamente de algo congênito. O carma pode amadu-
recer a qualquer momento e perdermos a capacidade de compreensão e 
comunicação. Um acidente de carro pode nos deixar em coma, uma doença 
nos reduzir a um estado vegetativo e até mesmo a idade pode nos privar 
da lucidez. Hoje em dia, o Alzheimer e a demência são problemas graves 
entre os idosos. Pense em como seria terrível começar a estudar o Dharma 
e, alguns anos depois, devido a problemas de memória, não ser capaz de se 
lembrar de uma sílaba sequer de um mantra.

Agora, somos realmente muito afortunados. Se padecêssemos de proble-
mas mentais graves como esses, a vida teria pouquíssimo sentido. Até mesmo 
os prazeres mundanos, como comer e beber, perderiam o significado. Não 
só deixaríamos de beneficiar os outros, como também nos tornaríamos um 
enorme fardo para a nossa família e sociedade. As pessoas tentariam nos 
ajudar, mas não seríamos capazes de reconhecer a gentileza delas.

Porém, não somos assim: estamos livres dessa condição. Temos um corpo 
relativamente favorável, uma mente capaz de compreender e não há limites 
para o nosso potencial. Reflita: “Como sou afortunado por não ter nascido 
com uma deficiência grave, incapaz de compreender ou de me comunicar, 
sem condições de entender uma palavra sequer do Dharma. Encontrei um 
renascimento humano perfeito e tenho a liberdade para praticar o Dharma. 



A s  li b er da d es     55

Essa liberdade pode ser perdida a qualquer momento. Por isso, sem des-
perdiçar uma única hora, um único minuto, tenho que praticá-lo.”

8. A liberdade de não nascer como um herege

A última liberdade é a de praticar o Dharma por não ter nascido como um 
herege. Se os bárbaros são aqueles que vivem em países irreligiosos, os here-
ges são irreligiosos independente de onde vivam. O termo tibetano é mais 
preciso do que o em inglês: log-ta-chän, que significa, literalmente, “uma 
pessoa com visões errôneas”. No budismo, heresia é a crença na não existên-
cia de algo que de fato existe. O carma existe, mas o herege nega. Da mesma 
maneira, para ele, o Buda, a iluminação e outros tópicos fundamentais do 
budismo são mentiras ou meras fantasias – o eu é permanente e indepen-
dente; os fenômenos impermanentes são permanentes. Hereges também 
negam a existência de reencarnação, acreditando que a consciência cessa 
com a morte. Sem carma e sem vida após a morte, não há uma fundação 
para o desenvolvimento da moralidade. Não há causa e efeito, logo prejudi-
car alguém não acarretará sofrimento futuro e ajudar o próximo não trará 
felicidade. 

Ao seguir essas doutrinas equivocadas, os hereges não só criam a causa 
para um sofrimento intenso, como também consolidam tais visões de uma 
maneira profunda, impedindo qualquer aceitação do caminho budista a 
despeito do quanto o ouçam. Aceitar visões errôneas cria a causa para ouvi-
las novamente, seja nesta ou em vidas futuras. Com isso, as chances de com-
preender o Dharma diminuem drasticamente.

Segundo a definição budista, há muitos hereges – todas as pessoas que 
não acreditam nos princípios fundamentais do budismo, por exemplo. Isso 
não significa, necessariamente, que quem não compreende as quatro nobres 
verdades seja uma má pessoa. Porém, é muito lamentável que alguém viva 
contrário às causas da felicidade com a crença ilusória de que está alcan-
çando a felicidade.

Há pessoas que se dizem religiosas, mas matam com regularidade e acre-
ditam que isso lhes trará felicidade. Julgam que o sacrifício de animais aplaca 
os deuses e lhes assegura os desejos; outras acreditam que matar quem se 
oponha à sua religião é a maneira mais fácil de alcançar o paraíso. Certos 
ascetas mutilam-se deliberadamente em busca da liberação. Há também 
quem rejeite todas as religiões por considerá-las superstições, enquanto acre- 
ditam que posses materiais são a causa da felicidade.



56    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

Os hereges confundem o veneno com o remédio e o remédio com 
o veneno. Eles estão completamente alucinados, como se sob o efeito de 
entorpecentes; o mundo lhes parece um lugar fantástico, mas não há nenhu- 
ma conexão com a realidade. Onde há um precipício, eles enxergam um 
belo jardim, e correm em sua direção o mais rápido possível, apenas para 
caírem de cabeça no sofrimento inconcebível dos reinos inferiores.

A heresia é um dos maiores obstáculos à paz suprema, pois impede 
aqueles que detêm visões errôneas de criar méritos. Os hereges não conse- 
guem pensar além do prazer imediato, já que acreditam que esta é a única 
vida existente – uma razão aparentemente pequena para praticar virtude. 
Incapazes de distinguir entre ações positivas e negativas, eles criam a causa 
do sofrimento, sob a ilusão de que se trata da causa da felicidade. Nesse pro-
cesso, prejudicam a si mesmos e aos outros, arruinando incontáveis vidas 
futuras. Mesmo que os hereges eventualmente encontrem outro corpo 
humano, porque se habituaram às visões errôneas, continuarão a sustentar 
pontos de vista equivocados na nova vida.

A heresia é uma mente muito ignorante. Imagine-se como um herege, 
vivendo sob a crença de que não há algo como causa e efeito; que o Buda, 
o Dharma e a Sangha não existem; que objetos impermanentes são perma-
nentes; e que a sua felicidade depende deles. Pense em como é maravilhoso 
ter encontrado o Dharma e, neste momento, dispor da oportunidade de 
aprender sobre temas profundos e de transformar sua vida.

Pense: “Como sou afortunado por não ser um herege, alguém dominado 
por visões errôneas, sem a mínima chance de praticar o Dharma. Agora que 
recebi este perfeito renascimento humano, tenho que praticar o Dharma 
enquanto ainda possuo esta liberdade.”





3. As riquezas

Assim como há oito situações das quais estamos livres e que con-
ferem grande significado a esta vida, há também dez condições recebi-

das que enriquecem imensamente a nossa existência. Elas são chamadas de 
“dez riquezas” ou “dez dotes”. As cinco primeiras são riquezas pessoais que 
possuímos internamente e que engrandecem a nossa vida. As cinco restan-
tes são riquezas relacionadas aos outros, como, por exemplo, o apoio de um 
professor.

1. Nascer como um ser humano

A primeira das dez riquezas é o nascimento como um ser humano, geral-
mente descrito como um ser capaz de falar e compreender. Porém, do ponto 
de vista do Dharma, o verdadeiro ser humano é aquele que se prepara para a 
felicidade além desta vida, até alcançar a iluminação. Isso representa muito 
mais do que simplesmente ser capaz de falar e compreender.

Sem essa riqueza, não teríamos a chance de praticar o Dharma sagrado. 
Portanto, reflita: “Como sou afortunado por ter nascido, desta vez, como 
um ser humano. Além disso, tenho a liberdade de praticar o Dharma. Com 
esta riqueza, posso criar, a qualquer momento – nestas vinte e quatro horas, 
nesta hora, neste minuto – a causa para alcançar qualquer um dos três 
grandes propósitos desejados. Esta riqueza é muito mais preciosa do que 
uma quantidade de diamantes igual ao número de átomos desta Terra. Des-
perdiçar esta oportunidade, deixando de praticar o Dharma sagrado por um 
único minuto, é um prejuízo maior do que a perda de todos esses diamantes 
preciosos.”



A s  r i q u e z a s     59

2. Nascer em um país religioso

A segunda riqueza é ter nascido em um país central ou religioso.28 Pense 
desta maneira: “Embora eu tenha renascido inúmeras vezes como ser 
humano, não fui afortunado o bastante para nascer em um país religioso. 
Porém, agora tenho essa sorte incrível.” Alegre-se com isso.

Se não tivéssemos recebido essa riqueza, se não tivéssemos nascido em 
um lugar onde o budismo existe, não teríamos nenhuma oportunidade 
de receber os ensinamentos ou de praticar o Dharma. Há dois modos de 
pensar sobre isso: em termos do local de nascimento e da existência dos 
ensinamentos.

O primeiro modo de um lugar ser considerado religioso é pelo fato de 
que ali descenderam os milhares de budas deste éon afortunado. É por isso 
que lugares como Bodhgaya são extraordinariamente sagrados.

Um país também é considerado religioso quando há uma Sangha esta-
belecida – ou seja, monges e monjas, tanto noviços como plenamente 
ordenados, que preservam os 36 votos para noviços ou os 253 votos para 
monges plenamente ordenados ou, ainda, os 364 votos para monjas ple-
namente ordenadas. É também um lugar onde a linhagem das ordenações 
continua viva, permitindo que aqueles que assim desejem possam receber 
a ordenação. A ordenação é um meio importante para proteger a mente 
contra ações não virtuosas. Sem essa transmissão intacta, que remonta aos 
tempos do próprio Buda, mesmo alguém que conheça os ensinamentos da 
linhagem não seria capaz de conceder votos aos outros. Portanto, somos 
extremamente afortunados por essa linhagem ainda existir e não ter sido 
interrompida.

Algumas pessoas podem achar que isso não tem qualquer relação com 
elas, que é apenas um costume. No entanto, aqueles que recebem a orde-
nação são extremamente afortunados, pois a preservação de diferentes 
níveis de vida consagrada é um caminho rápido para a iluminação. Eles se 
encontram no lugar mais seguro, que os protege tanto de inimigos exter-
nos quanto de suas próprias ações nocivas, como um muro protetor que os 
envolve.

A existência da Sangha em um país é extremamente preciosa. Ela não ape-
nas oferece aos seus membros a oportunidade de conceder votos a outros, 

28 Isso pode não significar um país no sentido geográfico atual. Geralmente traduzido como 
“terra” ou “lugar”. 



60    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

mas a mera presença de uma comunidade espiritual – como um monastério 
ou convento – contribui significativamente para o bem-estar do país como 
um todo. Os efeitos positivos da energia gerada por praticantes puros do 
Dharma são incalculáveis. A felicidade surge da observação do carma: evi-
tar ações nocivas e cultivar ações positivas. É claro que quem preserva pura-
mente seus votos se beneficia profundamente, mas também gera benefícios 
para os seres ao seu redor. Há uma grande diferença entre um país que pos-
sui um monastério e outro que não. Se somos monges ou monjas vivendo 
em um ambiente monástico, nós próprios somos nutridos e inspirados por 
aqueles que compartilham o mesmo objetivo, além de também nutrirmos a 
comunidade laica ao redor e inspirarmos a preservação da moralidade pura.

Em um país religioso, o clima, a economia, o grau de felicidade das pes-
soas e muitos outros fatores são indiretamente afetados pela prática da 
Sangha. Isso é ilustrado pela história dos quatro irmãos harmoniosos, os 
quatro animais que se ajudaram e favoreceram o reino onde viviam.

Havia um reino na Índia antiga assolado por seca e fome terríveis, além de 
muitos conflitos e desarmonia entre seus habitantes. Porém, um dia, estra-
nhamente, as coisas mudaram. As chuvas vieram no tempo certo, as plan-
tações vicejaram e a paz e a felicidade foram restauradas. O rei ficou muito 
satisfeito e pensou que sua liderança havia causado tudo aquilo, enquanto 
muitos dos seus ministros também se consideravam responsáveis. Ninguém 
concordava em quem fora o autor daquela prosperidade recém-estabelecida 
e todos tentavam reivindicá-la para si. Foi então que o rei convocou um 
famoso vidente para resolver a questão.

Depois de verificar, o sábio disse ao rei e seus ministros que, na realidade, 
nenhum deles havia sido o responsável, mas sim quatro animais irmãos que 
viviam em harmonia na floresta. Um elefante, um macaco, um coelho e um 
pássaro – que eram, na verdade, encarnações do Buda Shakyamuni e de três 
dos seus discípulos – preservavam os cinco preceitos e os transmitiam aos 
outros animais. O elefante assumiu a responsabilidade de espalhar os cinco 
votos aos outros elefantes, o macaco liderou seus irmãos macacos a viver de 
acordo com os cinco preceitos e assim por diante. Desse modo, toda a flo-
resta tornou-se um ambiente de grande harmonia, a qual se propagou para 
o país inteiro, trazendo o clima agradável, a riqueza, a paz e a felicidade des-
frutados por todos.

Da mesma maneira, um monastério ou convento pode não buscar, ati-
vamente, alterar as leis ou melhorar o clima, mas a atmosfera de harmonia 



A s  r i q u e z a s     61

criada pelos monges e monjas que vivem puramente nos votos traz paz e 
harmonia para todo o entorno.

Além de um país ser considerado religioso em razão da presença da 
Sangha, ele também o é devido à existência dos ensinamentos. Na verdade, 
esses dois fatores estão intimamente ligados, pois uma das definições da 
existência dos ensinamentos em um lugar relaciona-se à presença da linha-
gem de ordenações. Aqui, referimo-nos sobretudo aos ensinamentos do 
Sutra e do Vinaya. Os 84.000 ensinamentos do Buda dividem-se em Três 
Cestos (sct.: Tripitaka): o Vinaya, os ensinamentos do Buda sobre disci-
plina moral; o Abhidharma, seus ensinamentos acerca da psicologia e da 
mente; e o Sutra, todos os demais discursos. Embora também haja o Vajra-
yana, os ensinamentos do Buda sobre o tantra, ele não é considerado essen-
cial para que um país seja reconhecido como religioso.

Devido à presença tanto da comunidade espiritual quanto dos ensina-
mentos, existem aqueles capazes de explicá-los e, como resultado, podemos 
realizar o Dharma. A felicidade surge da observação do carma, já que evita-
mos prejudicar a nós mesmos e aos outros; porém, para observá-lo, temos 
que compreendê-lo. Para compreendê-lo, precisamos estudá-lo e receber 
explicações de alguém. Isso só é possível devido à existência dos grandes 
mestres e daqueles que vivem puramente nos votos. Além disso, a presença 
desses praticantes puros nos inspira a seguir suas orientações. Sem esses 
exemplos, seria muito difícil gerar a determinação de trilhar o caminho. 
Logo, há uma grande diferença entre um país com Sangha e outro sem.

Por isso, pense: “Se eu não estivesse em um país religioso, onde todos os 
ensinamentos existem e a ordenação é preservada puramente, sem a menor 
degeneração, não haveria oportunidade de praticar o Dharma sagrado. 
Mesmo que desejasse manter a conduta moral por meio da ordenação, se a 
linhagem não existisse, eu não teria como fazê-lo. Como sou afortunado por 
ter recebido a riqueza de nascer em um país religioso. Graças a isso, posso 
alcançar os três grandes propósitos e, em especial, praticar a bodhicitta.”

3. Nascer com órgãos perfeitos

A terceira riqueza é ter nascido com órgãos perfeitos. Reflita assim: 
“Embora eu tenha nascido inúmeras vezes como ser humano em um país 
religioso, não fui afortunado o bastante para nascer com órgãos perfeitos. 
Porém, agora tenho essa sorte incrível.” Alegre-se.

Como já vimos na sétima liberdade, se não pudermos compreender ou 



62    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

nos comunicar, é impossível praticar o Dharma – essa riqueza inclui origi-
nalmente não ser surdo-mudo. Repito: o problema é a incapacidade de 
compreensão. No Ocidente, há muitos surdos-mudos que se comunicam 
muito bem e conseguem ter uma vida tão significativa quanto a de alguém 
com audição e fala perfeitas. Inclusive vi grupos de surdos nos ensinamentos 
de Sua Santidade o Dalai Lama recebendo-os por meio de um intérprete de 
libras. Isso é fantástico. Que mudras incríveis! Há também braille e recursos 
em áudio para cegos.

Órgãos imperfeitos também incluem a ausência de membros. Isso pro-
vavelmente acontece porque essa condição é uma das razões pelas quais a 
ordenação pode ser negada. Alguém surdo, sem um membro etc. não pode 
receber os trinta e seis votos nem as ordenações superiores. De acordo 
com o Hinayana, essa pessoa não possui o corpo necessário para os votos 
pratimoksha (liberação individual). Tal restrição se estende também aos 
hermafroditas.

Isso é parte do código monástico estabelecido pelo Buda, que reconhe-
cia a necessidade de certas restrições quanto à elegibilidade para ordenação. 
Ele compreendia que órgãos imperfeitos seriam um obstáculo tanto para o 
indivíduo quanto para a comunidade. Um abade não pode dar ordenação a 
alguém com órgãos imperfeitos.

É claro que é possível alcançar a iluminação sem se tornar monge ou 
monja, mas isso é excepcional. De modo geral, para progredir bem no 
caminho do Dharma, precisamos seguir as diretrizes claras contidas nos 
diversos níveis de votos, e usar vestes monásticas é um aspecto vital desse 
processo. É muito mais fácil praticar puramente a virtude no contexto da 
ordenação. Também há muito menos distrações e é mais fácil disciplinar a 
mente.

Devemos refletir sobre esse tema para compreender como ter órgãos per-
feitos nos proporciona inúmeras oportunidades e reconhecer o quão afor-
tunados somos por possuir essa riqueza.

4. Estar livre das cinco negatividades imediatas

A quarta riqueza é não ter cometido nenhuma das cinco negatividades ime-
diatas (também chamadas de cinco carmas negativos ininterruptos). Pense 
assim: “Embora eu tenha nascido muitas vezes como ser humano, com 



A s  r i q u e z a s     63

órgãos perfeitos e em um país religioso, não fui afortunado o bastante para 
estar livre de ter cometido qualquer uma das cinco negatividades imediatas. 
Porém, agora tenho essa sorte incrível.” Alegre-se.

As cinco negatividades imediatas são:

▶	 matar a mãe
▶	 matar o pai
▶	 matar um arhat
▶	 derramar, com intenção maliciosa, o sangue de um buda
▶	 causar desunião na Sangha

Elas são chamadas de “imediatas” porque, ao contrário dos resultados de 
outras não virtudes – que podem ser interrompidos, adiados ou purificados 
–, essas ações são tão hediondas que, ao morrermos, renascemos imediata-
mente nos reinos inferiores, mais especificamente nos infernos inferiores. 
No momento da morte, o estado da nossa mente é fundamental. Morrer 
com uma mente positiva pode transformar uma mentalidade geralmente 
negativa e permitir um renascimento superior. Contudo, no caso dessas 
cinco ações, isso praticamente nunca ocorre. Só conseguimos escapar de 
seus resultados se fizermos purificações intensas. 

Além disso, uma pessoa que tenha cometido qualquer uma dessas ações 
extremas não pode receber ordenação monástica. No início da cerimônia 
de consagração, uma das perguntas feitas aos candidatos é se cometeram 
alguma delas. Caso a resposta seja positiva, o abade não pode prosseguir. 
Recusar a ordenação em casos como esse não acontece sem propósito. Uma 
pessoa ordenada deve beneficiar os ensinamentos de alguma forma, e isso é 
impossível caso haja uma impressão tão pesada em seu contínuo mental. Tal 
impressão cria obscurecimentos graves e se torna um enorme obstáculo para 
o alcance de realizações.

Essa é a definição geral da quarta riqueza. Há também uma mais rigorosa, 
geralmente encontrada na tradição Nyingma, que afirma que essa riqueza 
consiste em não ter cometido nenhuma das dez não virtudes.29 Trata-se de 
uma definição bastante estrita, pois significa que seríamos obrigados a criar 

29  As dez não virtudes são: matar, roubar, má conduta sexual, mentir, fala divisiva, fala ríspida, 
fala fútil, cobiça, malícia e visões errôneas. Veja o livro de Rinpoche sobre carma (a ser publi-
cado) para uma explicação completa.



64    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

virtude em todos os momentos – enquanto comemos, meditamos, dormi-
mos etc.

Ouvi pela primeira vez essa interpretação da quarta riqueza de Sua San-
tidade Trijang Rinpoche. Foi meu primeiro ensinamento do lamrim, em 
Sarnath, onde o Buda girou a primeira roda do Dharma. Não me lembro 
muito bem do ensinamento, mas esse ponto destacou-se bastante. É simi-
lar à interpretação dada por Rongphuk Sangye, guru raiz de Trulshik Rin-
poche, em seu comentário sobre as Trinta e sete práticas do Bodhisattva, de 
Thogme Zangpo.30 

Portanto, devemos alegrar-nos pela riqueza de estarmos livres de ter 
cometido qualquer uma dessas cinco negatividades imediatas.

5. Ter devoção aos ensinamentos

A próxima riqueza é ter devoção aos ensinamentos. Pense deste modo: 
“Embora eu tenha nascido várias vezes como ser humano, com órgãos per-
feitos, em um país religioso e não tenha cometido nenhuma das cinco nega- 
tividades imediatas, não fui afortunado o bastante para ter devoção aos 
ensinamentos. Porém, agora tenho essa sorte incrível.” Alegre-se.

Simplesmente conhecer os diferentes temas do budismo não basta. É pre-
ciso confiar plenamente que são o nosso caminho para superar o sofrimento 
e cultivar devoção a eles. Os Três Cestos – Vinaya, Sutra e Abhidharma – 
correspondem aos treinamentos de moralidade, concentração e sabedoria. 
Ter devoção aos ensinamentos significa seguir cada uma dessas três práticas.

Essencialmente, no entanto, devoção significa refugiar-se, de coração, 
nas Três Joias. Dessa forma, mesmo que ouçamos ensinamentos avançados, 
como os do Vajrayana, e não os compreendamos, temos fé absoluta no Buda 
e reconhecemos que nossa falta de compreensão se deve aos nossos obscure-
cimentos, e não a alguma deficiência em seus ensinamentos.

Precisamos de fé e devoção não somente no Buda, mas também no 
Dharma e na Sangha. Há muitas pessoas com fé profunda no Buda, mas que 

30  Trulshik Rinpoche (1923-2011) foi um dos gurus de Lama Zopa Rinpoche e liderou, por um 
breve período, a tradição Nyingma. Ele fundou o Monastério Thubten Chöling, no Nepal, 
onde Zina Rachevsky faleceu em 1973. Seu guru raiz foi Ngawang Tenzing Norbu (1867-
1942), também conhecido como o Buda de Dza Rongphuk, a partir do monastério que ele 
estabeleceu nas encostas ao norte do Monte Evereste, ao pé da geleira Rongphuk. O texto 
de Thogme Zangpo encontra-se no comentário do Geshe Sonam Rinchen (consulte a bi-
bliografia).



A s  r i q u e z a s     65

rejeitam certos aspectos dos seus ensinamentos, como o Vajrayana ou a inte-
gralidade do cânone Mahayana. Não se trata de não os praticar porque não 
lhes convém; essas pessoas realmente consideram que esses ensinamentos 
estão de alguma maneira equivocados. Para ter devoção absoluta, precisa-
mos examinar todos os ensinamentos e desenvolver uma percepção da sua 
infalibilidade. Isso exige um forte vínculo com o professor espiritual, caso 
contrário jamais conseguiremos superar os obstáculos para compreender os 
temas mais esotéricos. É por isso que tão poucos de nós podem afirmar, com 
honestidade, ter devoção aos ensinamentos em sua totalidade.

Com grande devoção ao lamrim e inspiração para praticá-lo, a nossa 
mente se transforma. Sem essa devoção e inspiração, tornamo-nos teimosos 
e negligentes. Ao ouvir diferentes temas do lamrim, pensamos: “Sim, sim, 
já sei disso! Já ouvi centenas de vezes!” Não importa o quanto escutemos, os 
ensinamentos não movem a nossa mente; ela é como uma pedra no oceano, 
que pode ficar ali bilhões de anos sem nunca mudar. A superfície se molha, 
mas nada acontece além disso.

Outra analogia é a da bolsa de couro que os tibetanos usam para guardar 
manteiga. Geralmente, a manteiga é usada para amaciar o couro, mas o da 
bolsa fica tão impregnado que endurece como uma rocha. Não devemos 
ser tão casuais em relação ao Dharma a ponto de ele não mais sensibilizar a 
nossa mente. Há um provérbio que afirma: “O malévolo pode ser subjugado 
pelo Dharma sagrado, mas o teimoso não.” Se descartamos qualquer ensina-
mento por já o termos ouvido muitas vezes, podemos perder a devoção ao 
Dharma como um todo. Isso é teimosia – e é extremamente perigoso.

Estar em um lugar onde os ensinamentos são disseminados não significa, 
por si só, que teremos devoção natural a eles. No Tibete e no Nepal, há 
incontáveis seres sagrados com realizações no caminho à iluminação – com-
paráveis a estrelas em uma noite límpida e sem lua –, a difusão dos ensina-
mentos em ambos os países é ampla, mas ainda há muitas pessoas que agem 
como budistas, que se dizem budistas, mas que não têm devoção em seus 
corações. Por trás de suas atividades “budistas”, há egoísmo e preocupação 
mundana.

Pense no quão afortunados somos por termos devoção aos ensinamen-
tos, especialmente ao lamrim, que nos dá muita energia e determinação para 
a prática do Dharma.



66    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

6. Nascer quando um buda descendeu

As primeiras cinco riquezas são qualidades que nós possuímos; as próximas 
cinco são riquezas que temos com relação aos outros.

A sexta é ter nascido em um tempo em que um buda descendeu. Pense 
assim: “Embora eu tenha nascido várias vezes como ser humano, com 
órgãos perfeitos, em um país religioso, sem ter cometido as cinco negativi-
dades imediatas e com devoção aos ensinamentos, não fui afortunado o 
bastante para nascer quando um buda descendeu. Porém, agora tenho essa 
sorte incrível.” Alegre-se.

É claro que o Buda Shakyamuni não está mais vivo, mas dizer que, por 
essa razão, nenhum buda descendeu é uma definição bastante estreita dessa 
riqueza. Na época do Buda, seus discípulos recebiam ensinamentos dire-
tamente dele. Desde então, existe uma linhagem ininterrupta, o que sig-
nifica que esses ensinamentos foram preservados puros. O Buda continua 
presente sob o aspecto do nosso professor espiritual. O guru é o represen-
tante puro do Buda e receber ensinamentos dele ou dela equivale a recebê-
los do próprio Buda.

Para compreender o quão raro é viver em um tempo em que há um buda, 
precisamos ter uma visão geral dos quatro grandes éons da evolução do uni-
verso. Embora eu fale sobre isso com mais detalhes adiante, darei agora uma 
breve explicação.

Afirma-se que há quatro grandes éons em um ciclo de existência de um 
sistema de mundo: o da evolução – quando o sistema de mundo passa a 
existir –, o da existência, o da decadência e o do vazio. Os budas aparecem 
somente durante o éon da existência, quando há seres com o carma para se 
beneficiarem de sua presença.

Além disso, durante cada um dos vinte éons menores que compõem o 
grande éon da existência, a expectativa de vida humana oscila de 80.000 
anos a apenas dez, voltando depois a subir. Os budas surgem somente 
quando essa duração está em declínio – e apenas em determinados perío-
dos. Afirma-se que mil budas aparecerão neste éon. O Guru Buda Shakya-
muni foi o quarto, e é um dos três que revelarão o Vajrayana, o que significa 
que a existência do Buddhadharma completo neste sistema de mundo é 
extremamente rara.

Contudo, o período de existência e, portanto, de influência dos ensina-
mentos do Buda Shakyamuni aproxima-se do fim. É como o derradeiro cin-
tilar da chama de uma vela prestes a se apagar, ou como os últimos raios de 



A s  r i q u e z a s     67

luz após o sol se pôr atrás de uma cordilheira. Possuímos a grande sorte de 
termos nascido humanos neste tempo extraordinariamente raro e de ter-
mos conhecido o guru capaz de transmitir e explicar o Dharma completo. 
Que sorte a nossa de receber este presente tão precioso antes que seja tarde 
demais.

Quão afortunados somos por estarmos vivos em um tempo e lugar em 
que o precioso tesouro do Dharma ainda existe e é ensinado como na 
época do Buda, sem falhas ou distorções. O que faríamos se o Dharma não 
estivesse mais presente ou tivesse sido corrompido? Isso acontecerá, e em 
breve. Por isso, enquanto ainda temos esta oportunidade preciosa, precisa-
mos fazer tudo ao nosso alcance para desenvolver-nos plenamente.

7. Nascer quando os ensinamentos foram revelados

A sétima riqueza é ter nascido quando os ensinamentos foram revelados. 
Pense desta maneira: “Embora eu tenha renascido inúmeras vezes como ser 
humano, com órgãos perfeitos, em um país religioso, sem ter cometido as 
cinco negatividades imediatas, com devoção aos ensinamentos e quando 
um buda descendeu, não fui afortunado o bastante para nascer quando 
os ensinamentos foram revelados. Porém, agora tenho essa sorte incrível.” 
Alegre-se.

Já é raro que um buda descenda neste universo, mas é ainda mais raro 
que ele revele os ensinamentos. É claro que os budas trabalham apenas em 
benefício dos seres sencientes e a melhor maneira de fazê-lo é revelando o 
Dharma. Contudo, na maioria das vezes, as pessoas não têm capacidade de 
compreender os ensinamentos, então o buda busca beneficiá-las de outras 
formas.

Afirma-se que, quando a expectativa de vida humana for de apenas dez 
anos, o próximo buda, Maitreya, surgirá. Nesse período, as pessoas serão 
muito pequenas, do tamanho de crianças, e Maitreya parecerá imenso para 
elas, com um corpo dourado e radiante. Embora elas não tenham a com-
preensão do Dharma, ele, por meio da sua aparência e mostrando os doze 
feitos,31 será capaz de inspirá-las a acumular mérito ao cultivarem bondade 

31  Diz-se que cada buda deste éon manifesta-se neste sistema de mundo e realiza doze feitos, 
que são: 1) descida do paraíso Tushita; 2) concepção em um útero; 3) nascimento; 4) trein-
amento nas artes e ciências; 5) desfrute da vida palaciana; 6) renúncia à vida de prazeres; 7) 
prática de austeridades; 8) sentar-se sob a árvore bodhi em Bodhgaya; 9) vitória sobre os 
maras; 10) o alcance da iluminação; 11) a trasmissão do Dharma; e 12) a passagem ao pari-
nirvana.



68    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

amorosa umas pelas outras. Isso desencadeará um novo ciclo de expectativa 
de vida crescente, no qual seus corpos voltarão a crescer de maneira gradual.

Às vezes, devido aos obscurecimentos dos seres ao seu redor, tudo o 
que um buda pode fazer é irradiar raios de luz do seu corpo sagrado para 
abençoá-los. Ele não transmite ensinamentos verbais e não há possibilidade 
de praticar o Dharma como fazemos agora. Em certas ocasiões, um buda 
pode manifestar, imediatamente após a iluminação, o aspecto de entrada 
no estado sem sofrimento e, por isso, nenhum ensinamento é oferecido. Se 
o Buda Shakyamuni tivesse assumido esse estado logo após iluminar-se sob 
a árvore bodhi em Bodhgaya, ao invés de permanecer para transmitir os 
ensinamentos a todos os seres sencientes, o budismo não existiria, e nós não 
poderíamos criar virtude ou beneficiar a nós mesmos e aos outros.

Quando o Buda nasceu, outros quatro reis indianos também tiveram 
filhos homens e a Terra inteira se iluminou com uma luz branca radiante. 
Cada rei pensou que esse sinal incrivelmente auspicioso devia-se ao nasci-
mento de seu próprio filho, mas um velho brâmane muito sábio, capaz de 
predizer o futuro, identificou que a causa daquela luz era o filho do rei dos 
Shakyas. Não só isso: quando analisou mais a fundo, ele viu que o Prín-
cipe Siddharta se tornaria um buda – com as trinta e duas marcas maio-
res e oitenta sinais menores32 de um ser iluminado –, além de um grande 
líder espiritual. Contudo, ao anunciar essa notícia aos pais do príncipe, o 
sábio chorou, causando grande preocupação ao casal real. Eles perguntaram 
por que uma notícia tão boa podia transtorná-lo tanto, e o brâmane expli-
cou que, quando o príncipe se iluminasse e começasse a ensinar, ele próprio 
estaria morto e, portanto, não veria esse buda futuro. Em outras palavras, 
o sábio estava vivo quando o buda descendeu, mas não viveria para ver os 
ensinamentos revelados. Ele não possuía esta riqueza.

O sol quase se pôs e a escuridão aumenta a cada instante. Mas, por ora, 
como os ensinamentos ainda existem, temos a oportunidade de estudar o 
Dharma sagrado. Além disso, professores plenamente qualificados ainda 
estão vivos e, por essa razão, temos a oportunidade de realizar os ensina-
mentos. Neste período, o Buda não apenas descendeu, mas também revelou 
os ensinamentos, de modo que possuímos esta riqueza maravilhosa. Como 
somos afortunados.

32  Quando um ser se ilumina, trinta e duas marcas maiores e oitenta sinais ou exemplificações 
menores manifestam-se. Essas características físicas únicas de um buda incluem o ushnisha 
(a saliência na coroa da cabeça), as impressões de uma roda com mil raios nas solas dos pés e 
nas palmas das mãos etc.



A s  r i q u e z a s     69

8. Nascer quando os ensinamentos completos 
existem

A oitava riqueza é ter nascido não apenas quando os ensinamentos existem, 
mas quando os ensinamentos completos do Buda estão presentes. Pense da 
seguinte forma: “Embora eu tenha nascido várias vezes como ser humano, 
com órgãos perfeitos, em um país religioso, sem cometer as cinco negativi-
dades imediatas, com devoção aos ensinamentos e quando um buda descen-
deu e revelou o Dharma, não fui suficientemente afortunado de nascer 
quando os ensinamentos completos existiram. Porém, agora tenho essa 
sorte incrível.” Alegre-se.

É raro que as pessoas tenham acesso ao Buddhadharma, mas ainda mais 
raro é que existam todos os seus diferentes veículos, o Hinayana e o Maha-
yana – e, neste último, os veículos Paramitayana (Sutra) e Vajrayana (Tantra).

Conseguimos por pouco, como quem chega ao aeroporto momentos 
antes de fecharem os portões e o avião decolar. Não chegamos tão atrasa-
dos a ponto de perdê-lo. Se tivéssemos nascido tarde demais para receber os 
ensinamentos – quando todos os lamas tibetanos já faleceram e ninguém 
mais é capaz de revelar o caminho completo à iluminação –, seria extrema-
mente difícil sequer plantar a semente desse caminho em nossa mente, 
quanto mais escutar os ensinamentos completos. Conseguimos por muito, 
muito pouco. Se tivéssemos nascido neste mundo depois, assumir um corpo 
humano não teria qualquer propósito especial. A nossa existência não seria 
mais significativa do que a de um animal.

Contudo, a existência dos ensinamentos completos do sutra e do tantra 
significa mais do que a simples oferta de livros do Dharma que expliquem 
esses temas. Se visitarmos grandes universidades ou bibliotecas públicas ao 
redor do mundo, encontraremos salas repletas de ensinamentos do Buda, 
comentários de pânditas notáveis e teses de eruditos renomados sobre esses 
comentários. Isso não significa que os ensinamentos existam. Para que isso 
aconteça, eles devem existir como realizações nas mentes de praticantes 
realizados.

Há dois níveis de ensinamentos: o Dharma externo e o interno, as pala-
vras e a realização do significado dessas palavras. O Dharma que estuda-
mos corresponde ao nível externo, enquanto as realizações constituem o 
nível interno, o Dharma que habita dentro da mente. Esta é a verdadeira 
definição da existência dos ensinamentos. O mero entendimento intelec-
tual é inútil. A compreensão genuína é a compreensão de coração que obte-



70    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

mos ao colocar, com êxito, os ensinamentos em prática. Não faz sentido 
saber tudo o que já foi ensinado sobre a bodhicitta, mas não ter amor ou 
compaixão por ninguém.

No tempo do Guru Buda Shakyamuni, ter realizações significava alcan-
çar o caminho do arya, a compreensão direta da vacuidade e uma experiên-
cia profunda da bodhicitta. Nestes tempos degenerados, no entanto, talvez 
devamos modificar um pouco esse conceito e dizer que os ensinamentos 
existem quando praticantes genuínos e sinceros, com ampla compreensão 
do Dharma, trabalham diligentemente para incorporar essa compreensão 
às suas vidas.

Em Liberação na palma de sua mão, Pabongka Dechen Nyingpo explica 
quão rara é essa riqueza e como inúmeros fatores únicos precisam se reunir 
para que ela esteja presente.33 Não basta que um buda descenda, algo por si 
só raríssimo, mas que ele também revele os ensinamentos, o que é ainda mais 
raro; mas não só isso: esses ensinamentos precisam estar completos – algo 
extremamente raro. Além disso, devem existir professores altamente quali-
ficados para revelar a essência desses ensinamentos, o que é ainda mais difícil 
de acontecer. E o mais raro de tudo é possuirmos o carma necessário para 
encontrar esses mestres e devotar-nos a eles, a fim de receber a essência das 
grandes verdades que transmitem. Nós, de fato, conhecemos Sua Santidade 
o Dalai Lama, a encarnação de Chenrezig, o Buda da Compaixão. Quantas 
pessoas podem dizer o mesmo? E como é incrível que tenhamos o carma 
para vivenciar isso. É algo extremamente raro neste sistema de mundo.

Da minha parte, tenho poucas coisas benéficas a dizer. No entanto, algo 
que me alegra muito é ter podido, de alguma maneira, apresentar vários 
alunos a grandes mestres. Embora eu próprio não tenha qualidades, pude 
encaminhar alunos para receber ensinamentos de gurus como Sua San-
tidade o Dalai Lama, Kirti Tsenshab Rinpoche, Sua Santidade Tsenshab 
Serkong Rinpoche, Sua Santidade Song Rinpoche, Denma Lochö Rin-
poche e muitos outros. Tudo isso, é claro, deve-se à bondade e ao amor ina-
creditáveis de Lama Yeshe. Sou muito feliz por isso.

Esta riqueza consiste em estar em um país onde não apenas os ensinamen-
tos que conduzem ao nirvana estão disponíveis – como os do cânone Pali 
–, mas também os dois caminhos do Mahayana: os ensinamentos Paramita-
yana e o caminho rápido do Vajrayana, por meio do qual podemos alcançar 

33  Veja Liberação na palma de sua mão.



A s  r i q u e z a s     71

a iluminação para o benefício de todos os seres sencientes. Se a compreen-
são da raridade de qualquer contato com o Buddhadharma já nos faz apre-
ciar este presente precioso, reconhecer o quão mais raro é ter acesso aos 
ensinamentos completos do Buda, especialmente os tântricos mais esotéri-
cos, equivale à descoberta de uma montanha de diamantes no nosso quintal.

Assim como os ensinamentos mais básicos do Buddhadharma não cor-
respondem ao interesse ou às inclinações de todos os indivíduos, o número 
de pessoas capaz de beneficiar-se do Mahayana é muito menor do que o do 
Hinayana. Isso é lógico. O caminho do praticante da liberação individual é 
mais simples, já que não requer uma análise tão incisiva da natureza da reali-
dade nem o compromisso de ajudar não apenas muitos, mas todos os seres 
sencientes. E, entre os dois principais aspectos do Mahayana, o Paramita- 
yana e o Vajrayana, o caminho gradual daquele convém a muito mais pes-
soas do que o caminho esotérico e rápido deste.

Embora constitua o caminho célere à iluminação – permitindo-nos 
alcançá-la em uma única vida, ao invés dos três grandes éons incalculáveis 
necessários de acordo com o Paramitayana –, pouquíssimas pessoas conse-
guem se beneficiar das práticas Vajrayana. Esse veículo também é chamado 
de “mantra secreto”, já que os iniciados não podem revelar detalhes da 
prática. Isso não se deve a algum tipo de culto, mas ao fato de que a com-
preensão necessária para dedicar-se ao Vajrayana é tão sutil que, a menos 
que a pessoa esteja completamente preparada, equívocos terríveis podem 
acontecer. Por essa razão, as práticas do Vajrayana são reveladas somente a 
alguns poucos, extremamente inteligentes e afortunados, cujas mentes ade-
quam-se a elas.

Ainda hoje há quem critique o Vajrayana, alegando que tal veículo não é 
um ensinamento do Buda, mas uma invenção posterior de professores como 
Nagarjuna. Essa visão é completamente equivocada e demonstra como essas 
pessoas, por falta de compreensão, acabam rejeitando um aspecto crucial do 
budismo. Além disso, críticas como essas geram uma enorme quantidade de 
carma negativo.

Estamos demasiado ofuscados pelos obscurecimentos para enxergar. 
No Sutra do Coração,34 lemos que o Buda transmitiu esse precioso ensina-

34  O Sutra do coração da sabedoria (sct.: prajnaparamita-hrdaya) é o mais conhecido de uma 
série de sutras classificados como Sutras prajnaparamita (Perfeição da sabedoria), nos quais 
o Buda explica a vacuidade.



72    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

mento para hostes de budas e bodhisattvas no Pico do Abutre, em Rajgir. 
Hoje, porém, se visitarmos o local, tudo o que veremos é uma pedra vazia. 
Podemos pensar que o Sutra do coração é um mito e que seria impossível 
que todos aqueles bodhisattvas coubessem naquela pedra. Estamos muito 
deludidos. Na verdade, se tivéssemos olhos capazes de enxergar, veríamos 
que ainda há intensa atividade no Pico do Abutre.

Quando o Buda Shakyamuni revelou os ensinamentos do mantra secreto, 
ele se manifestou como a deidade, transformou o local na mandala daquela 
deidade e transmitiu esses ensinamentos àqueles seres extremamente afor-
tunados. Negar o Vajrayana e até mesmo o Mahayana, como alguns fazem, é 
como sugerir a existência de apenas um nível de ser senciente, de um único 
nível mental. Como o Buda ensinou para diferentes níveis de compreensão, 
isso equivale a insinuar que ele era inábil em sua abordagem. Há inúmeros 
níveis de mente e diferentes inclinações; os diversos tipos de ensinamento 
do Buda foram transmitidos para beneficiar seres em todos os níveis.

O Buda Shakyamuni foi o primeiro buda deste éon a revelar o Vajrayana 
e, dentre todos os mil budas que descenderão durante este éon afortunado, 
apenas mais dois outros ensinarão esse caminho. Afirma-se que, em uma 
época muito posterior, o sétimo buda – uma emanação de Lama Tsong-
khapa chamada “O som do leão rugidor” – descenderá e transmitirá alguns 
ensinamentos tântricos. Por fim, o último dos mil budas também revelará 
o tantra, pois prometeu: “O que quer que os budas anteriores tenham feito 
para os seres sencientes, eu farei o mesmo.”

Não apenas são pouquíssimos os seres humanos com o carma necessário 
para praticar o Vajrayana neste sistema de mundo, mas, entre os incontáveis 
seres sencientes que habitam inumeráveis outros sistemas, nenhum pos-
sui esse carma. Fora deste sistema de mundo, neste momento específico, o 
Vajrayana simplesmente não existe. 

9. Nascer quando os ensinamentos são seguidos

A nona riqueza é ter nascido quando os ensinamentos são seguidos. Pense 
deste modo: “Embora eu tenha nascido inúmeras vezes como ser humano, 
com órgãos perfeitos, em um país religioso, sem ter cometido as cinco nega-
tividades imediatas, com devoção ao Dharma, quando um buda descen-
deu, revelou os ensinamentos e estes ainda permaneciam completos, não 
fui afortunado o bastante para nascer quando eram seguidos. Porém, agora 
tenho essa sorte incrível.” Alegre-se.



A s  r i q u e z a s     73

“Os ensinamentos são seguidos” pode ser definido como a tomada de 
refúgio nas Três Joias. Há duas causas de refúgio, a porta de entrada para os 
ensinamentos do Buda. A primeira é um medo salutar dos sofrimentos do 
samsara, que nos leva, naturalmente, a buscar uma saída. A segunda é a fé 
no Buda, no Dharma e na Sangha, que nasce da compreensão de que eles 
são o método verdadeiro para acabar definitivamente com o sofrimento. 
Dizer que alguém segue os ensinamentos porque leu e compreendeu livros 
do Dharma não é, de maneira alguma, o significado desta riqueza.

Na verdade, há dois budas de refúgio. Um é o Buda histórico, Shakya-
muni, o refúgio externo, o buda externo, o guia externo – o refúgio causal 
que nos conduz ao caminho. O outro é o refúgio interno, o buda interno, 
a nossa própria natureza búdica – o refúgio resultante, ou o buda no qual 
eventualmente nos tornaremos.

A nona riqueza mostra que não apenas os ensinamentos completos estão 
disponíveis, mas que também existem pessoas que os seguem e praticam. 
Por essa razão, nós também podemos segui-los. É como se, antes, estivés-
semos diante do portão de um lindo parque olhando para dentro; agora, 
porém, entramos e podemos desfrutá-lo plenamente. Nascemos em países 
onde o Buddhadharma já existia e talvez até tivéssemos conhecimento 
disso, mas nunca nos engajamos de fato na prática; é por isso que ainda não 
conseguimos obter realizações nem controlar nossas delusões.

Há muitos lugares no mundo onde as pessoas desejam praticar o Buddha-
dharma, mas, ainda que tenham encontrado alguns livros do Dharma em 
uma livraria, por não haver outros seguidores dos ensinamentos, não con-
seguem obter os conselhos de que necessitam. Por mais entusiasmo que 
alguém tenha para estudar e praticar, é muito difícil progredir em objetivos 
como a bodhicitta e a vacuidade sem um guia infalível e companheiro de 
prática.

No Tibete, antes da invasão chinesa, havia muitos grandes lamas e a 
maioria das pessoas era profundamente devota ao Dharma. Ainda assim, 
havia vários indivíduos que não viviam de acordo com os ensinamentos 
ou sequer eram budistas – como, por exemplo, a significativa comunidade 
muçulmana. Entre a vasta maioria dos devotos, pouquíssimos possuíam 
mais do que um conhecimento superficial. Esta riqueza nos mostra, por-
tanto, que precisamos de mais do que a existência dos ensinamentos. 
Podemos ter o remédio mais caro e eficaz do mundo para a nossa doença, 
mas, se não o tomarmos, jamais nos curaremos. Da mesma forma, se não 
criarmos o carma para ouvir e integrar os ensinamentos, nada acontecerá. 



74    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

Mesmo que um buda esteja ensinando na sala ao lado, não nos daremos ao 
trabalho de ir vê-lo. Atualmente, Sua Santidade o Dalai Lama ensina em 
muitos países, mas isso não significa que todos no mundo compareçam aos 
seus ensinamentos.

Vemos isso claramente na Índia, o berço do budismo. Foi ali que o Buda 
viveu e ensinou e, durante mais de 1500 anos após sua morte, grandes uni-
versidades prosperaram com seres altamente realizados que meditavam, 
expunham o Dharma e estabeleciam todo o caminho com grande clareza. 
Mesmo quando declinou na Índia, o Buddhadharma se espalhou para outros 
países, e lugares como o Tibete puderam preservar integralmente os ensina-
mentos do Buda.

Agora, graças à ocupação chinesa no Tibete, grandes professores retor-
naram à Índia e os ensinamentos estão, de novo, amplamente disponíveis 
ao povo indiano. Na Biblioteca de Obras e Arquivos Tibetanos, em 
Dharamsala, são oferecidos cursos recorrentes de alguns dos maiores pro-
fessores de Dharma do mundo. Contudo, poucos indianos comparecem, 
enquanto a vasta maioria do público é composta por ocidentais. Consta- 
tamos aqui a manifestação de diferentes carmas. Levar professores tibeta-
nos para o Ocidente é algo extremamente complicado e caro – às vezes as 
negociações de passaportes, vistos etc. duram anos – e, da mesma forma, há 
muitas dificuldades para que alunos ocidentais venham à Índia. Por outro 
lado, o Buddhadharma e os grandes professores budistas estão em diver-
sos lugares, como em Dharamsala, mas, ainda assim, há pouco interesse 
dos indianos. Quantos deles estudam budismo? Quantos são ordenados? 
Embora os ensinamentos estejam disponíveis em seu próprio país, pouquís-
simos os seguem. Por essa razão, os indianos não desenvolvem a compreen-
são e suas mentes não avançam de estágio em estágio ao longo do caminho.

Minha primeira impressão dos ocidentais foi completamente errada. 
Quando Lama Yeshe e eu começamos a ensinar no Nepal, os alunos eram 
majoritariamente hippies, com barbas e cabelos longos e roupas e corpos 
sujos. Naquela época, eles estavam por toda parte em Katmandu, com suas 
peles pálidas e olhares perdidos. Às vezes, parecia haver mais hippies do 
que nepaleses. Eles eram estranhos e simples, mas aqueles que chegaram 
a Kopan possuíam mentes questionadoras. Lama e eu gostávamos de con-
viver com eles. Com o tempo, no entanto, acho que alguns países ociden-
tais pediram ao governo nepalês que não permitisse mais a permanência 
dos hippies e, quando as regras de visto mudaram, o número deles diminuiu 
progressivamente.



A s  r i q u e z a s     75

Antes de viajar ao exterior, eu tinha alguma ideia do Ocidente a partir de 
conversas com estudantes e da leitura da revista Time. Nossa primeira aluna 
ocidental, Zina Rachevsky, tinha muitos amigos que falavam sobre a vida 
ocidental. Alguns viviam como camponeses com seus animais; outros como 
deuses mundanos. Essas vidas me pareciam extremas, incrivelmente pobres 
ou extremamente ricas.

De certa maneira, parecia natural que os hippies viessem a Kopan para 
ouvir os ensinamentos. No entanto, quando Lama e eu fomos convidados 
a ensinar no Ocidente, tive uma enorme surpresa. Lá não estava repleto de 
hippies esfarrapados vivendo em espeluncas precárias como no Nepal. Ao 
observar a opulência do Ocidente e as posses materiais que todos pareciam 
ter, o ritmo de vida e o que consideravam importante, fiquei ainda mais 
impressionado com os hippies no Nepal. O Ocidente era como um planeta 
diferente. Parecia impossível que alguém nascido naquele ambiente pudesse 
se interessar pelo Dharma. Depois de ver a vida ocidental, o fato de que 
aqueles jovens rejeitaram tanto materialismo e conforto para viver daquela 
maneira no Nepal em busca da verdade impressionou-me profundamente. 
Era como um sonho em que deuses viram as costas aos reinos divinos, mas 
que acontecia de fato.

Depois que Geshe Rabten35 retornou a Dharamsala de sua primeira via-
gem ao Ocidente, disse aos seus alunos, em tom de brincadeira, que sempre 
julgara os tibetanos mundanos e acomodados, recitando mantras de forma 
mecânica enquanto conduziam seus negócios ou tomavam chang. Porém, ao 
observar os ocidentais em seus próprios países, ele percebeu que os tibeta- 
nos não eram tão vazios quanto imaginava. Eles, pelo menos, faziam algo 
construtivo: tinham devoção e alguma fé e, embora a compreensão deles 
sobre carma fosse pouca, ainda assim existia alguma. Basta olhar ao nosso 
redor para perceber que, mesmo que fosse uma brincadeira, há muita ver-
dade em suas palavras.

Temos o potencial de diferenciar a virtude da não virtude e de purifi-
car nossas mentes até a iluminação. Os ensinamentos Mahayana completos, 
incluindo todo o Vajrayana, a rota rápida como um relâmpago para a ilumi-
nação, ainda estão disponíveis. No entanto, apenas seres humanos do con-
tinente sul36 podem se beneficiar do Vajrayana, pois suas práticas envolvem 

35  Geshe Rabten foi um exímio erudito com muita influência no ensinamento de ocidentais.
36  Veja p. 117.



76    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

a movimentação de ventos psíquicos para o canal central do corpo, algo 
impossível para não humanos.37 Isso requer um corpo que possua os três 
elementos da mãe e os três do pai, condição que apenas um nascimento 
humano no nosso continente é capaz de proporcionar.38 

Devemos nos alegrar muito por possuirmos esta riqueza. Não apenas 
encontramos o Dharma, algo que pouquíssimos conseguiram, como tam-
bém temos um certo grau de devoção e a capacidade de seguir os ensinamen-
tos em sua totalidade. À medida que continuarmos estudando o Dharma, 
perceberemos cada vez mais tanto a preciosidade desta riqueza quanto a sua 
fragilidade. Nosso tempo é muito curto e, por isso, precisamos dedicar toda 
a nossa energia ao desenvolvimento deste presente inestimável.

10. Ter as condições necessárias para a prática do 
Dharma

A última riqueza é ter as condições necessárias para a prática do Dharma. 
Pense assim: “Embora eu tenha nascido várias vezes como ser humano, com 
órgãos perfeitos, em um país religioso, sem ter cometido as cinco nega- 
tividades imediatas, com devoção aos ensinamentos, quando um buda 
descendeu, revelou os ensinamentos e estes ainda existiam completos e 
eram seguidos, não fui afortunado o bastante para possuir as condições 
necessárias para a prática do Dharma. Porém, agora tenho essa sorte 
incrível.” Alegre-se.

O foco aqui é na ajuda que precisamos para obter êxito na nossa busca 
espiritual. De certa forma, esta é a mais rara de todas as riquezas.

Há tantos fatores a serem reunidos para que possamos encontrar e seguir 
os ensinamentos budistas que, às vezes, parece um milagre que alguém con-
siga fazê-lo. Não apenas todas as condições externas devem estar presentes 
– como o apoio da família ou de benfeitores gentis –, mas, acima de tudo, 
precisamos da compaixão e da consideração de um amigo espiritual, um 
guia capaz de nos mostrar o caminho infalível.

37  Os ventos (sct.: prana; tib.: lung) são energias psíquicas sobre as quais a consciência é con-
duzida. Eles viajam através de canais (sct.: nadi) paralelos ao sistema nervoso físico. Os três 
mais importantes são o canal central e seus dois canais laterais, que correm à frente da espinha. 
Há concentrações desses canais, chamadas rodas de canais (sct.: chakra), em diversos pontos 
do corpo, notavelmente no coração, na garganta e na coroa da cabeça.
38  Pele, carne e sangue da mãe e esperma, osso e medula do pai.



A s  r i q u e z a s     77

Tradicionalmente, em países budistas, a comunidade leiga apoia a 
Sangha, de modo que monges e monjas raramente se preocupam com 
comida e moradia, o que lhes proporciona grande liberdade para a prática 
do Dharma. No Tibete, os grandes monastérios dependiam da generosi-
dade da população e, ainda hoje, em lugares como Tailândia ou Laos, os 
monges caminham pelos vilarejos coletando esmolas como na época do 
Buda.

Não é tão fácil no Ocidente. Se vivemos em nosso próprio país, geral-
mente precisamos trabalhar em tempo integral e cumprir nossos compro-
missos sociais. Se viajamos à Ásia para estudar e meditar, temos que guardar 
dinheiro ou depender da generosidade de familiares e amigos. Isso pode 
ser bastante desafiador. Muitos alunos que vão à Índia ou ao Nepal com o 
desejo sincero de estudar o Dharma não conseguem permanecer por muito 
tempo porque não têm o apoio necessário. E não se trata apenas de uma 
questão financeira – também é difícil obter vistos e eles geralmente têm 
uma duração muito menor do que a desejada.

Basicamente, precisamos de uma quantidade gigantesca de mérito para 
reunir todas as condições propícias à prática do Dharma. Isso também 
exige, de muitos de nós, uma mudança de atitude. Temos que priorizar 
e discernir o que é e o que não é importante. Se tivermos que buscar um 
patrocínio para um longo retiro ou curso, não é vergonhoso ou tolo pedir 
ajuda; são somente os preconceitos ocidentais que fazem parecer assim. 
Pedir apoio com uma mente pura, livre de apego a coisas temporais e da 
preguiça, pode trazer vantagens significativas. Esse pedido torna a prática 
do Dharma possível, certamente enriquecendo tanto a nós mesmos como 
os nossos benfeitores.

Outro aspecto, e o mais importante, desta última riqueza é receber a gen-
tileza e a compaixão de um amigo espiritual disposto a nos guiar. Não se 
trata apenas de um professor que nos mostre como alcançar sucesso tem-
poral, ou alguém que nos ajude a encontrar a felicidade em vidas futuras 
ou mesmo a liberação individual, mas um guru capaz de revelar o caminho 
completo, desde onde estamos agora até a iluminação.

Isso é extremamente raro e incrivelmente precioso. Ouvi muitas histórias 
de alunos ocidentais que buscaram um guru e perceberam ser dificílimo 
encontrar um. Há tantos “gurus” por aí, mas quem de fato possui o método 
infalível que nos conduzirá para além do sofrimento? As pessoas confiam 
em livros de autoajuda e em especialistas em felicidade mundana, mas nada 



78    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

disso traz alento; elas tentam viagens exóticas ao oriente e nada ajuda. 
Mesmo que alguém as apresente ao budismo e leve-as para conhecer um 
grande mestre, elas encontram falhas nele ou nela. Elas simplesmente não 
possuem, naquele momento, o carma para encontrar o professor certo.

Há muitas pessoas que desejam felicidade agora e no futuro, que querem 
seguir um caminho espiritual. Elas encontram um professor carismático e 
se sentem atraídas, mas será que esse professor transcendeu o próprio ego? 
Será que desenvolveu compaixão o bastante para se doar completamente 
aos seus alunos? Será que tem sabedoria suficiente para guiá-los habili-
dosamente? Ao buscar um amigo virtuoso, muitos acabam encontrando 
alguém sem virtudes. Até mesmo para obter um corpo humano na pró- 
xima vida precisamos de moralidade quase perfeita, mas há professores que 
nem a praticam nem inspiram seus alunos a fazê-lo. Mestres como esses não 
podem sequer nos salvar dos reinos inferiores, que dirá nos conduzir pelo 
caminho infalível até a iluminação.

Contudo, desta vez encontramos um amigo virtuoso capaz de nos mostrar 
o caminho infalível para obter o corpo de um ser transmigrante feliz e 
desenvolver-nos até a iluminação. Trata-se de um professor com grande 
compaixão, grande compreensão e habilidade para nos guiar de acordo com 
o nosso nível mental. Como somos extraordinariamente afortunados por 
conhecer esse amigo virtuoso.

O propósito de meditar sobre as oito liberdades e 
as dez riquezas

As oito liberdades e as dez riquezas não são apenas uma lista de ideais inal-
cançáveis. Já possuímos a maioria, senão todas elas, e percorremos um longo 
caminho em nossa jornada até a iluminação. Devemos alegrar-nos com isso, 
mas nunca nos acomodar. Criamos as causas para chegar até aqui, para ter 
este grau de liberdade e estas qualidades, porém devemos continuar cri-
ando incessantemente essas causas, sob o risco de perder, com facilidade, 
as liberdades e riquezas que arduamente conquistamos. O objetivo final da 
iluminação representa um percurso longo e desafiador a partir do ponto em 
que nos encontramos agora. Precisamos compreender isso e preparar-nos 
adequadamente. 

Lama Tsongkhapa enfatiza que devemos ter o maior cuidado possível, per-
manecendo atentos a tudo o que fazemos em todos os momentos, criando 
somente ações positivas e nunca negativas. Não só isso, também precisamos 



A s  r i q u e z a s     79

purificar diligentemente o nosso contínuo mental das impressões negativas, 
utilizando os quatro poderes oponentes e outros métodos de purificação.39 

É extremamente importante que sempre nos lembremos da preciosi-
dade desta vida de liberdades e riquezas. Quando estivermos tristes e depri- 
midos, devemos pensar no sofrimento dos infernos e reconhecer que, 
embora no momento não estejamos nesses reinos, as delusões que ora per-
turbam nossa mente podem levar-nos para lá. Quando formos tomados por 
desejo, precisamos pensar nos fantasmas famintos, atormentados pela ânsia 
insaciável resultante do apego intenso em suas vidas passadas, e reconhecer 
o quanto esse desejo é destrutivo. Se formos picados por um mosquito, não 
devemos nos irritar, mas refletir sobre a história desse inseto – o que fez com 
que assumisse esse corpo e dependesse do nosso sangue – e perceber como 
é incrível que, apesar de termos criado as mesmíssimas causas para renascer 
como um mosquito, nesta vida temos um corpo humano, com a liberdade 
de fazer o que quisermos.

É como um sonho: um sonho no qual fomos salvos do sofrimento dos 
infernos, em que não somos atormentados por fome e sede como os fan-
tasmas famintos, em que não somos aquele mosquito ou aquela barata, 
incapazes de fazer qualquer outra coisa além de comer e lutar pela sobre-
vivência. Apenas neste corpo humano conseguimos praticar o Dharma 
sagrado. Nenhum ser dos infernos pode fazê-lo, nenhum fantasma faminto, 
nenhum sapo, elefante, gato ou minhoca. Praticamente nenhum outro ser 
humano neste planeta pode praticar o Dharma também. E ainda assim, de 
alguma maneira, milagrosamente, nós podemos.

Podemos encarar cada liberdade e riqueza desta maneira: usar todas as 
nossas experiências diárias e relacioná-las às liberdades e riquezas que pos-
suímos. Tudo o que acontece no nosso cotidiano pode ser um ensinamento 
do Dharma, mostrando-nos o quão extraordinária é a nossa vida e a rari-
dade destas liberdades e riquezas. Todas as nossas experiências podem nos 
lembrar de que precisamos aproveitar ao máximo cada oportunidade de 
praticar o Dharma e destruir as delusões que ainda nos afligem. Não há um 
só minuto a perder e, em contrapartida, se os utilizarmos sabiamente, todos 
os momentos podem nos aproximar da iluminação.

39  Os quatro poderes oponentes referem-se à prática em quatro partes que se contrapõe ao 
carma negativo, purificando-o. São eles: o poder do objeto (tomar refúgio na Joia Tríplice e 
gerar a bodhicitta); o poder do arrependimento (por ter cometido uma negatividade especí-
fica); o poder da resolução (o compromisso de nunca mais repetir a negatividade); e o poder 
do remédio (realizar uma prática específica, como a recitação do mantra de Vajrasattva).



80    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

Ao verificarmos, podemos descobrir que não temos uma ou duas das 
liberdades e riquezas, ou que elas não são tão fortes quanto deveriam. É o 
momento, então, de avaliar o que fazer para garanti-las. Talvez estudemos 
o budismo, mas não tenhamos devoção intensa aos ensinamentos como 
descrito na quinta riqueza. O que nos falta? Como obtê-la? Talvez a nossa 
vida mundana ainda nos atraia, de modo que não tenhamos as condições 
necessárias para a prática do Dharma, conforme descrito na décima riqueza. 
Como podemos transformá-la para que essas condições sejam alcançadas? 
Não devemos nos deprimir caso descubramos que uma ou duas das dezoito 
estejam faltando. Nós definitivamente temos a vasta maioria delas e isso, 
por si só, é motivo de uma alegria extraordinária. Significa que nossa vida 
é extremamente significativa e que temos o poder de fazer o que quisermos 
com este perfeito renascimento humano.



4. Reflexão sobre o grande benefício do  
perfeito renascimento humano

Após explicar as liberdades e riquezas, os textos tradicionais do 
lamrim apresentam na sequência as grandes vantagens do perfeito 

renascimento humano. Em Liberação na palma de sua mão, o grande iogue 
Pabongka Dechen Nyingpo divide o tema em três tópicos: 

▶	 os benefícios temporais
▶	 os benefícios supremos
▶	 como o perfeito renascimento humano é útil em todos os momentos

Este perfeito renascimento humano é inacreditavelmente proveitoso destas 
três maneiras: por nos oferecer os benefícios temporais da felicidade nesta 
e em vidas futuras; os benefícios supremos da liberação e da iluminação; e o 
benefício de permitir que transformemos cada momento desta vida em algo 
extremamente significativo.40

Qualquer forma de felicidade que desejarmos pode ser nossa. Os bene-
fícios temporais – éons como deus longevo, vidas futuras em terras puras 
etc. – recebem esse nome não apenas por não serem o significado supremo 
da vida, mas também porque são vivenciados ainda no samsara e, portanto, 
acabarão um dia.

Por outro lado, os objetivos supremos – a liberação ou a iluminação – 
jamais se esgotam. Quando cultivamos a motivação mais vasta possível e 
realizamos todas as nossas ações com o desejo profundo de alcançar a ilumi-
nação para o benefício de todos os seres sencientes, garantimos, de fato, que 

40  Esta é uma maneira ligeiramente diferente de considerar o nosso caminho espiritual a par-
tir dos três grandes propósitos, que são felicidade nas vidas futuras, liberação e iluminação.



82    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

os outros dois grandes propósitos do caminho sejam atingidos sem esforço. 
Além disso, ao criar as causas para a felicidade em vidas futuras, tornamos 
esta vida atual significativa e asseguramos, ao mesmo tempo, a sua felicidade.

Quando a nossa mente está imbuída de bodhicitta, mesmo que não reali- 
zemos, conscientemente, uma atividade dhármica, ainda assim continua-
mos a criar as causas para a iluminação. Quando fazemos um oferecimento 
de luz ou acendemos um incenso, durante todo o tempo em que aquela luz 
ou incenso queima, criamos as causas para a iluminação; a cada respiração, a 
cada porção de comida, em todos os passos, em todas as ações, aproximamos 
não apenas nós mesmos, mas todos os outros seres sencientes da iluminação.

Manter o objetivo supremo em mente nos dá a energia indispensável para 
realizar qualquer prática necessária e superar todos os obstáculos que sur-
girem em nossa busca pela iluminação. Se não preservarmos uma morali-
dade pura, seguiremos prejudicando o próximo mesmo que de maneira 
involuntária, e isso perturbará a nossa mente e dificultará o desenvolvi- 
mento da concentração perfeita. Sem essa concentração, nunca alcançare-
mos uma compreensão profunda da natureza da realidade. Em contrapar-
tida, com moralidade pura, nossa concentração, compaixão e sabedoria 
podem desenvolver-se rapidamente. Por isso é importante compreender os 
benefícios temporais e supremos do perfeito renascimento humano.

Os benefícios temporais

Quando temos um perfeito renascimento humano, podemos escolher a 
nossa próxima vida, quer desejemos renascer como um ser humano, um 
rei que gira a roda do Dharma ou um deus longevo. Inclusive, se assim o 
desejarmos, também podemos renascer em uma terra pura para ouvir os 
ensinamentos dos budas e bodhisattvas e alcançar a iluminação mais rapi-
damente. Por termos, em vidas passadas, preservado moralidade pura, prati- 
cado ampla generosidade e feito preces imaculadas para nascer com estas 
condições, recebemos agora este perfeito renascimento humano. Ao fazer 
o mesmo nesta vida, asseguramos outro renascimento como este no futuro.

Assim como esta vida é fruto do trabalho árduo realizado em vidas pas-
sadas, as futuras serão determinadas pelo que fazemos agora. Está comple-
tamente nas nossas mãos. Rezamos com intensidade, por um longo tempo, 
para obter esta oportunidade; agora, rezamos pela chance de preservar 
este bom trabalho. Qualquer renascimento que desejarmos está ali, à nossa 
espera, desde que criemos suas causas.



 Reflexão sobre o grande benefício do perfeito renascimento humano    83

Um renascimento humano favorável
Um dos resultados para o qual podemos criar a causa com este perfeito 
renascimento humano é o de outro corpo humano adequado para a prática 
do Dharma. Idealmente, esse renascimento possui oito qualidades amadu-
recidas, como mencionado por Pabongka Dechen Nyingpo em Liberação 
na palma de sua mão.41 Trata-se de oito condições mais propícias à prática 
do dharma:

▶	 vida longa
▶	 corpo bonito
▶	 casta nobre
▶	 riqueza	
▶	 poder e fama
▶	 fala confiável
▶	 corpo masculino
▶	 corpo e mente fortes

A primeira qualidade é ter uma vida longa. Se a dedicarmos à busca da 
felicidade mundana, não importa quanto tempo vivamos, será um com-
pleto desperdício. Quanto mais vivermos, mais prejudicaremos os outros 
e, ao morrer, experimentaremos grande sofrimento. Em contrapartida, uma 
vida longa nos proporciona mais tempo para praticar o Dharma e, assim, 
extrair mais benefício do nosso perfeito renascimento humano.

A segunda qualidade amadurecida, um corpo bonito, concede-nos o poder 
de atrair e influenciar os outros e, dessa maneira, beneficiá-los ainda mais.

A terceira qualidade amadurecida – uma casta nobre ou elevada – pode 
soar um pouco estranha para ocidentais, porém, mesmo hoje, na Índia e no 
Nepal, a casta ainda tem grande importância e determina a posição social 
das pessoas. O propósito de querer fazer parte de uma casta nobre não está 
na riqueza que ela geralmente proporciona – há também muitos pobres de 
casta alta na Índia –, mas no respeito que as pessoas costumam nutrir por 
aqueles de casta elevada. Ter uma boa reputação não é um fim em si mesmo, 
mas, caso os outros nos respeitem, fica mais fácil influenciá-los. E, como 
o nosso propósito é beneficiá-los ao máximo, é muito mais fácil quando 
somos respeitados por eles.

Até mesmo no Ocidente, se uma pessoa é um açougueiro, por exemplo, 

41  Veja Liberação, Dia 13.



84    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

um trabalho que envolve matar, a sociedade a vê como alguém que cria 
carma negativo e, portanto, não é uma boa influência. Na Índia e no Nepal, 
pessoas de casta alta impõem respeito. Grandes professores como o Buda 
Shakyamuni e Lama Atisha escolheram nascer em famílias de casta elevada 
para que muitos pudessem ouvi-los e serem beneficiados por eles. Ao aban-
donarem toda a riqueza e o poder das vidas nobres que desfrutavam e devo-
tarem-se à prática do Dharma, tanto o Buda como Lama Atisha ensinaram 
por meio do exemplo. Ver um pedinte meditando não nos inspira a meditar, 
mas, quando alguém como um rei – que possui riquezas e poder – começa a 
meditar, milhões de pessoas são inspiradas a fazer o mesmo.

O Ocidente não tem um sistema de castas propriamente dito, mas ainda 
assim somos influenciados pelos ricos e famosos. Celebridades como Richard 
Gere, por exemplo, são conhecidas por diferentes gerações, e as pessoas ten-
tam imitar a maneira como se vestem e o estilo de vida que levam. Elas se tor-
nam exemplos para pessoas comuns. Se esse exemplo é positivo, elas acabam 
sendo uma influência benéfica muito poderosa.

Do mesmo modo, as próximas duas qualidades – riqueza e poder e fama – 
não estão aqui pelos prazeres mundanos que proporcionam, mas pela capa-
cidade que nos dão de influenciar terceiros e trazê-los ao Dharma. Um rei 
ou um ditador exerce enorme influência sobre as pessoas sob seu domínio. 
Mao Zedong governou a China como líder do Partido Comunista durante 
muitos anos, ditando o que o povo deveria fazer e como pensar. Sua influên-
cia causou o sofrimento de milhões de pessoas. O erro dos chineses foi não 
analisar sua filosofia, não verificar o que ele dizia, mas simplesmente segui-
lo cegamente em razão do seu grande poder e fama. Esses fatores lhe per-
mitiram manter o controle sobre o exército e o povo.

A sexta qualidade é possuir uma fala confiável. Isso significa que as pes-
soas confiam em nós e que as nossas palavras têm peso. Sua Santidade o 
Dalai Lama é o exemplo perfeito. Com apenas algumas poucas palavras, 
ele é capaz de exercer um impacto muito positivo na mente das pessoas. 
Podemos explicar a mesma coisa em detalhes diversas vezes sem que nin-
guém nos ouça; contudo, quando alguém como a Sua Santidade menciona 
algo brevemente, todos prestam atenção. Todas as palavras proferidas por 
ele têm o poder de beneficiar amplamente os seres sencientes.

Da mesma forma, se desejamos influenciar as pessoas verbalmente, pre-
cisamos criar as causas da fala confiável. Assim como a esposa não dá ouvi-
dos ao marido que não inspira confiança, ninguém nos escutará se nossas 
palavras não tiverem força. Para sermos capazes de influenciar as pessoas – 



 Reflexão sobre o grande benefício do perfeito renascimento humano    85

até mesmo algumas poucas, que dirá milhares –, precisamos criar as causas. 
Em todas as nossas conversas, nosso objetivo principal deve ser sempre de 
conduzi-las ao caminho da iluminação.

O sétimo ponto – possuir um corpo masculino – geralmente causa certa 
consternação entre os alunos ocidentais. Não é necessário um corpo mascu-
lino para alcançar a iluminação; homens e mulheres são igualmente capazes 
de atingi-la, e o budismo não afirma o contrário em momento algum.

Lembro-me de que, certa vez, há muito tempo, no Root Institute (Insti-
tuto Raiz), em Bodhgaya, a pergunta do porquê um corpo masculino era 
considerado importante foi feita a Kirti Tsenshab Rinpoche42 pela Ven-
erável Karin – a fantástica Karin, o pilar do Monastério de Kopan, que está 
sempre lá, sem nunca ir a lugar algum ou precisar de coisa alguma.43 A per-
gunta e a resposta foram traduzidas pela Venerável Tsenla,44 irmã de Yangsi 
Rinpoche, que ajudou a fundar o Convento de Kopan,45 e que tem realizado 
trabalhos incríveis há décadas. Embora seja tibetana, percebi que Tsenla 
ficou um pouco incomodada com o que Kirti Tsenshab Rinpoche disse. 
Rinpoche não respondeu à pergunta diretamente, mas questionou por que 
havia muito mais líderes homens no mundo do que mulheres.

Esta qualidade está relacionada à superação de obstáculos no mundo exte-
rior, embora eu considere que ela também possa estar relacionada ao tipo de 
corpo com mais obstáculos. Apesar de hoje haver um número crescente de 
chefes de estado do sexo feminino, ainda há muito mais líderes masculinos 
– o que não tem qualquer relação com as qualidades das mulheres.

Os textos mencionam que depende da forma – masculina ou feminina 
– com a qual a pessoa deseja beneficiar outros seres sencientes. Não há dife-
rença no potencial de homens e mulheres; ambos podem alcançar a ilumi-
nação exatamente da mesma maneira. Se um homem não pratica o Dharma, 
nada acontece, e o mesmo vale para uma mulher. Assim como houve incon-

42  Kirti Tsenshab Rinpoche (1926 – 2006) era um iogue asceta muito respeitado que viveu 
em Dharamsala. Foi um dos gurus de Lama Zopa Rinpoche e um dos grandes adeptos do 
tantra de Kalachakra.
43  A Venerável Karin Valham é uma monja sueca que participou do sétimo curso de Kopan 
em 1974 e ordenou-se em 1976. Desde 1987, é professora residente em Kopan.
44  Yangsi Rinpoche (1968 –) é um geshe lharampa do Monastério de Sera Je, no sul da Índia. 
É diretor e professor residente do Maitripa College (Universidade de Maitripa), em Portland, 
Oregon, desde a inauguração, em 2006. Sua irmã, a Venerável Tsenla, é uma intérprete muito 
conhecida e requisitada, tendo aprendido um inglês excelente em uma escola em Darjeeling.
45  Khachoe Ghakyil Ling, fundado próximo a Kopan na década de 80, é hoje o maior con-
vento do Nepal e abriga mais de 400 monjas.



86    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

táveis iogues masculinos que atingiram a iluminação, também houve 
inúmeras ioguinis que fizeram o mesmo. Tara é provavelmente o exem-
plo mais notável de alguém que alcançou a iluminação na forma feminina. 
Então por que consideramos a posse de um corpo masculino uma vanta-
gem? Todos os dias, muitas pessoas fazem a prática de Tara ou de Vajra-
yogini e obtêm benefícios inacreditáveis. Há também Machig Labdrön,46 
que difundiu a prática de chöd no Tibete. Essa é uma maneira rápida de 
realizar a vacuidade, uma prática de bodhicitta que consiste em trocar a si 
mesmo pelos outros, oferecendo-lhes a totalidade do próprio corpo. Geral-
mente realizada em lugares assustadores, como cemitérios a céu aberto, os 
praticantes transformam a própria carne e ossos em néctar e os oferecem às 
Três Joias e aos seres sencientes dos seis reinos, especialmente aos espíritos.

Portanto, há muitos praticantes que se iluminaram sob o aspecto femi- 
nino. Tudo depende da nossa motivação. Se percebermos que podemos 
beneficiar mais os outros em um corpo feminino do que em um masculino, 
podemos assegurar que o obteremos – e vice-versa, claro.

A monja inglesa Venerável Tenzin Palmo é uma grande inspiração. Assim 
como as histórias maravilhosas que ouvimos de freiras cristãs francesas e 
espanholas que viveram em lugares isolados, ou das grandes ioguinis tibeta-
nas, ela passou doze anos em um local extremamente remoto, sacrificando 
a própria vida à prática e enfrentando imensas dificuldades. Precisamos de 
histórias inspiradoras como essa.47 Para obter resultados na nossa prática, 
o mais importante é a renúncia contínua. É por isso que exemplos como o 
dela são excelentes. Da mesma forma que lugares na Índia e no Nepal onde 
iogues realizaram o caminho centenas de anos atrás são, até hoje, locais que 
inspiram outros à prática, ela, sendo um exemplo vivo, é uma inspiração 
para o mundo ocidental.

O último aspecto amadurecido é possuir um corpo e uma mente fortes 
e saudáveis. Alguns o traduzem como “corpo poderoso”. Quando esta-
mos doentes, não conseguimos funcionar adequadamente, raciocinar com 
clareza e não há espaço para pensar no próximo. Esse aspecto também se 
refere a ter um corpo e uma mente fortes e resilientes o bastante para supor-
tar as dificuldades que podem surgir com a prática do Dharma.

Milarepa é o exemplo perfeito disso. Ele tinha uma mente incrivelmente 

46  Machig Labdrön (1055 – 1149), literalmente “Mãe única tocha de Lab”, foi uma grande 
praticante tântrica e professora que desenvolveu diversas práticas de chöd.
47  Veja A caverna na neve para a história da Venerável Tenzin Palmo.



 Reflexão sobre o grande benefício do perfeito renascimento humano    87

forte, dotada de uma determinação inabalável. Nada podia impedi-lo de 
praticar o Dharma todos os segundos do dia. Assim, ele suportou a fome e o 
frio extremo, vivendo em condições que sequer podemos imaginar. Embora 
seu corpo fosse magro como um graveto e de tom azul esverdeado devido ao 
frio e à sua dieta de urtigas, ele desenvolveu uma resiliência extraordinária e 
foi capaz de tolerar qualquer situação. Por meio de sua devoção ao Dharma, 
Milarepa derrotou todos os pensamentos de conforto e os demais oito 
dharmas mundanos.

Além das oito qualidades amadurecidas, um renascimento favorável tam-
bém inclui as quatro rodas do Dharma Mahayana: confiar em seres sagra-
dos; viver em um ambiente harmonioso; ter família e amigos solidários; e 
acumular méritos e fazer preces.

Precisamos de um amigo virtuoso Mahayana para nos guiar, do apoio da 
família e dos amigos e de um ambiente propício. Isso não significa apenas 
meditar em um lugar no qual não estejamos expostos a ameaças ou doenças, 
como mencionado nas instruções para um retiro em calma permanência, 
mas também que onde vivemos – o local, a nossa família etc. – seja harmo-
nioso e propício à nossa prática do Dharma. Acumular mérito e fazer preces 
me parece bastante óbvio. É claro que precisamos fazer isso.

O potencial de nos tornarmos o que quisermos
Com este perfeito renascimento humano, temos o potencial de nos tornar-
mos o que quisermos. Se a motivação para as nossas ações diárias for tornar-
nos um deus longevo, então podemos ser um. Podemos nos tornar um deus do 
reino do desejo, com prazeres sensoriais inimagináveis, ou um deus do reino 
da forma ou sem forma, passando éons em concentração perfeita. Se quiser-
mos, podemos nos tornar o rei dos reinos dos deuses. Este perfeito renasci-
mento humano é como uma passagem para qualquer destino que desejarmos.

Mesmo nesta vida, as coisas que queremos e de que precisamos vêm de 
maneira fácil e natural. Outras pessoas têm dificuldade em obter os con-
fortos desta vida, enquanto eles parecem vir até nós sem esforço algum. 
Podemos ter todas as roupas, alimentos ou posses de que necessitamos ou 
desejamos. Podemos, sem obstáculos, alcançar sucesso em qualquer área a 
que aspiremos, ter riqueza e fama e sermos capazes de criar arte elevada. 
Podemos usar esse talento para o que quisermos, como produzir belas está-
tuas do Buda.

Enquanto outros labutam e raramente obtêm êxito, todas essas coisas 
chegam a nós facilmente, e podemos fazer o que desejarmos com elas. É 



88    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

claro que podemos desperdiçá-las se quisermos, mas também podemos usar 
nossa riqueza, fama, talento e outros benefícios mundanos para desenvolver 
amor, compaixão e sabedoria, e realmente ajudar o próximo.

Se quisermos ser um rei que gira a roda, um chakravartin,48 podemos 
fazê-lo por meio de prosternações aos objetos sagrados. Quando nos pros-
ternamos, com cada átomo coberto pelo nosso corpo – e há bilhões deles 
–, criamos méritos na mesma quantidade necessária para renascer por mil 
vidas como reis que giram a roda. Nascer como um chakravartin apenas uma 
vez requer méritos inconcebíveis; então imagine a quantidade de mérito 
criada ao nos prosternamos aos objetos sagrados para nascer mil vezes como 
um rei que gira a roda.

Quando temos um perfeito renascimento humano que não desperdiça-
mos, nossa mente permanece relaxada e feliz o tempo todo. Contamos com 
as condições perfeitas, fazemos o melhor delas e, na hora da morte, mor-
remos felizes e com paz mental. Isso é extremamente importante. Quando 
a morte chegar um dia, estejamos nós comendo, caminhando, festejando 
ou trabalhando em um projeto – o que quer que estejamos fazendo –, não 
sentiremos nenhum aborrecimento, nenhum arrependimento por todas as 
coisas que não fizemos e experiências que não vivemos. Teremos feito o que 
precisávamos fazer e, talvez, mesmo que não tenhamos obtido realizações 
profundas no caminho, estaremos confiantes de que partiremos de um per-
feito renascimento humano para outro, e de que disporemos de tempo, na 
próxima vida, para realizar todos os tópicos do lamrim.

Por meio da observância da conduta moral e da prática da generosidade 
neste renascimento, todos esses objetivos temporais são facilmente alcan-
çáveis. O objetivo temporal vital – outro perfeito renascimento humano –, 
por sua vez, acontecerá naturalmente se orarmos por ele, proporcionando-
nos a oportunidade de continuar a praticar o Dharma e desenvolver-nos 
ainda mais no caminho. Então, mais uma vez, as condições propícias para 
a prática do Dharma estarão à nossa espera – as oito liberdades e as dez 
riquezas, o ambiente favorável, a família e os amigos afetuosos, o acesso aos 
ensinamentos e assim por diante.

Por outro lado, se não praticarmos moralidade e generosidade intensa-
mente agora, essas condições não estarão todas presentes na nossa próxima 

48  Um imperador universal que governa os quatro continentes com amor e ética de acordo 
com o Dharma.



 Reflexão sobre o grande benefício do perfeito renascimento humano    89

vida, mesmo que consigamos renascer como humanos. Podemos contar 
com um ambiente confortável, mas carecer de harmonia familiar; ou ter 
acesso aos ensinamentos, mas sermos pobres demais para fazer qualquer 
outra coisa além de trabalhar duro apenas para sobreviver e, assim, não ter a 
oportunidade de estudar o Dharma. Faltarão algumas condições.

Renascimento em uma terra pura
Com um perfeito renascimento humano, podemos fazer práticas no 
momento da morte para transferir nossa consciência a uma terra pura (tib.: 
pho-wa). Se não conseguimos alcançar a iluminação nesta vida, o renas-
cimento em uma terra pura nos oferece o meio rápido para completar o 
caminho.

Tal como um perfeito renascimento humano, as principais causas para 
nascer em uma terra pura são a prática da moralidade e da generosidade, 
mas, além disso, precisamos dedicar intensamente as nossas ações e fazer 
preces fervorosas para obtê-lo. Uma vez estabelecidas as causas, há diver-
sas técnicas especiais do Vajrayana que nos auxiliarão a encontrar o renas-
cimento em uma terra pura. Contudo, o método essencial é a renúncia ao 
apego e a purificação das negatividades o máximo possível – o renascimento 
em uma terra pura depende disso. No momento da morte, devemos estar 
completamente livres de qualquer apego a prazeres mundanos – posses, 
família, amigos ou corpo. Qualquer apego, por menor que seja, assegurará 
apenas mais um renascimento no samsara.

Há uma história famosa que envolve Longdöl Rinpoche, um eminente 
lama tibetano. Ele queria muito renascer como o rei de Shambala, na terra 
pura de Kalachakra, e, portanto, dedicou todos os seus esforços à renúncia 
do apego. Ele vivia em uma ermida e dependia de sacos de tsampa trazidos 
pelas pessoas para seu sustento. Uma de suas práticas era jamais pensar se a 
comida estaria à sua disposição no dia seguinte. Desse modo, ele renunciou 
até mesmo ao apego à comida que o mantinha vivo.

Um dia, ele perguntou ao terceiro Panchen Lama, Palden Yeshe,49 se 

49  Os Panchen Lamas são uma linhagem representando encarnações do Buda Amitabha. O 
Dalai Lama e o Panchen Lama são os dois líderes espirituais máximos no Tibete. Panchen 
Palden Yeshe (1738 – 1780) foi o terceiro Panchen Lama. Em 1995, quando tinha seis anos, 



90    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

realizaria o desejo de renascer como o rei de Shambala. O Panchen Lama 
fez uma observação e enviou-lhe a seguinte mensagem: “O velho monge é 
muito cobiçoso. Você terá êxito em seu objetivo.”50

Por meio das técnicas especiais de transferência da consciência, o renas-
cimento em uma terra pura não depende de genitores. Nascemos em um 
lótus, em um tipo de nascimento chamado “ingressando no renascimento”.

Um corpo da terra pura não é um corpo físico grosseiro, composto de 
carne, pele e ossos, como o que possuímos agora; é um corpo espiritual, 
um corpo de luz. E não há sofrimento – os sofrimentos do renascimento, 
da doença, da velhice, da decadência do corpo com suas rugas, e assim por 
diante. As terras puras são incrivelmente belas, com paisagens deslumbran-
tes por todos os lados, árvores maravilhosas que concedem desejos e mui-
tas flores lindas cobrindo o chão. Não há nada que não seja de uma beleza 
sublime.

Muitos dos animais de lá são, na verdade, bodhisattvas manifestando-
se sob aquele aspecto para nos guiar. Ouvimos constantemente o som do 
Dharma; até mesmo o canto dos pássaros e o sopro do vento entre as árvores 
são o som do Dharma.

Lá, tudo o que desejamos existe. Os prazeres sensoriais das terras puras 
são milhões de vezes mais intensos do que os melhores da Terra: a comida é 
deliciosa e a bebida é néctar. Porém, embora existam prazeres inimagináveis, 
não nos apegamos a eles; eles não se tornam condição para o desenvolvi- 
mento de uma mente indomada. Os prazeres incríveis dos reinos divinos 
apenas aumentam o apego e as delusões dos deuses; isso não ocorre em uma 
terra pura.

Há diferentes terras puras – associadas a Amitabha, Chenrezig, Tara, 
Heruka e outras deidades – e, por meio de orações e motivação intensas, 
podemos escolher em qual delas renasceremos. O maior benefício de nascer 
em uma é que podemos de fato nos comunicar e receber ensinamentos do 
buda daquela terra pura, completando, assim, o caminho Vajrayana que não 
fomos capazes de concluir em nossa vida anterior e alcançando a iluminação.

o atual Panchen Lama, o décimo primeiro, reconhecido por Sua Santidade o Dalai Lama, 
desapareceu, e presume-se ter sido sequestrado pelas autoridades chinesas.
50  Claro, aqui “cobiçoso” tem um sentido positivo.



 Reflexão sobre o grande benefício do perfeito renascimento humano    91

Os benefícios supremos
Este perfeito renascimento humano é extremamente útil porque nos ofe- 
rece a chance de alcançar não só objetivos temporais, mas, ainda mais 
importantes, os objetivos supremos da liberação e da iluminação.

Dos três grandes propósitos do perfeito renascimento humano, o maior 
é a oportunidade de alcançarmos a iluminação plena. Já vimos o quão raro 
e precioso é possuir todos os dezoito atributos. Dentre eles, o mais raro é 
encontrar um amigo virtuoso Mahayana plenamente qualificado, que pode 
mostrar-nos não apenas uma parte do caminho, mas o caminho inteiro, sem 
um único equívoco. Somente quando dedicamos a nossa mente à conquista 
da iluminação para o benefício de todos os seres sencientes é que podemos 
dizer que estamos verdadeiramente usando o potencial completo do nosso 
perfeito renascimento humano.

Com a totalidade do Buddhadharma ao nosso alcance e um guia puro 
para nos mostrar o caminho, temos as condições perfeitas para ir além desta 
existência limitada e eliminar todos os obscurecimentos da nossa mente, 
desenvolvendo o desejo altruísta de ajudar todos os seres. Isso é possível. A 
estrada está ali, diante de nós: tomar refúgio, desenvolver a renúncia, cul-
tivar a compaixão e a bodhicitta e realizar a natureza da realidade. A única 
coisa exigida de nós é a determinação para pegar essa estrada. E, por meio 
das técnicas ensinadas no Vajrayana juntamente com a motivação da bodhi-
citta, podemos chegar ao fim dessa jornada rapidamente, sem precisar espe-
rar os éons necessários caso seguíssemos o caminho Sutrayana.

Podemos alcançar o nirvana e nos tornar um arhat
Com este perfeito renascimento humano, a liberação individual, o nirvana 
(sct.: pratimoksha), é possível. Prati significa “individual” e moksha “liber-
dade” ou “liberação”. Isso mostra que nós mesmos somos a sua causa, não 
algum outro ser. Quando alcançamos a liberação, tornamo-nos um arhat 
(tib.: dra-chom-pa), um destruidor do inimigo – alguém que destruiu o 
inimigo das aflições e, portanto, não se encontra mais no samsara.

Sofremos neste corpo samsárico desde tempos sem princípio; em nos-
sas vidas passadas, já experimentamos infinitas vezes todos os problemas, 
dores e infortúnios que tivemos nesta vida atual e que ainda teremos até a 
nossa morte. A diferença crucial é que agora, pela primeira vez, contamos 



92    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

com a possibilidade de eliminar todo sofrimento, por menor que seja, para 
sempre.

Se não houvesse uma mente que sofre, não haveria um corpo em sofri-
mento. Contudo, essa mesma mente, com todas as suas propensões e quali-
dades, também nos oferece a capacidade de cortar através das delusões que 
nos mantêm aprisionados no samsara. É por essa razão que possuímos esta 
mente. Assim como um avião foi feito para voar pelos céus e não para taxiar 
em uma densa floresta, o propósito desta vida é destruir as delusões que nos 
privam da felicidade perfeita e desenvolver ao máximo as nossas qualidades 
positivas. Nós somos o piloto; cabe a nós.

Temos o potencial de realizar os três treinamentos superiores da morali-
dade, da concentração e da visão penetrante que realiza a vacuidade. Este 
último, que finalmente nos liberta, depende da meditação em calma per-
manência, da concentração perfeita. E é impossível obter tal concentração 
enquanto a nossa mente estiver confusa porque nos falta moralidade pura. 
Portanto, todos esses três treinamentos superiores são necessários para a libe- 
ração individual.

Com ela, destruímos todas as nossas delusões, exceto as muito sutis – os 
obscurecimentos ao conhecimento51 –, e nos libertamos totalmente do sam-
sara. É algo extraordinário. É uma motivação maravilhosa, e conseguir de 
fato alcançar a liberação é verdadeiramente inacreditável; porém, ainda não 
é o propósito supremo da vida.

Podemos nos tornar um bodhisattva
O potencial supremo deste perfeito renascimento humano está além da libe- 
ração, por mais notável que seja este feito. Apenas quando temos a moti-
vação para alcançar a iluminação plena podemos dizer que utilizamos cada 
segundo ao máximo. A chave para a iluminação é a bodhicitta. Se a gera-
mos, então, tal como o Buda, tornamo-nos a fonte da felicidade tempo-
ral e suprema para todos os outros seres sencientes. Recebemos, com este 
perfeito renascimento humano, a melhor vida possível para a geração da 

51  Os dois obscurecimentos (sct.: dvi-avarana; tib.: drib-nyi) são mentes deludidas que blo-
queiam a realização da liberação e da iluminação. Eles são: os obscurecimentos grosseiros, 
chamados de obscurecimentos do pensamento perturbador ou obscurecimentos à liberação; 
e os obscurecimentos sutis, as impressões deixadas depois que os obscurecimentos grosseiros 
foram purificados, chamados de obscurecimentos ao conhecimento ou à iluminação.



 Reflexão sobre o grande benefício do perfeito renascimento humano    93

bondade amorosa, da compaixão e da bodhicitta. Em Carta a um discípulo, 
Chandragomin disse:

É apenas com uma vida humana que você obtém a mente mais 
poderosa [bodhicitta].

Ela é a base do caminho do sugata que conduz todos os seres à 
liberdade.

Esse caminho não pode ser realizado por deuses, nagas, 
semideuses,

Garudas, espíritos sábios, espíritos feios ou serpentes [nagas].”52

Temos a capacidade de gerar facilmente esse bom coração supremo – 
responsável por todo êxito temporal e último para nós mesmos e para os 
outros – porque vivemos como seres humanos neste continente do sul, onde 
há uma combinação de felicidade e sofrimento. Conhecendo a natureza do 
sofrimento sem sermos subjugados por ele, podemos renunciar ao sam-
sara e, ao vermos como todos os outros seres sencientes continuam presos 
ao ciclo de sofrimento, podemos gerar compaixão por eles, desenvolvê-la 
em grande compaixão e, finalmente, em bodhicitta. Isso não é possível em 
nenhum outro continente.

A bodhicitta é o coração do Mahayana e ser um bodhisattva significa 
praticar a sua essência. Esse é o propósito integral da meditação. Com um 
bom coração, podemos nos aproximar desta mente incrível e, uma vez reali- 
zada a bodhicitta, podemos praticar as seis atividades de um bodhisattva 
– as seis perfeições da generosidade, moralidade, paciência, perseverança 
entusiasmada, concentração e sabedoria.

Mesmo que isso não seja possível nesta vida, ao meditarmos diligente-
mente no lamrim com a motivação da bodhicitta, garantimos que nos tor-
naremos um grande bodhisattva em vidas futuras e, então, alcançaremos a 
iluminação. Tudo depende da intensidade da nossa prática neste perfeito 
renascimento humano.

Podemos nos iluminar nesta mesma vida ou em poucas vidas
Como praticantes Mahayana, desde que continuemos a purificar as 
impressões negativas em nosso contínuo mental, deixemos de cometer 

52  Citado por Geshe Sopa em Steps on the Path to Enlightenment, Volume 1, p. 254.



94    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

quaisquer ações negativas e realizemos apenas ações virtuosas – e desde que 
a nossa motivação seja obter a iluminação para o benefício de todos os seres 
sencientes –, não há nenhuma possibilidade de não alcançarmos nosso obje-
tivo último.

Quanto tempo isso leva depende da força da nossa determinação e do 
veículo que utilizamos. Seguir o caminho de um bodhisattva sem recorrer 
às práticas profundas contidas no Vajrayana levará um tempo muito longo 
– três grandes éons incalculáveis. São chamados de incalculáveis porque, de 
tão longos, estão além da compreensão humana comum. Porém, isso não 
significa que eles não possam ser calculados pela mente onisciente; ela é 
capaz de precisá-los.

De acordo com o sutra, há cinco caminhos por meio dos quais progre-
dimos até a iluminação: os caminhos da acumulação, da preparação, da 
visão correta, da meditação e do não mais aprender (a iluminação propria-
mente dita). Há também dez estágios (sct.: bhumi) do bodhisattva, pelos 
quais devemos avançar. Do momento em que ingressamos no Mahayana 
pelo caminho da acumulação, é necessário um grande éon incalculável para 
chegar ao caminho da visão correta. Daí até o oitavo bhumi – que pertence 
ao quarto caminho, o da meditação – transcorre mais um grande éon incal-
culável. Do oitavo bhumi até a iluminação, é necessário ainda um último 
grande éon incalculável.

É claro que isso depende da prática individual – do quão intensa é a nossa 
purificação de negatividades e acúmulo de mérito. Diz-se que grandes prati-
cantes, com firme devoção ao guru, são capazes de completar os caminhos 
em dois grandes éons incalculáveis ou até menos. Ao seguir perfeitamente 
seu guru, o grande bodhisattva chamado “Sempre choroso” criou, em ape-
nas sete anos, mérito equivalente a um éon de prática regular.53 Este perfeito 
renascimento humano nos oferece a possibilidade de alcançar a iluminação 
em oito éons comuns.

No entanto, para um bodhisattva que sente o sofrimento de cada ser vivo 
como se fosse o seu próprio, não ser capaz de ajudar efetivamente todos os 
gentis seres sencientes mães por um período tão longo parece insuportável. 
Por isso, o Buda ensinou o Vajrayana, para que bodhisattvas tão profun-
damente compassivos pudessem alcançar a iluminação em um tempo mais 

53  O bodhisattva Sadaprarudita era chamado “Sempre choroso” devido a sua grande com-
paixão por todos os seres sencientes sofredores. Veja The Perfection of Wisdom in Eight Thou-
sand Lines, p. 277 ss. para a sua história.



 Reflexão sobre o grande benefício do perfeito renascimento humano    95

curto – em sete vidas, ou até mesmo em duas. Se todas as condições propí-
cias estiverem presentes, podemos inclusive iluminar-nos nesta brevíssima 
vida desta era degenerada.54 Chega-se a afirmar que um meditador é capaz 
de atingir a iluminação em três anos, três meses e três dias. Tudo depende 
da intensidade do seu comprometimento e da profundidade da sua prática.

Se um praticante avançado não alcançar a iluminação nesta vida, tam-
bém é possível iluminar-se no estado intermediário, utilizando as condições 
cooperativas tanto do Vajrayana como do Paramitayana. Então, mesmo que 
a iluminação pareça algo muito distante, se tivermos devoção ao guru sufi-
cientemente forte e uma prática Vajrayana imaculada, há diversas maneiras 
de chegar lá mais rápido.

Existem muitas histórias de grandes iogues que alcançaram a ilumina-
ção em uma única vida e obtiveram o corpo de arco-íris, no qual apenas as 
unhas e o cabelo são deixados para trás. É muito inspirador pensar que isso 
é possível. Essas histórias também refletem o grau de dedicação e determi-
nação desses praticantes e as dificuldades e perigos que enfrentaram para 
manter uma prática tão pura. Iogues como Ensapa55 ou Milarepa são um 
incentivo para qualquer um que deseje dedicar-se ao caminho Vajrayana 
com seriedade.

Eles eram pessoas comuns como nós, talvez até mais feios. Muitos visita-
vam Milarepa devido à sua reputação extraordinária, esperando encontrar 
um anjo, mas o que viam era um pedinte magro, cabeludo e sujo, com a pele 
azulada em razão da sua dieta de urtigas. Mas essa era apenas a sua aparên-
cia externa, desgastada pelos anos de meditação contínua e total descaso 
por qualquer conforto físico. Por dentro, a história era diferente. Sua mente 
tinha controle e bodhicitta perfeitos e realizações puras.

Sabendo que todos os grandes iogues começaram de onde estamos 
hoje, podemos constatar que temos tudo de que necessitamos agora, neste 
instante. Os ensinamentos que os ajudaram a alcançar a iluminação per-
manecem disponíveis com a mesma pureza de quando eles estavam vivos 
– e ainda hoje há grandes seres que os realizam. Isso não é apenas um mito 
antigo, mas a realidade atual.

Porém, quando lemos a bibliografia de Milarepa, vemos que não é fácil. 

54  Veja p. 102.
55  Gyalwa Ensapa (1505 – 1566), que alcançou a iluminação em alguns poucos anos, foi um 
predecessor dos Panchen Lamas e o guru de Khedrup Sangye Yeshe. A sua história foi con-
tada em Enlightened Beings.



96    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

Se desejamos alcançar resultados profundos como o dos grandes iogues e 
com a mesma rapidez, precisamos suportar inúmeras adversidades, preser-
var todos os preceitos absolutamente puros e manter uma devoção ao guru 
inacreditavelmente intensa.

O segredo é o Vajrayana, o tantra. Ao sermos iniciados em uma deidade 
por um mestre vajra plenamente qualificado, podemos realizar essa prática 
profunda – que combina com tamanha maestria as vertentes do método e 
da sabedoria do caminho que as realizações acontecem com muito mais faci- 
lidade e rapidez. Os ensinamentos e as práticas Vajrayana existem, professo-
res plenamente qualificados ainda estão entre nós e vivemos onde podemos 
receber as iniciações. Essas iniciações amadurecem a nossa mente e nos per-
mitem praticar o Vajrayana, assim como a água derramada sobre o solo faz 
com que as sementes contidas nele germinem e cresçam.

O poder do Vajrayana reside no fato de que ele purifica o nosso corpo e 
mente impuros e prepara o nosso corpo e mente sutis para se transformarem 
nos corpos de sabedoria e forma de um buda.56

Isso não significa que a prática do Vajrayana seja fácil ou possa ser feita 
sem uma base adequada. Ela deve apoiar-se em um refúgio firme, morali-
dade forte, bodhicitta intensa, concentração profunda e uma compreensão 
sólida da vacuidade. Se qualquer um desses elementos faltar, a nossa prática 
Vajrayana não funcionará. Pior do que isso, por ser uma prática tão pode- 
rosa, ela aumentará as nossas delusões, fortalecerá a nossa fixação ao eu e 
fará com que fiquemos mais suscetíveis a causar um grande mal a nós mes-
mos e aos outros. Tentar o Vajrayana sem uma fundação sólida é muito, mas 
muito perigoso.

Possuímos este perfeito renascimento humano com seus dezoito atribu-
tos e, em particular, este corpo humano perfeito – um pré-requisito para 
a prática do tantra. Os deuses têm corpos divinos, muito mais bonitos do 
que o mais belo ser humano, mas não apenas não existem ensinamentos 
Vajrayana nos reinos celestes, como seus corpos também não se adequam 
ao tantra. Como não nasceram de um pai e uma mãe, seus corpos não con-
têm as sementes vermelha e branca que os nossos possuem. Ainda que seres 
humanos em outros continentes57 também nasçam de pais, eles enfrentam 
empecilhos para a prática do Mahayana em geral e do Vajrayana em par-

56  Respectivamente o dharmakaya e o rupakaya.
57  Veja p. 117.



 Reflexão sobre o grande benefício do perfeito renascimento humano    97

ticular, como, por exemplo, dificuldades em gerar renúncia e, portanto, a 
bodhicitta.

No Vajrayana, o praticante utiliza os ventos que residem no corpo, movi- 
mentando-os para o canal central e dissolvendo-os no chakra central, de 
maneira idêntica ao que acontece naturalmente no momento da morte. 
Quando o praticante consegue realizar isso em meditação, ele ou ela pode 
vivenciar a chamada clara luz. Ao uni-la com o corpo ilusório – foco da 
prática da deidade em uma sessão meditativa tântrica –, os dois corpos de 
um buda podem ser realizados e a iluminação alcançada.

Isso só é possível com um corpo que possua estes atributos físicos. Ele 
precisa ter nascido de um útero e ter sido concebido a partir da união do 
esperma do pai com o óvulo da mãe. Quando isso acontece, o embrião 
recebe as três substâncias da mãe – pele, sangue e carne – e as três do pai 
– esperma, osso e medula. Elas formam a base das gotas sutis, vitais para 
o estágio da consumação da prática tântrica, a única maneira de alcançar a 
iluminação nesta vida.

A não ser que as práticas Vajrayana existam, este corpo é inútil – mas 
tanto elas como os ensinamentos do veículo perduram, ainda que por 
pouco. Somente aqui, neste continente do sul e neste momento específico, 
com este corpo dotado das seis substâncias e com o nosso perfeito renasci-
mento humano, podemos realizar os estágios de geração e consumação de 
uma prática tântrica e, assim, alcançar a iluminação nesta vida.

Como todos os momentos são benéficos

Este perfeito renascimento humano é imensamente significativo a cada 
minuto, a cada segundo. Em todos os momentos, podemos criar méritos 
vastos e realizar purificações extensas; em todos os momentos, podemos 
criar a causa para a liberação e a iluminação.

Quando acendemos um incenso com a motivação da bodhicitta, esta-
mos realizando o nosso potencial inacreditável porque, naquele momento, 
fazemos o que é necessário para alcançar a iluminação. À medida que 
aquele incenso queima, estamos realizando o nosso potencial, e, quando 
ele está prestes a se apagar, também estamos realizando o nosso potencial. 
Todas as ações feitas com a motivação da bodhicitta nos ajudam a realizar 
o nosso potencial supremo da iluminação. Se tivesse forma, o mérito criado 
ao dar uma migalha de comida a uma formiga com bodhicitta abarcaria 



98    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

todo o espaço. Podemos fazer isso porque temos este perfeito renascimento 
humano.

É claro que criamos um mérito incrível ao meditar sobre a bodhicitta 
ou a vacuidade, ao fazer oferecimentos e estudar o Dharma; mas podemos 
gerar a mesma quantidade – ou mais – ao realizar até mesmo atividades 
mundanas e cotidianas com bodhicitta. Dessa maneira, nem uma hora, um 
minuto ou um segundo são desperdiçados.

Em apenas um segundo, podemos fazer o que nenhum ser dos infernos é 
capaz de realizar em todo o tempo que passa nesse reino, todos aqueles lon-
gos e longos éons. Mesmo que um fantasma faminto pudesse gerar algum 
mérito, a quantidade acumulada em éons ainda seria menor do que a que 
criamos no segundo que nos leva para acender um incenso e oferecê-lo com 
bodhicitta. Não importa o quanto vivam, é extremamente difícil para os 
animais criarem qualquer mérito. E, como já vimos, os deuses mundanos 
estão demasiado imersos em prazeres para gerar virtude.

Outras pessoas podem ter oportunidades e habilidades mentais como as 
nossas, mas carecem das demais condições – especialmente a compreensão 
e a determinação que lhes permitiriam reconhecer o valor do Dharma. Por 
isso, elas permanecem presas à não virtude. Nós, por outro lado, compreen-
demos esses temas vitais: fomos inspirados pela bodhicitta, temos fé nos 
ensinamentos do Buda e profundo respeito pelos seres sagrados neste pla-
neta. Por isso, para nós, criar mérito é tão fácil quanto respirar.

Ao usar a bodhicitta como motivação para todas as ações do nosso dia, 
criamos mais mérito do que se doássemos a infinitos budas universos cheios 
de joias em número igual aos grãos de areia do Ganges. Um segundo de 
bodhicitta vale muito mais do que éons de outras mentes positivas – e 
somos capazes de gerá-la segundo após segundo. E cada segundo de bodhi-
citta purifica éons de carma negativo.

Não é o tamanho da ação que importa, mas a mente por trás dela. Podemos 
oferecer um universo de jóias inestimáveis a incontáveis seres sencientes por 
éons e, ainda assim, isso não seria nada comparado ao oferecimento, com 
bodhicitta, de um único grão de arroz a um pequeno inseto. Independente 
do valor do oferecimento ou da quantidade, do tempo durante o qual o ofe-
recemos – bilhões e bilhões de éons – ou do número de seres aos quais o 
oferecemos – mesmo que a bilhões e bilhões de budas –, qualquer mínima 
ação feita com bodhicitta cria muito mais mérito.

Este perfeito renascimento humano nos oferece a chance extraordinária 



 Reflexão sobre o grande benefício do perfeito renascimento humano    99

de realizar ações altamente significativas com uma facilidade tremenda, 
mesmo em um curto período e sem depender de muitos recursos materiais. 
Uma tigela de água, alguns grãos de arroz, uma flor – realizar esses ofereci-
mentos com bodhicitta cria céus de mérito.

Portanto, devemos começar o nosso dia com bodhicitta – com uma forte 
motivação assim que despertamos – e continuar gerando-a ao longo do dia. 
Cada gole de chá deve ser sorvido com bodhicitta, cada pedaço de comida 
ingerido com bodhicitta, cada palavra proferida com bodhicitta. Dessa 
maneira, fazemos o melhor com o nosso incrível potencial a cada dia, a cada 
hora, a cada minuto, a cada segundo. Como Khunu Lama Rinpoche58 diz 
em A joia da lamparina: um elogio à bodhicitta:

Quando caminhar, caminhe com bodhicitta.
Quando sentar-se, sente-se com bodhicitta.
Quando levantar-se, levante-se com bodhicitta.
Quando dormir, durma com bodhicitta.

Quando olhar, olhe com bodhicitta.
Quando comer, coma com bodhicitta.
Quando falar, fale com bodhicitta.
Quando pensar, pense com bodhicitta.59

Assim, devemos realizar tudo com bodhicitta. Temos essa escolha a cada 
momento. Podemos fazer tudo o que for necessário com uma mente 
ordinária, mundana, repleta de preocupações terrenas e capaz apenas de nos 
manter presos no samsara, ou podemos fazê-lo com bodhicitta. A escolha 
a cada segundo entre o insignificante e o significativo, entre o sofrimento 
e a felicidade, entre o samsara e a liberação e a iluminação é nossa. É isso 
que confere significado a todos os instantes deste perfeito renascimento 
humano.

58  Khunu Lama Tenzin Gyaltsen (1894 – 1977) foi um renomado bodhisattva, erudito em 
sânscrito e um dos gurus de Lama Zopa Rinpoche.
59  Vv. 338 & 339. Disponível em inglês em Vast as the heavens, deep as the sea: verses in praise 
of bodhicitta.



5. Como as causas são tão difíceis de obter

Esta vida é preciosa porque as causas são difíceis de 
obter

Por que este perfeito renascimento humano é tão precioso? Por que 
tão poucos seres podem aproveitar essa existência? Porque as causas 

de um perfeito renascimento humano são extremamente difíceis de serem 
obtidas. Sem criar a causa, o resultado não pode ocorrer. Esse é o princípio 
mais básico do carma. Criamos as causas para este renascimento humano 
perfeito e, agora, colhemos os frutos. Compreender o quão inacreditavel-
mente difícil é obter essas causas nos permite apreciar o trabalho árduo que 
fizemos no passado e gerar a determinação de não o desperdiçar agora.

As causas de um perfeito renascimento humano são: moralidade, genero-
sidade e preces imaculadas para obtê-lo novamente no futuro com o obje-
tivo de beneficiar os outros. Em nossas vidas passadas, não apenas fomos 
morais, como mantivemos uma moralidade pura ao cumprir os diver-
sos níveis de votos. Também fomos incrivelmente generosos. Além disso, 
reconhecemos que poderíamos avançar melhor no caminho com um per-
feito renascimento humano e, por isso, fizemos várias preces para obtê-lo. 
Tudo isso requer uma mente muito forte e determinada, mas, obviamente, 
devemos ter criado todas as causas e condições corretas, já que agora experi-
mentamos o resultado.

Não é fácil compreender carma; por isso, perceber a ligação entre a nossa 
atual situação feliz e um ato anterior de generosidade ou moralidade pode 
estar, por ora, além do nosso entendimento. Ainda assim, é essencial estudar 
os ensinamentos sobre carma e compreender o quão profundas e definitivas 
são suas leis. Para nos encontrarmos nesta situação, temos que ter criado 



Co mo  a s  c aus a s  s ão  tão  d i fí c eis  d e  o bt er     101

suas causas no passado. Não há como driblar o carma. Quando plantamos 
a semente de uma planta venenosa, uma planta venenosa crescerá, não uma 
medicinal, e vice-versa. O resultado deve corresponder à causa. Esperar a 
colheita de plantas medicinais a partir do cultivo de sementes venenosas é 
ridículo. Esta vida presente é resultado do mérito extraordinário que acu-
mulamos em vidas passadas – resultados positivos a partir de causas positi-
vas. Portanto, se quisermos outro perfeito renascimento humano como este 
no futuro, precisamos criar agora o mesmo tipo de causas. Não podemos 
simplesmente esperar que, porque o possuímos neste momento, continu-
aremos a tê-lo sem gerar causas adicionais.

Precisamos verificar se estamos criando continuamente as causas para um 
perfeito renascimento humano futuro. Talvez saibamos um pouco sobre 
carma e meditemos todas as manhãs. É fácil supor que, porque rezamos e 
fazemos algumas boas ações, não precisamos nos preocupar com mais nada; 
na verdade, podemos até nos sentir orgulhosos por sermos uma boa pes-
soa. Mas precisamos olhar mais a fundo para entender se o que fazemos ao 
longo do dia está nos conduzindo a um renascimento melhor ou pior.

Até alcançarmos um estágio bastante avançado, criar virtude é como 
empurrar uma rocha gigantesca encosta acima. Basta um escorregão para 
ela rolar de volta ao começo e perdermos todo aquele árduo trabalho. Não 
podemos esmorecer agora. Pense na desmoralização e frustração que sen-
tiríamos se deixássemos aquela rocha escapar, cientes de todo o esforço des-
perdiçado e de que teríamos que recomeçar do zero. Não podemos permitir 
que isso aconteça com este perfeito renascimento humano.

Precisamos de todas as três causas para obter um perfeito renascimento 
humano: moralidade, generosidade e preces por esse renascimento. Sem 
generosidade – apenas com uma moralidade bastante sólida – podemos 
obter um renascimento humano, mas ele não será perfeito. Este requer 
ambas as causas primordiais. O Buda disse: 

O ser que não tem uma perna não pode seguir a estrada.
Do mesmo modo, você não pode alcançar a liberação sem  

a prática da moralidade. 

A prática da moralidade sozinha não basta. Ela pode garantir-nos um renas-
cimento humano, porém um marcado pela pobreza – e isso não nos dará 
tempo para pensar em nada além da sobrevivência. Generosidade sem 
moralidade, por sua vez, sequer nos assegura um renascimento superior. O 



102    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

resultado da generosidade é riqueza, mas outros seres não humanos tam-
bém podem ser ricos. Se observávamos moralidade em uma vida passada, 
mas houve um deslize – quebramos votos assumidos, por exemplo –, e, ao 
mesmo tempo, éramos muito generosos, o desfecho provável será o renas-
cimento como uma naga. Muitas nagas – seres parecidos com serpentes 
que habitam diversos locais, inclusive o fundo dos oceanos – são extrema-
mente ricas, mas ainda se encontram nos reinos inferiores e têm que supor-
tar grandes sofrimentos. Portanto, é essencial praticarmos tanto moralidade 
como generosidade. 

A dificuldade devido à falta de moralidade
Na cosmologia budista, afirma-se que a era na qual vivemos atualmente é 
a era degenerada. Discutiremos as cinco degenerações quando tratarmos 
da evolução do sistema de mundo, mas, brevemente, as últimas duas são a 
degeneração das visões e a degeneração dos seres sencientes. Isso significa 
que chegamos a um ponto da evolução da vida em que os pontos de vista 
se degeneraram, e é extremamente raro que as pessoas compreendam a 
natureza de como as coisas e os eventos existem. Por essa razão, as negativi-
dades dos seres sencientes aumentam incessantemente e suas delusões tor-
nam-se cada vez mais grosseiras. Essa é a degeneração dos seres sencientes. 
Nossas delusões são tão pesadas e avassaladoras que é raro encontrar alguém 
que não esteja obcecado consigo próprio, que não esteja preso pelos grilhões 
do egoísmo. Se olharmos ao nosso redor, veremos que a maioria das pessoas 
vive apenas para esta vida e para os prazeres que ela proporciona.

À medida que o mundo se torna mais superficial e materialista, é cada vez 
mais difícil nos mantermos alheios à influência da sociedade e, por isso, a 
prática da moralidade também é prejudicada. Cobiça, inveja e a priorização 
de si em detrimento dos outros parecem ser aceitos pela sociedade e pelo 
que está ao nosso redor: os programas de televisão que assistimos, os livros 
que lemos e até mesmo a forma como o nosso governo conduz o país.

É aqui que devemos ser completamente honestos conosco, observar 
todas as nossas ações e verificar se elas são morais ou não. Realizamos muitas 
delas todos os dias, a maioria bastante trivial, mas outras nem tanto; quan-
tas delas podemos afirmar, verdadeiramente, serem ações morais? Quantas 
são significativas? As respostas a essas perguntas revelam se estamos ou não 
utilizando o nosso perfeito renascimento humano sabiamente e criando as 
causas para outro.

O Buda nos deu orientações a serem seguidas, aconselhando-nos espe-



Co mo  a s  c aus a s  s ão  tão  d i fí c eis  d e  o bt er     103

cificamente a evitar as dez não virtudes – dez ações que prejudicam os ou- 
tros e criam a causa para sofrimento futuro:

▶	 matar
▶	 roubar
▶	 má conduta sexual
▶	 mentir
▶	 palavras ríspidas
▶	 palavras divisivas
▶	 fofoca fútil
▶	 cobiça
▶	 malícia
▶	 heresia

Verifique: alguma das suas ações foi mais moral do que as dos pássaros em 
uma árvore? Você fez algo mais louvável do que o seu gato ou qualquer 
outro animal próximo, que come, bebe, dorme, caminha etc.? Você é um 
ser humano que trabalha duro, mas verifique suas ações diárias. Todos os 
dias você come, bebe, dorme, trabalha, caminha etc. Alguma dessas ações é 
realizada sem apego aos prazeres dos sentidos e, portanto, de uma maneira 
diferente das ações dos seres sencientes voadores e rastejantes ao seu redor? 
Ao investigar de fato, você provavelmente descobrirá que tem muito traba- 
lho a fazer na sua mente antes de responder sim com sinceridade. Porém, 
esse é o tipo de investigação honesta necessária para verificar se o seu per-
feito renascimento humano está sendo desperdiçado ou não.

Mentir, roubar, praticar má conduta sexual, difamar, fofocar, usar pala-
vras ríspidas – seja de forma pesada ou leve –, alguma dessas ações faz parte 
do seu dia a dia? E quanto às não virtudes da mente, como cobiça, malícia e 
heresia? Você age como se não houvesse vidas passadas e futuras ou como se 
o refúgio no Buda, no Dharma e na Sangha não fosse necessário?

Manter-se atento às suas ações e observar a sua disciplina moral por ape-
nas um dia é causa de grande alegria. Contudo, acho que você perceberá 
que, de maneira geral, é muito mais fácil mentir, fofocar, difamar ou nutrir 
más intenções do que praticar os seus opostos.

Ao seguir a não virtude, garantimos o sofrimento mais terrível no futuro. 
Mesmo que saibamos disso logicamente, seguir a virtude continua sendo 
extremamente difícil. Se pudéssemos de fato ver os resultados da nossa falta 



104    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

de moralidade, não haveria um momento sequer de preguiça. Nada mais 
importaria: pensaríamos apenas em criar ações virtuosas puras.

A essência da moralidade é a preservação dos preceitos. Por isso, no 
budismo, podemos tomar diversos níveis de votos – os pratimoksha, os 
do bodhisattva e os tântricos. Porém, embora os assumamos diante de um 
mestre espiritual e, naquele momento, estejamos piamente determinados 
a jamais quebrá-los, ainda assim é muito difícil mantê-los. Há inúmeros 
obstáculos e surgem todos os tipos de impedimentos. Somos controlados 
por delusões tão densas que a nossa mente reage e nos vemos incapazes de 
preservar os votos. Isso mostra como é difícil praticar a moralidade nestes 
tempos degenerados e, consequentemente, o quão raro é obter um perfeito 
renascimento humano.

Cada conjunto de votos fundamenta-se em uma forma progressivamente 
mais sutil de moralidade, desde os cinco votos leigos pratimoksha até os 
votos do bodhisattva e os tântricos. Se um renascimento humano depende 
da preservação de uma moralidade pura, então precisamos manter não ape-
nas os votos pratimoksha, mas também os votos do bodhisattva e os tân-
tricos. Afirmar que observamos puramente os votos quando quebramos os 
compromissos superiores é obviamente errado. Portanto, ao reconhecer o 
quão difícil é preservar os votos tântricos, compreendemos a dificuldade de 
obter um perfeito renascimento humano.

Quanto mais votos assumirmos, melhor; quanto mais tempo os preser-
varmos, melhor; quanto mais puros os mantivermos, melhor; e quanto 
antes reconhecermos e purificarmos as transgressões, melhor.

Entre todos os habitantes do seu país, quantos observam, puramente, 
todos os votos do bodhisattva e os tântricos? Quantos preservam, pura-
mente, os votos de monge ou monja plenamente ordenado, ou mesmo os 
de um noviço? Quantos mantêm puros os cinco votos leigos? O número 
daqueles que mantêm cinco votos é menor do que o daqueles que preser-
vam quatro; os que observam quatro são menos do que os que mantêm três; 
e há menos pessoas conservando três do que dois, e menos ainda respei- 
tando dois do que apenas um. O número de pessoas que observam os trinta 
e seis votos de um noviço é muito menor do que o das que preservam um 
voto, e a quantidade das que mantêm os votos da ordenação plena é ainda 
menor. Então, é claro, há menos pessoas conservando os votos do bodhi-
sattva do que as que mantêm os votos pratimoksha, e o número das que res-
peitam os votos tântricos é o menor de todos.

Portanto, se voltarmos nossa atenção para todas as pessoas do mundo 



Co mo  a s  c aus a s  s ão  tão  d i fí c eis  d e  o bt er     105

hoje e perguntarmos quantas preservam adequadamente apenas um voto, o 
de não matar, compreenderemos que pouquíssimas vislumbram um renas-
cimento superior. E, entre as que observam os votos, com quanta diligência 
elas reconhecem e purificam as quebras? Com que seriedade assumem seus 
votos? Será que sequer se lembram de todos eles?

Você verá que, em representações do Lama Atisha, ele sempre tem con-
sigo uma pequena estupa. Ele afirmava manter perfeitamente os votos 
pratimoksha e raramente transgredir os do bodhisattva, mas quebrava os 
tântricos como chuva caindo do céu (é o que ele dizia, embora eu ache que 
não). Assim que percebia ter quebrado um voto, ele descia do seu cavalo 
ou interrompia o que quer que estivesse fazendo, prosternava-se diante da 
sua estupa e aplicava imediatamente os quatro poderes oponentes. Era com 
essa seriedade que ele assumia seus votos – e é assim que também devemos 
assumir os nossos. É esse tipo de moralidade que precisamos praticar para 
assegurar outro perfeito renascimento humano.

Até mesmo em um país como o Tibete antes de 1959, onde tantos mon-
ges e monjas observavam todos os níveis de ordenação, ainda havia uma 
grande maioria que não vivia segundo os votos. Logo, ao considerarmos 
toda a população mundial e compararmos aqueles que vivem sob algum 
tipo de voto com os que não mantêm nenhum, o número destes é enorme, 
enquanto o daqueles é extremamente pequeno.

Por que tão poucas pessoas neste mundo são ordenadas? Por que tão 
poucas observam o carma e vivem em moralidade pura? Porque é muito 
difícil. Mesmo quando existe o desejo de viver moralmente, há diversos 
impedimentos externos e internos para concretizá-lo.

A dificuldade devido à falta de generosidade
Também há muitos obstáculos para a criação da outra causa principal de 
um perfeito renascimento humano: a generosidade. Mesmo quando que-
remos doar, surgem motivos que nos impedem ou terceiros que interferem 
em nossas ações.

Generosidade é o desejo de doar, não a ação em si. Logo, não precisa-
mos ser ricos para obter outro perfeito renascimento humano; basta ter um 
coração generoso. Além disso, doação material não significa que os seres 
sencientes devam, necessariamente, receber nossa ajuda material. Se fosse 
assim, só completaríamos a nossa prática de generosidade quando não hou-
vesse mais seres destituídos. E, como a perfeição da generosidade é uma 
prática necessária para alcançar a budeidade, isso significaria que os budas 



106    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

não existem. Não, o que precisamos é de uma mente generosa. Desenvolver 
plenamente a generosidade significa eliminar por completo o nosso aferra-
mento a coisas como posses, corpo, mérito e assim por diante. Podemos ser 
plenamente generosos mesmo quando não temos nada material para ofere- 
cer. Generosidade é um estado da mente.

Há uma história famosa do garotinho que brincava com seus amigos 
quando viu o Buda Shakyamuni caminhando ao longo da estrada. Ele que-
ria oferecer algo ao Buda, mas tudo o que tinha era areia. Então, elevando-se 
sobre os ombros dos amigos como em uma apresentação circense – o Buda 
era muito alto –, o garoto colocou areia dentro da tigela de esmolas, imagi-
nando ser ouro. Como resultado desse ato de generosidade, ele renasceu 
como Ashoka, o grande rei que gira a roda, e pôde construir milhões de 
estupas em toda a Índia. Embora não tenha oferecido ouro verdadeiro, mas 
areia, ele recebeu o resultado cármico correspondente à oferta de ouro.

Há três tipos de generosidade: doação material, doação de destemor e 
doação do Dharma. A doação de destemor, ou de intrepidez, inclui o sal-
vamento de vidas e a ajuda a seres em situações difíceis. Por exemplo, reti-
rar de uma teia uma mosca prestes a ser comida por uma aranha salva a sua 
vida, e isso é considerado doação de destemor (neste ato, salvamos a mosca 
de morrer e a aranha de matar. É claro que isso não alivia a fome da aranha 
ou sua necessidade de matar novamente, mas o fato de um ato positivo não 
resolver todos os problemas não significa que não valha a pena fazê-lo). A 
doação do Dharma é a melhor forma de generosidade, pois quem recebe 
não obtém conforto apenas neste momento, mas adquire o conhecimento 
necessário para avançar até a iluminação.

Geralmente, aferramo-nos às nossas posses e pensamos nelas como 
“minhas” e, mesmo quando as damos, raramente é com pureza. Ao fazer 
oferecimentos – que constitui parte da prática de generosidade –, podemos 
facilmente poluir a doação com pensamentos não virtuosos. O que polui o 
ato de generosidade é o pensamento malévolo dos oito dharmas mundanos, 
o desejo por conforto, reputação etc. Se não for a ânsia por prestígio ou elo-
gios, pode ser a expectativa de receber algo em troca.

Enquanto houver apego em nossas mentes, será muito difícil praticar 
o Dharma e encontraremos diversos obstáculos ao desenvolvimento das 
causas de um perfeito renascimento humano futuro. O grau de generosi-
dade sobre o qual falamos aqui – não a perfeição da generosidade de um 
bodhisattva, mas ao menos um estado de mente bastante puro – é extrema-
mente difícil de alcançar. É muito, mas muito raro que alguém consiga viver 



Co mo  a s  c aus a s  s ão  tão  d i fí c eis  d e  o bt er     107

rodeado o tempo todo por coisas materiais, como nós, sem nutrir nenhum 
tipo de apego a elas, e ainda ser capaz de oferecê-las livremente para atender 
às necessidades dos outros sem qualquer resquício de aferramento. Mas é 
exatamente essa a mente que precisamos desenvolver.

A dificuldade devido à raiva e outras delusões
Além da falta de moralidade e generosidade, milhares de outras delusões 
perturbam a nossa mente e bloqueiam as nossas chances de obter outro per-
feito renascimento humano. A pior delas é a raiva. Como Shantideva afirma 
em Guia do estilo de vida do bodhisattva:

O acúmulo de ações virtuosas,
Como caridade ou oferecimentos,
Ao longo de mil éons
É destruído por um segundo de raiva.60

Esses ensinamentos são muito interessantes. Shantideva ressalta, com grande 
veemência, como é difícil criar as causas de um renascimento humano per-
feito e como é fácil gerar as causas de um renascimento de sofrimento nos 
reinos inferiores.

Não é exagero dizer que um momento de raiva destrói éons de virtude. 
Um lampejo de ira pode acabar com todo o mérito que acumulamos ao 
longo de éons, fazendo com que renasçamos nos terríveis reinos inferiores. 
Qualquer ação que tenhamos feito, inclusive oferecimentos aos budas, 
será destruída caso a raiva surja em nossa mente – e ela não precisa ser pro-
longada nem mesmo intensa. Um pouco de raiva por um breve período é 
suficiente para destruir as impressões positivas em nosso contínuo mental. 
E se nos irritarmos com um ser realizado, destruímos muito mais carma 
positivo, carma esse que foi acumulado arduamente ao longo de éons. 

Irritar-se com um bodhisattva tem consequências terríveis, mas sen-
tir raiva de um buda ou do próprio guru é ainda mais nefasto. Afirma-se 
que cada segundo de raiva dirigida a um ser sagrado resulta em um éon no 
inferno. Apenas um segundo. É por isso que, de todas as mentes deludidas, 
a raiva é a que mais precisamos evitar.

Se tivéssemos clarividência e pudéssemos ver a mente dos outros seres, 
seríamos capazes de discernir quem é sagrado e quem não é. Então, talvez, 

60  Cap. 6, v. 1.



108    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

poderíamos nos sentir mais seguros em ter raiva desta pessoa e não daquela. 
Mas nós simplesmente não sabemos. Qualquer um pode ser sagrado, até 
mesmo um animal. Os budas manifestam-se de incontáveis maneiras para 
melhor guiar os seres sencientes – às vezes como um sábio, um pedinte 
ou um louco – e simplesmente não temos como saber. Portanto, é muito 
perigoso presumir que podemos irritar-nos com alguém porque essa pessoa 
parece inferior a nós.

Aqui, Shantideva fala de um único momento de raiva, mas ela geral-
mente se estende por períodos muito mais longos. Suponha que não conse-
guimos dormir por causa de um mosquito. No começo, tentamos ignorá-lo, 
mas ele nos pica; ainda sonolentos, tentamos espantá-lo para longe. Con-
tudo, ele insiste e ficamos ali acordados, cada vez mais irritados. Ele morde, 
damos um tapa, porém ele voa. Parece que se passam horas. Até que – pá! 
– acertamos. Sentimos uma felicidade imensa. Aquele insetinho estava tor-
nando a nossa vida miserável e agora o matamos. Temos paz. Porém, o que 
realmente fizemos foi matar com todas as quatro condições necessárias para 
gerar um carma negativo completo de matar – a motivação, raiva; o objeto, 
o mosquito; a ação, estapeá-lo; e a consumação, o mosquito morrer antes 
de nós. Ações como essa tornam-se carmas de lançamento, que amadure-
cem no momento da morte e nos projetam na próxima vida – neste caso, 
no inferno. Não apenas criamos, com entusiasmo, um carma extremamente 
negativo; ao alegrar-nos com a ação não virtuosa ao invés de nos arrepen- 
dermos dela, acabamos fortalecendo-a, aumentando as chances de que ama- 
dureça mais depressa.

Podemos analisar, do mesmo modo, as outras emoções negativas que 
assolam a nossa mente neste momento – inveja, ressentimento, preconceito 
etc. – e compreender como elas podem nos privar de um perfeito renasci-
mento humano. Shantideva disse:

Um éon no inferno mais profundo pode resultar de um único 
momento de maldade.

Logo, devido a todo carma negativo acumulado
Desde tempos sem princípio, que necessidade há de mencionar
A impossibilidade de alcançar o estado de um ser transmigrante 

feliz.61

61  Cap. 4, v. 21.



Co mo  a s  c aus a s  s ão  tão  d i fí c eis  d e  o bt er     109

Quando analisamos nossa mente com sinceridade, provavelmente per-
cebemos como as nossas virtudes são frágeis – nós as cultivamos sem uma 
motivação firme e falhamos em dedicá-las adequadamente – e as não vir-
tudes vigorosas. Estas são realizadas com motivação sólida e comemoradas 
quando concluídas. Como as nossas não virtudes são muito mais poderosas 
do que as nossas virtudes, é de se admirar que seja tão difícil obter um renas-
cimento superior, quanto mais um perfeito renascimento humano?

A dificuldade devido à visão errônea
Como vimos ao estudar a liberdade de não ser herege, manter visões 
errôneas é uma barreira para obter um perfeito renascimento humano. 
Podemos retomar esse tema e perceber como é raro que as pessoas neste 
mundo estejam livres dessa aflição. Negar o que existe significa ser incapaz 
de ver a realidade e, desse modo, todas as suas ações são equivocadas e con-
duzem ao sofrimento. Ao negar reencarnação, carma, a existência de budas 
e bodhisattvas e outros conceitos fundamentais do budismo, essas pessoas 
buscam felicidade em coisas que apenas lhes causarão mal. É como tomar 
veneno julgando ser néctar. Acreditar que o eu é independente e inerente 
cria uma ideia de separação entre “eu” e o “outro”, o que, por sua vez, leva 
ao apego, à aversão e a todas as outras delusões. Confusão e escuridão enco-
brem a mente e o resultado é apenas sofrimento. Mesmo que essas pessoas 
tentem fazer coisas boas, como ajudar o próximo, suas mentes estão confu-
sas devido às visões errôneas e os resultados nunca são satisfatórios.

Ter visões errôneas não impede as pessoas de buscarem a felicidade. Para 
a maioria de nós, a principal visão equivocada é equiparar os prazeres dos 
sentidos com felicidade. Contudo, se observarmos ao nosso redor, veremos 
inúmeras filosofias equivocadas. Do niilismo ao materialismo – e tudo o 
que há entre ambos –, os professores dizem aos alunos que a sua doutrina 
é o verdadeiro caminho para a felicidade. As pessoas estão tão desespera-
das por felicidade que acabam seguindo esses mentores equivocados e 
tomam direções completamente erradas. Há quem viaje à Ásia em busca 
de guias e encontre professores aparentemente convincentes, mas que só 
podem ensinar-lhes sofrimento. Eles retornam ao Ocidente insatisfeitos e 
ainda mais confusos, tendo arruinado completamente suas finanças e talvez 
até à beira de um colapso nervoso. É extremamente raro encontrar alguém 
capaz de nos indicar o caminho correto. No entanto, como podemos espe-
rar obter um renascimento humano perfeito sem visão correta?

 



110    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

Algumas analogias da dificuldade de obtê-lo

Os textos budistas apresentam muitas analogias para explicar a dificuldade 
de obter um perfeito renascimento humano e, consequentemente, o quão 
raro ele é. A mais conhecida é a da tartaruga cega vindo à superfície através 
de um anel de ouro. No Guia do estilo de vida do bodhisattva, Shantideva 
diz: 

O Buda disse que é mais difícil
Obter o estado humano
Do que uma tartaruga cega colocar o seu pescoço
Através de um anel flutuando na vastidão do oceano.62

Há uma tartaruga cega que vive no oceano, emergindo à superfície apenas 
uma vez a cada cem anos. Na superfície flutua um anel de ouro, constante-
mente movido pelos ventos e correntes. A tartaruga cega vem à tona em um 
lugar diferente a cada cem anos e o anel nunca se encontra no mesmo ponto; 
então, imagine como é remota a chance dessa tartaruga emergir exatamente 
no lugar certo e colocar o pescoço através do anel. É quase impossível, não 
é? Do mesmo modo, obter um perfeito renascimento humano é igualmente 
improvável.

O oceano é vasto e há incontáveis lugares onde a tartaruga poderia emer-
gir. Por ser cega, é impossível que ela veja o que há na superfície, mesmo que 
buscasse o anel. Este, por sua vez, poderia estar em qualquer lugar daquele 
vasto oceano. Ainda que a tartaruga viesse à tona todos os dias, que dirá 
uma única vez a cada século, as chances de emergir próxima ao anel são 
extremamente remotas, e a probabilidade de colocar a cabeça através dele 
ainda mais.

Cada elemento dessa história possui um significado. É claro que um anel 
de ouro é pesado e não flutuaria – talvez o Buda devesse ter mencionado 

62  Cap. 4, v. 20. A nota de rodapé para o verso 20 na tradução de Stephen Bachelor tem a 
citação do sutra: “Ó monges, suponhai que esta grande Terra se tornasse um oceano, na 
superfície do qual um único jugo fosse atirado pelos ventos e se movesse de lá para cá. Se, 
nas profundezas do oceano, houvesse uma tartaruga cega, pensaríeis que seria fácil para ela 
colocar a cabeça através daquele jugo quando viesse à tona uma única vez a cada cem anos?” 
“Não, Senhor, não seria”, responderam os monges. O Buda então disse: “De maneira similar, 
ó monges, é extremamente difícil obter o estado humano.”



Co mo  a s  c aus a s  s ão  tão  d i fí c eis  d e  o bt er     111

que era um anel de plástico. No entanto, o anel simboliza os ensinamentos 
do Buda e o ouro representa a preciosidade e pureza deles.

O fato de o anel se mover pela superfície do oceano significa que os 
ensinamentos não são encontrados sempre no mesmo lugar. Onde eles apa-
recem depende do carma dos seres sencientes. Em tempos antigos, o Tibete 
era um país muito perverso – uma selva, uma floresta, um lugar muito 
hostil. Quando o budismo se espalhou da Índia para o sudeste asiático e a 
China e, depois, para o Japão, parecia que nunca chegaria ao Tibete, mas, 
de alguma forma, chegou. Atualmente, embora sua situação seja frágil em 
alguns países, ele continua forte para o povo tibetano, ainda que tenha sido 
suprimido no próprio Tibete.

A tartaruga representa os seres sencientes, enquanto sua vida nas profun-
dezas do oceano simboliza o renascimento contínuo nos reinos inferiores – 
como um ser dos infernos, fantasma faminto ou animal. Ser cega representa 
a ignorância do Buddhadharma, a cegueira com relação ao que é virtude e 
não virtude. Assim como os cegos não enxergam objetos visuais, seres sen-
cientes ignorantes não compreendem o significado dos ensinamentos do 
Buda.

Do mesmo modo que a tartaruga nada a esmo e desamparada na vas-
tidão do oceano, o ser samsárico circula constantemente pelos reinos de 
sofrimento. Após éons como um ser dos infernos, ele pode renascer como 
um animal; passado um período inconcebivelmente longo, o carma pode 
amadurecer para que ele renasça como um fantasma faminto. Dessa forma, 
ele assume um renascimento desafortunado após o outro, incapaz de criar 
virtude. Assim, com cada ação ele se aprisiona mais e mais em um sofri-
mento indizível.

O ser samsárico obtém um renascimento superior apenas uma vez em um 
período inacreditavelmente longo. Isso é simbolizado pela tartaruga vindo 
à tona uma vez a cada cem anos. Contudo, ela pode emergir em um ponto 
onde o anel estava, mas já não está mais – tal como nós podemos receber 
um renascimento humano depois que um buda descendeu, mas não está 
mais presente. Ou, às vezes, ela vem à tona próxima ao anel, mas não passa 
o pescoço por ele, assim como nós podemos nascer em um tempo no qual 
os ensinamentos do Buda existem, porém em um país irreligioso. Então, 
mesmo que estejamos próximos dos ensinamentos, não podemos nos bene- 
ficiar deles. Obter um renascimento humano não basta, temos que receber 



112    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

um perfeito renascimento humano, representado pela tartaruga emergindo 
e de fato passando o pescoço através do anel.

Assim como somos atirados pelo carma, a tartaruga vem à tona comple-
tamente ao acaso. Como é raro que logremos obter não apenas um renas-
cimento humano, mas um com todas as oito liberdades e dez riquezas! 
Quando observamos as pessoas ao nosso redor nos diferentes países, per-
cebemos o quão raro é este perfeito renascimento humano.

É tão raro quanto grama crescendo em telhados, em contraste com a 
grama que cresce espontaneamente nos campos. Tão díficil de obter quanto 
equilibrar um grão de arroz sobre a ponta de uma agulha, ou lançá-lo contra 
uma vidraça e fazê-lo grudar. Receber um perfeito renascimento humano é 
improvável assim.

Há a história de um homem cego que tropeçou em um kyang – uma 
espécie de burro selvagem tibetano – que dormia. Assustado, o kyang deu 
um pulo e saiu correndo; mas o homem cego, tendo agarrado uma das ore- 
lhas do animal, ergueu-se sobre o seu lombo e partiu em galope. Ele estava 
tão feliz que gritou: “Que incrível para mim, um homem cego, cavalgar no 
lombo de um kyang! Isso só pode acontecer uma vez!” Um geshe Kadampa 
que presenciou a cena riu e passou a usá-la como um exemplo de como nós 
recebemos este corpo precioso apenas uma vez e, ao obtê-lo, precisamos 
aproveitá-lo ao máximo praticando o Dharma.

Na maioria das regiões do Tibete, peixe é um alimento muito raro. 
Conta-se a história de um homem de Tsang que conseguiu um peixe inteiro. 
A iguaria era tamanha que ele o devorou de uma só vez, tão rapidamente 
que começou a vomitar. Percebendo que estava prestes a perder seu peixe 
precioso, ele tirou o cinto e amarrou-o firmemente em volta do pescoço 
para impedir o vômito. Quando as pessoas lhe perguntaram o que estava 
fazendo, ele respondeu que seria uma grande lástima perder um alimento 
tão valioso.

Há uma comida muito especial feita de manteiga e tsampa, chamada 
mar-zen, consumida pelos tibetanos no Ano Novo. É um tipo de bolo pre-
parado com muita manteiga e, por ser caro, famílias pobres o consideram 
muito precioso. Certa vez, um pai em Penpo deu um pouco ao filho, que 
o apreciou tanto que roubou um pouco mais do prato do pai. Para que ele 
não percebesse, o menino escondeu o petisco nas costas, mas o cachorro da 
família veio sorrateiramente e roubou-o das suas mãos. O garoto ficou tão 
triste que começou a chorar, para surpresa do pai, que pensou que, tendo 
comido o mar-zen que lhe fora dado, o filho deveria estar muito feliz.



Co mo  a s  c aus a s  s ão  tão  d i fí c eis  d e  o bt er     113

Temos, neste momento, algo preciosíssimo nas nossas mãos – o nosso 
perfeito renascimento humano –, mas, se não o utilizarmos ao máximo, o 
cão da morte pode roubá-lo antes que o façamos, algo bilhões de vezes mais 
terrível do que perder o objeto material mais valioso.

O propósito de todas essas histórias e analogias é mostrar o quão incrivel-
mente raro é este perfeito renascimento humano, inspirando-nos a não des-
perdiçar um só instante. Somente com um perfeito renascimento humano 
somos capazes de alcançar os três grandes propósitos: um renascimento 
futuro melhor, a liberação ou a iluminação. O que quer que desejemos pode 
ser nosso, desde que desenvolvamos a determinação de aproveitar ao máxi- 
mo esta oportunidade fantástica.

 





6. É naturalmente difícil obtê-lo

A raridade desta vida

Este perfeito renascimento humano é extremamente raro. Quando 
consideramos todas as causas e condições que precisam se reunir para 

criar esta oportunidade extraordinária, concluímos rapidamente que as 
chances de isso acontecer são excepcionais e, ainda, que esta situação é 
extremamente frágil, podendo acabar a qualquer instante. Se não fizermos 
tudo ao nosso alcance para alcançar a iluminação nesta vida, então quando 
faremos? Quando voltaremos a ter uma oportunidade como esta de prati-
car? Em Hinos de experiência do caminho graduado, no qual Lama Tsong-
khapa descreve seu próprio progresso espiritual, ele afirma:

Este corpo qualificado por liberdades e riquezas
É mais precioso do que uma joia que concede desejos.
Encontrar um corpo perfeito como este acontecerá  

apenas desta vez.
É dificílimo obtê-lo e ele facilmente decai, como um  

relâmpago no céu.

Ao refletir sobre a natureza da vida,
Compreenda que todas as atividades mundanas são como  

uma casca,
E extraia a sua essência dia e noite.
Eu, o iogue, pratiquei dessa maneira.
Imploro a ti, que buscas a liberação: pratique assim também.63 

63  Vv. 13 e 14. Esta é a tradução de Rinpoche. O texto é mais conhecido como Linhas de 
experiência ou Canções de experiência. Geshe Thubten Jinpa o chama de Canções de experiên-
cia espiritual: pontos condensados dos estágios do caminho (tib.: lam rim nyams mgur). 



116    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

Lama Tsongkhapa evidencia a singularidade deste perfeito renascimento 
humano, explicando que ele é mais precioso do que uma joia que concede 
desejos, tão breve quanto um relâmpago e profundamente significativo – 
ao contrário da “casca” imprestável das atividades mundanas. Em poucas 
palavras, ele sintetiza todos os ensinamentos sobre o perfeito renascimento 
humano, com ênfase especial em quatro pontos fundamentais:

▶	 como este corpo humano é precioso
▶	 como ele é raro e efêmero
▶	 como os assuntos mundanos são desprovidos de sentido
▶	 como, devido a tudo isso, precisamos extrair imediatamente a 

essência desta vida

O fato de termos obtido este corpo perfeito é como um milagre, mas as 
palavras de Lama Tsongkhapa não devem ser tomadas literalmente. Ele não 
quer dizer que nós nunca tivemos um perfeito renascimento humano em 
nossas infinitas vidas passadas. O que ele afirma é que este renascimento é 
tão raro – e que se passou um período tão inconcebivelmente longo desde o 
último – que é como se esta fosse a única vez. Ao contemplarmos as causas 
que precisamos ter criado para obter esta vida, compreendemos o quão mila- 
grosa ela é. Cada palavra de Lama Tsongkhapa tem um significado muito 
poderoso. 

A evolução do mundo humano
Como vimos, um perfeito renascimento humano não requer apenas um 
corpo humano, mas também a existência do Buddhadharma completo – e 
isso é extraordinariamente raro. Para compreendermos melhor a posição 
única em que nos encontramos, vale examinar um pouco mais a fundo o que 
foi mencionado sobre as liberdades e riquezas – como os humanos dota- 
dos das oito liberdades e riquezas são extremamente mais incomuns do que 
os demais seres. 

De acordo com a cosmologia budista, o período de existência de um 
sistema de mundo divide-se em quatro grandes éons, cada um com vinte 
éons intermediários. O primeiro é o grande éon da evolução, no qual 
todo o universo – os três reinos inferiores e os três superiores, incluindo o 
nosso continente do sul e o reino dos deuses mundanos – passa a existir. O 
segundo é o grande éon da existência, no qual as coisas já evoluíram e per-
manecem por algum tempo. Em seguida vem o grande éon da decadência, 
período no qual o universo é destruído. Por fim, há o grande éon do vazio, 



É  nat u r a lm en t e  d i fí c i l  o bt ê-l o     117

em que as coisas existem apenas como potencial, sem seres sencientes ou 
ambiente físico.

Durante os éons de evolução, decadência e vazio, não há Buddhadharma. 
Ele só está disponível durante o éon da existência e, mesmo assim, não dura 
o tempo todo.

A cosmologia budista também descreve quatro continentes: norte, 
sul, leste e oeste. O nosso sistema de mundo é o continente do sul (sct.: 
Jambudvipa).64 Os humanos em outros continentes possuem características 
distintas, criadas pelo carma passado. Por exemplo, seres no continente oci-
dental têm uma expectativa de vida fixa de mil anos e desfrutam de grandes 
prazeres, sendo praticamente impossível renunciarem ao samsara – esses 
prazeres e riquezas extraordinários tornam-se um obstáculo ao desenvolvi-
mento da renúncia. Eles não conseguem identificar os diversos problemas 
do samsara, o que dificulta a realização da natureza de sofrimento da exis-
tência cíclica.

Da mesma forma, o que vivenciamos no continente sul é fruto do nosso 
carma. Nós criamos este sistema de mundo e todas as miríades de fenôme-
nos e experiências que o compõem. Esta Terra vem do carma – das men-
tes – de todos os seres que a habitam, incluindo a totalidade dos animais, 
humanos e seres sagrados. É somente neste continente austral que a duração 
da vida é tão variável e a combinação de felicidade e sofrimento tão mar-
cante. Isso significa que podemos perceber facilmente a impermanência da 
vida e a natureza do sofrimento sem nos abalarmos, proporcionando-nos, 
assim, a chance de renunciar ao samsara.

Os primeiros humanos evoluíram dos deuses do reino da forma – com 
características divinas, portanto, sem um corpo físico como o nosso. Porém, 
assim como a transição de deuses para humanos foi fruto de uma degene-
ração de seus contínuos mentais, esses primeiros humanos estiveram sujei-
tos a uma série de cinco degenerações que os tornaram progressivamente 
mais grosseiros, culminando no que somos hoje:

▶	 a degeneração dos pensamentos perturbadores
▶	 a degeneração da expectativa de vida
▶	 a degeneração do tempo
▶	 a degeneração das visões
▶	 a degeneração dos seres sencientes

64  Literalmente ilha ou continente (dvipa) da árvore de jambo (jambu).



118    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

À medida que a mente dos primeiros seres humanos se tornava mais gros-
seira, suas vidas passaram a ser cada vez mais dominadas por delusões – a 
degeneração dos pensamentos perturbadores –, o que reduziu sua longevi-
dade – a degeneração da expectativa de vida. À medida que o carma criado 
por esses pensamentos perturbadores amadurecia, o mundo que experimen-
tavam tornava-se cada vez mais hostil e penoso – a degeneração do tempo. 
Isso foi agravado pelo fato de que suas mentes se fecharam, pouco a pouco, 
em visões errôneas – a degeneração das visões –, o que, por sua vez, levou 
a uma deterioração tão grande de seus comportamentos que começaram a 
ferir uns aos outros – a degeneração dos seres sencientes. Essas cinco dege-
nerações ainda estão acontecendo.

A expectativa de vida dos primeiros humanos era de 80.000 anos, mas foi 
gradualmente reduzida até chegar a cerca de dez anos. A partir daí, voltou a 
subir para 80.000 anos e novamente a cair para dez. Como uma sequência 
de ondas, um grande éon é composto por vinte desses ciclos, cada um deles 
considerado um pequeno éon.

O ponto é o seguinte: enquanto a expectativa de vida está aumentando 
de dez para 80.000 anos, nenhum buda descende para ensinar. Esses perío-
dos são chamados de éons obscuros. Os ensinamentos só existem quando 
a longevidade está diminuindo de 80.000 para dez anos. Durante o éon 
atual, mil budas descenderão para ensinar. Quando a expectativa de vida 
era de 40.000 anos, o primeiro buda, Krakucchanda, apareceu; depois veio 
Kanakamuni e então Kashyapa. Shakyamuni foi o quarto buda e Maitreya 
será o próximo. Afirma-se que ele aparecerá quando a longevidade for de 
dez anos, e o seu surgimento inspirará os seres humanos a praticarem vir-
tude, de modo que a expectativa de vida voltará a subir.

O Buddhadharma aparece apenas quando a expectativa de vida humana 
cai para cerca de cem anos. Nosso tempo de vida médio agora é de aproxi-
madamente oitenta anos, então estamos muito próximos do fim do período 
em que o Dharma é revelado.

Tendo evoluído dos deuses, os primeiros humanos, embora com corpos 
diferentes, desfrutavam de muitos prazeres divinos. Eles viveram por perío-
dos incrivelmente longos – não apenas milhares, mas dezenas de milhares 
de anos. Seus corpos eram etéreos, feitos de luz, ao invés da matéria física 
grosseira que compõe os nossos, e podiam voar. Não havia, para eles, dia e 
noite. Eles nasciam espontaneamente, ao invés da união do esperma e do 
óvulo dos pais, como nós.

No início, sua alimentação era natural e extremamente pura, sem qual-



É  nat u r a lm en t e  d i fí c i l  o bt ê-l o     119

quer matéria grosseira. Contudo, à medida que degeneravam, diversos tipos 
de plantio começaram a surgir. Embora mais sólidos, ainda eram material-
mente bastante sutis e amadureciam sem esforço. Mais tarde, quando pre-
cisaram ser cultivados, podiam ser semeados pela manhã e consumidos à 
noite. Então, mesmo que os primeiros humanos tivessem se tornado mais 
grosseiros, ainda não enfrentavam grandes dificuldades nem problemas 
para encontrar sustento. Era quase como se, ao primeiro pensamento de 
fome, o alimento surgisse imediatamente para saciá-la, sem esforço algum.

A causa principal dessa degeneração foi o apego crescente na mente dos 
humanos. À medida que degeneravam, seus corpos, ainda que mais sutis do 
que os nossos, transformavam-se em corpos físicos grosseiros – substitu-
indo os corpos de luz que possuíam no início –, e órgãos sexuais começaram 
a se desenvolver.

Surgiu então a diferenciação entre os sexos masculino e feminino, e a 
atração sexual manifestou-se. Não é que essa atração tenha aparecido do 
nada. Ela sempre esteve latente nas mentes dos deuses do reino da forma, 
e os primeiros humanos, oriundos deles, não podiam manifestá-la porque 
possuíam corpos de luz. Com corpos mais grosseiros e sexos distintos, essa 
atração tornou-se possível.

Gradualmente, mais esforços passaram a ser necessários para obter ali-
mento, e plantações foram cultivadas e colhidas. Ainda não havia concei-
tos como “eu” e “meu” – com base nos quais diferentes humanos poderiam 
ser donos de terras e proprietários de safras –, mas, lentamente, surgiram 
pensamentos negativos mais grosseiros e a inveja da colheita “melhor” do 
outro deu origem a ressentimento e competitividade. Outras delusões, 
como apego e avareza, também se desenvolveram, embora, neste estágio, 
elas ainda fossem mais sutis do que as que presenciamos hoje. As pessoas 
começaram a reivindicar coisas como suas e a protegê-las de terceiros. A 
rivalidade aumentou e, com ela, o desejo de obter o que os outros possuíam.

Da mesma forma, embora a aversão e a atração ainda fossem leves à 
medida que seus corpos se tornavam mais grosseiros, chegou um momento 
em que eles começaram a sentir calor e frio e, por isso, precisaram de abrigo. 
Levantaram então paredes de barro e construíram suas primeiras casas, 
dando origem a uma noção incipiente de privacidade, enquanto suas vidas 
se tornavam mais isoladas. Também passaram a sentir vergonha de seus cor-
pos e a cobri-los com roupas.

Com a propriedade, surgiram brigas e disputas e, por causa delas, leis tor-



120    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

naram-se necessárias, complicando a vida cada vez mais. Com a necessidade 
veio o medo de não terem o bastante, e as pessoas começaram a acumular 
bens e a vigiá-los.

Insatisfação, avareza, orgulho, inveja e todas as outras delusões continu-
aram aumentando e os problemas se tornaram proporcionalmente mais fre-
quentes. Fez-se necessário um líder para resolver as disputas que as pessoas 
não conseguiam solucionar, e assim surgiu a figura do rei. No início, trata- 
va-se de um servo do povo, presente para auxiliá-lo com conselhos sábios; 
mas, aos poucos, a ideia de um rei transformou-se na de alguém que detinha 
poder e que podia ditar o que era certo e errado.

E assim as coisas se degeneraram até o presente, quando vivemos cerca de 
oitenta anos, o poder determina o certo e o errado e as delusões grosseiras 
prevalecem.

Talvez você pense que tudo está melhorando, que a vida é melhor do 
que há alguns séculos, mas essa visão é limitada. Do ponto de vista físico, as 
condições podem ter melhorado temporariamente para uma pequena par-
cela do planeta; contudo, de maneira geral, não só a expectativa de vida está 
diminuindo, como as condições materiais e a mentalidade humana estão 
definitivamente se deteriorando.

Essa é a degeneração do tempo, quando o mundo testemunha lutas cres-
centes, fomes crescentes, problemas crescentes e medos crescentes. Ao invés 
de mais pacífico, ele se tornou mais violento. E, à medida que as delusões 
dos seres sencientes que habitam o planeta aumentam, a incidência de 
desastres naturais acompanha. Tudo se torna cada vez menos harmonioso.

Ainda que tenhamos mais educação do que jamais tivemos, não significa 
que somos mais sábios. Na verdade, há uma degeneração das visões. As pes-
soas depositam mais fé em coisas materiais, consideram posses como causas 
de felicidade e são incapazes de compreender o Dharma. Ao acreditar que a 
felicidade é algo que pode ser tomado, elas roubam e até matam para conse-
guir o que querem. Essa é a última degeneração, a dos seres sencientes.

Tem sido cada vez mais difícil domar a mente por meio do Dharma 
sagrado. As pessoas estão mais e mais “cabeças duras”, com mentes tão rígi-
das quanto ferro ou pedra. Elas pensam que o Dharma é superstição e, se 
chegam a ouvir falar sobre vacuidade, nada lhes parece fazer sentido. Na 
verdade, elas têm aversão à religião e se amedrontam com sua mensagem. 
Assim é a degeneração dos seres sencientes, que surge a partir da degenera-
ção dos pensamentos perturbadores.

Ao observarmos essa evolução dos seres – a começar pelos deuses do 



É  nat u r a lm en t e  d i fí c i l  o bt ê-l o     121

reino da forma, passando pelos primeiros humanos e chegando até nós neste 
momento – percebemos que há um período curto em que as mentes dos 
seres sencientes estão abertas ao Buddhadharma. Compreender esse pro-
cesso de degeneração nos ajuda a apreciar a singularidade e a preciosidade 
do nosso tempo. Somente agora temos a oportunidade de nos libertar deste 
terrível ciclo de sofrimento. O Dharma permanece por um tempo tão curto 
que precisamos fazer o máximo enquanto podemos. Os ensinamentos não 
existem nos outros três grandes éons, nem enquanto a expectativa de vida 
está aumentando neste grande éon da existência; mesmo quando a longevi-
dade está em declínio, o Buddhadharma surge apenas por um breve inter-
valo e é extremamente raro que as pessoas ouçam falar dele e se beneficiem. 
E, como mencionei, a presença do Buddhadharma está chegando ao fim.

Os ensinamentos ainda existem, mas sua duração está quase se esgo- 
tando. Ainda há grandes professores, mas por quanto tempo? Aproxima-se 
rapidamente o momento em que isso será totalmente impossível, pois os 
ensinamentos deixarão de existir neste planeta. O caminho diante de nós 
está iluminado pela luz do Dharma, mas é a luz vacilante de uma vela prestes 
a se apagar. Enquanto ainda está presente, temos a chance de criar a causa 
para a felicidade verdadeira, de seguir o método que elimina a ignorância 
e as delusões, e de alcançar a iluminação plena. É por esse motivo que este 
renascimento humano é tão precioso.

A raridade desta vida comparada aos outros reinos
Este perfeito renascimento humano não é apenas extremamente raro em 
termos de duração – estamos aqui agora exatamente no final da existên-
cia do Dharma –, mas também em termos de números. Incontáveis seres 
sencientes coexistem conosco neste planeta hoje, mas quantos são capazes 
de se beneficiar dos ensinamentos do Buda? Pouquíssimos. O Buda expli-
cou que, comparado ao número de seres nos reinos inferiores, o número de 
seres nos reinos superiores é similar à quantidade de terra sob uma unha – 
contrastada com o volume de terra em todo o planeta. O número de seres 
nos reinos inferiores é inconcebível. E, por menor que seja a quantidade de 
seres nos reinos superiores, o número de seres humanos é significativamente 
menor. E, é claro, a quantidade de seres humanos com um renascimento 
humano perfeito é ainda menor, muito menor.

Este é o renascimento mais raro de todos, o mais difícil de ser obtido. 
Mesmo sem considerar a dificuldade em criar as causas ou a raridade da pre-



122    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

sença do Dharma, apenas em termos numéricos, este perfeito renascimento 
humano é extremamente raro.

Talvez pensemos que haja pessoas demais neste mundo. Em Liberação na 
palma de sua mão,65 Pabongka Dechen Nyingpo conta a história dos ensi-
namentos de um lama mongol sobre a dificuldade de nascer humano. Um 
chinês na plateia comentou que ele só dizia aquilo porque nunca havia ido à 
China. Superficialmente, pode parecer verdade, porém os humanos são ape-
nas uma parcela dos seres sencientes que compõem este sistema de mundo 
e, comparado aos demais, somos muito poucos. Além disso, tendo em vista 
que migramos constantemente de um reino ao outro de acordo com o nosso 
carma, as chances de recebermos outro renascimento nos reinos superiores, 
apenas em termos estatísticos, são bastante remotas.

Entre os reinos inferiores, a maioria dos seres sencientes encontra-se nos 
infernos, um número menor no reino dos fantasmas famintos e um ainda 
menor no dos animais. Se considerarmos os seres dos reinos inferiores que 
podemos ver o tempo todo, os animais, começamos a entender a vastidão 
desses números.

Pense nas grandes manadas de animais africanos ou nos milhões de pás-
saros que cruzam os céus. Se você já nadou no mar, sabe que ele está repleto 
de peixes. Talvez você já tenha assistido a documentários que mostram as 
grandes migrações de cardumes de um oceano a outro em números inimagi- 
náveis. Do menor ao maior peixe, de golfinhos a tubarões e baleias, há tanta 
variedade e números extraordinários, incalculáveis. E há ainda mais vida 
quando olhamos para o fundo do mar. Existem bilhões e bilhões de minús-
culas criaturas nas diversas partes dos oceanos. Podemos constatar isso na 
praia, onde mariscos ocupam cada pedra, além de caranguejos, estrelas do 
mar e todos os tipos de criaturas na areia.

Lembro-me certa vez, na Nova Zelândia, quando fomos a uma praia no 
final da tarde, de ver as pedras cintilando. Perguntando-me o que eram, 
cheguei mais perto e vi que havia milhões de seres minúsculos, tipos varia-
dos de moluscos, em cada rachadura e fissura das pedras, apenas aguardando 
que as gaivotas os enviassem ao próximo renascimento. E a areia ficava tão 
repleta deles depois de serem arrastados pelas ondas que era impossível não 
os esmagar.

Simplesmente pare em algum lugar e olhe para baixo. Quantos seres sen-
cientes estão sob seus pés? No caule de uma planta, centenas de pequenos 

65  Dia 9.



É  nat u r a lm en t e  d i fí c i l  o bt ê-l o     123

insetos correm de um lado para o outro, fileiras de formigas marcham sem 
cessar, besouros voam ou caminham para seus diversos destinos; teias de 
aranhas estão em toda parte, onde elas aguardam uma das milhões de mos-
cas ou mariposas desafortunadas. Vacas e ovelhas pastam nos campos, pássa-
ros voam de uma árvore à outra. Geralmente não reparamos, mas onde quer 
que olhemos há vida com milhões de seres não humanos. E esses são apenas 
os animais que enxergamos. Sob a terra há muitos outros, e o número dos 
pequenos demais para serem vistos é ainda maior. A população deste pla-
neta não é nada se comparada a uma única espécie de inseto.

Mesmo nas cidades, que parecem se resumir a ruas e casas, há muito 
mais animais do que humanos. Sob cada via há uma cidade de insetos; cada 
árvore abriga sua própria população de seres sencientes; em cada pedaço de 
madeira apodrecida vivem incontáveis seres vivos; e qualquer um que tenha 
vivido em Katmandu sabe das moscas – é difícil contá-las em um único 
quarto, que dirá na cidade inteira.

Pensamos que nossa casa está livre de pragas, mas elas podem estar ali 
aos milhões. Carrapatos e pulgas podem infestar uma casa ou um cachorro; 
formigas consomem a madeira, traças comem as roupas, pulgas fazem os 
tapetes “pularem” – tantos seres compartilham o mesmo espaço conosco. 
Até mesmo o nosso corpo! Sentimos uma coceira e, ao olhar, vemos uma 
marquinha vermelha que nos diz que uma mãe gentil se alimentou de nós 
no jantar. E isso sem mencionar os seres vivos que moram dentro dos nossos 

Rinpoche em uma praia na Nova Zelândia, 1974. Cr
éd

it
o

 d
es

co
n

h
ec

id
o



124    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

corpos – micróbios e outros seres tão minúsculos que só podem ser vistos 
ao microscópio.

A todo momento, milhões de animais morrem e, em apenas um dia, seus 
corpos são tomados por larvas e outros insetos que consomem suas carca-
ças. Deixado ao léu, como costuma acontecer na Índia, um cachorro morto 
pode abrigar milhares de vermes em toda extensão do seu corpo em poucos 
dias. Isso mostra que, a cada instante, existem incontáveis seres no estado 
intermediário à espera de um renascimento como um verme para se ali-
mentar daquele animal. Quando as condições estão presentes, a consciência 
pode ingressar em um novo corpo em um instante, perpetuando o ciclo.

Entre a morte e o renascimento, os seres sencientes permanecem algum 
tempo no estado intermediário e, impulsionados pelo carma, buscam a 
futura mãe e o futuro pai em união. Ao encontrá-los, a mente daquele ser 
se une ao esperma e ao óvulo para dar início a uma nova vida. Quando dois 
animais estão cruzando, há incontáveis seres do estado intermediário que 
podem nascer daquela união. Qual depende do carma.

Quando não lavamos bem nossas roupas ou cabelos, o calor e a sujeira 
podem tornar-se condições ideais para o surgimento de piolhos, pulgas e 
similares. Da mesma forma, seres minúsculos nascem em carne ou madeira 
em decomposição. Se não houvesse uma quantidade enorme de seres senci-
entes no estado intermediário à espera de um corpo, não haveria razão para 
que essas criaturas nascessem tão rapidamente.

Há incontáveis seres sofrendo no reino animal. Como chegaram ali? 
Certamente não foi por livre arbítrio. Ninguém olha para uma formiga e 
pensa que, na próxima vida, será uma para ver como é. Nenhuma decisão 
foi tomada. Todos os animais foram impelidos àquele renascimento; con-
trolados pelas mentes venenosas da ignorância, do ódio e do apego, eles não 
tiveram escolha – os animais sofrem devido à ignorância passada. Sem qual-
quer noção de carma ou moralidade, eles não têm praticamente nenhuma 
chance de escapar daquele ciclo de sofrimento.

Será que temos o carma para nos tornarmos um cachorro ou um dos 
vermes que vivem na carcaça de um? Para responder a essa pergunta, basta 
observar com sinceridade as causas que estamos criando a cada momento 
do dia. Talvez pareça inconcebível que um ser humano possa se tornar um 
animal. Uma vez humanos, pode parecer que permaneceremos assim para 
sempre. Esse tipo de pensamento vem de uma perspectiva limitada, de uma 
compreensão equivocada da natureza da mente e da sua relação com o corpo. 
Mesmo durante esta vida, nosso corpo pode mudar radicalmente devido ao 



É  nat u r a lm en t e  d i fí c i l  o bt ê-l o     125

poder da mente. Porém, quando ela o abandona no momento da morte, o 
corpo ao qual ela se unirá depende inteiramente do carma de lançamento 
que amadurece naquele instante. Se tivermos o carma para renascer como 
um animal, é isso o que acontecerá. Dada a dificuldade de criar as causas de 
um renascimento humano e a facilidade de renascer como um animal, não é 
de admirar que existam muito mais animais do que seres humanos.

Esta vida é rara mesmo comparada à de outros humanos
Se criar as causas para renascer como um ser humano já é extremamente 
difícil, quase impossível, criar as causas para renascer como um humano  
com as oito liberdades e as dez riquezas é ainda mais. Apenas porque con-
seguimos obter outro corpo humano não significa que encontraremos o 
Dharma e, mesmo que o encontremos, que seremos capazes de compreen-
dê-lo ou praticá-lo.

Dos quatro continentes – setentrional, austral, oriental e ocidental –, 
apenas os seres humanos do continente sul, o nosso, possuem as condições 
ideais para encontrar e praticar o Dharma. Vivemos atualmente no único 
continente e na posse do único tipo de corpo com o qual podemos não 
apenas superar o sofrimento, mas também alcançar a iluminação em uma 
única vida.

Porém, mesmo entre os seres humanos do continente sul, entre as pessoas 
do nosso mundo, quantos realmente podem praticar o Dharma? Humanos 
têm a capacidade de compreendê-lo, mas pouquíssimos possuem o mérito 
sequer para encontrá-lo. A maioria não tem educação suficiente ou recur-
sos para fazer muito mais do que simplesmente sobreviver. Observe quão 
poucos lugares no mundo estão livres de seca e fome, de guerras e terro-
rismo. Veja como são raras as pessoas que não estão dominadas por ignorân-
cia grosseira.

Não precisamos ir além do nosso círculo de convivência para perceber 
que educação, inteligência e mesmo oportunidades não significam que uma 
pessoa desejará naturalmente meditar ou terá a sabedoria para distinguir 
entre o que é virtuoso e deve ser praticado e o que não é virtuoso e deve ser 
abandonado.

Entre os que trilham alguma senda religiosa, e entre os budistas, quan-
tos têm a oportunidade de seguir o caminho completo? Mesmo em regiões 
como o sudeste asiático, onde a maioria é budista devoto, as pessoas ainda 
não fazem muita ideia do que é necessário para transcender a sua condição 



126    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

atual. Elas são devotas, mas não têm acesso ao lamrim nem conseguem per-
ceber como isso é essencial.

A maioria, no entanto, não segue nenhuma religião com constância. 
Mesmo os que se dizem religiosos passam a maior parte do tempo bus-
cando prazeres sensoriais, tal como os não religiosos. De modo geral, os 
seres humanos têm alguma noção de autodesenvolvimento. Os ocidentais 
parecem acreditar que a vida deve melhorar progressivamente à medida que 
trabalham mais e adquirem mais coisas. Se pedirmos que regressem à infân-
cia e avaliem se, desde então, desenvolveram mais calma, humildade e com-
paixão – ou apenas mais agitação, orgulho e raiva –, acredito que, segundo 
esses critérios, eles diriam que suas vidas pioraram. A verdadeira definição 
de aprimoramento é o desenvolvimento de qualidades positivas e valiosas. 
Deixemos de lado a busca pela iluminação ou liberação: encontrar alguém 
que esteja apenas tentando tornar-se mais gentil já é muito raro. Então, é 
claro que pessoas mundanas convencionais não valorizarão o perfeito renas-
cimento humano. Pensar que, porque somos humanos, podemos relaxar e 
que não cairemos nos reinos de sofrimento é enganar a nós mesmos.

Espero que já tenham ouvido falar da bodhicitta e compreendido a mente 
extraordinária que ela é e, assim, desenvolvido uma firme determinação de 
que tudo o que fizerem os conduzirá a realizá-la. Se for esse o caso, mara-
vilha! Contudo, diz-se que o simples fato de ouvir a palavra “bodhicitta” 
já exige uma quantidade extraordinária de mérito, quanto mais receber os 
ensinamentos para desenvolvê-la. Quão poucas pessoas no mundo possuem 
essa grande sorte, e quão incrivelmente afortunados somos por tê-la.

Precisamos reconhecer a raridade extraordinária de termos encontrado o 
Dharma e de termos acesso aos ensinamentos completos do Buda, e como 
é trágico que tão poucas pessoas – sem mencionar outros seres – possam 
aproveitar essa oportunidade incrível. Somente essa compreensão já deveria 
fazer brotar a nossa compaixão. Isso, que é mais precioso do que céus reple-
tos de joias que concedem desejos, está à disposição de todos, mas pouquís-
simos conseguem reconhecê-lo.

A brevidade desta vida

Tão pouco da nossa vida é aproveitada para a prática do Dharma
Podemos morrer a qualquer momento, mas, mesmo se tivéssemos certeza 
de que viveríamos cem anos, ainda assim seria trágico nos acomodarmos. 



É  nat u r a lm en t e  d i fí c i l  o bt ê-l o     127

Não temos muito tempo para praticar o Dharma e, se não aproveitarmos ao 
máximo esta oportunidade enquanto podemos, certamente a perderemos. 

Mesmo se vivêssemos cem anos – e isso acontecerá com pouquíssimos 
de nós –, perderíamos metade desse tempo dormindo. Conseguimos prati-
car o Dharma durante o sono? Podemos transformá-lo em virtude? Dos 
cinquenta anos restantes, mais de quinze são gastos na infância, quando não 
temos a sabedoria necessária para tornar a nossa vida significativa. Nessa 
fase, tudo é brincadeira e nos agarramos a qualquer coisa que julguemos 
trazer felicidade. Do mesmo modo, à medida que nos aproximamos dos 
cem anos, podemos afirmar com segurança que pelo menos os últimos 
quinze serão absorvidos pela velhice, quando a nossa memória e saúde terão 
se deteriorado e tudo que conseguiremos fazer é permanecer sentados à 
espera de alguém que nos alimente e limpe. Estudar o Dharma, meditar, 
pensar primeiramente nos outros etc., tudo isso será impossível.

Dos cerca de vinte anos restantes, quantos deles são voltados ao Dharma? 
Tanto tempo é consumido em comida e bebida, em um trabalho para obter 
o essencial e os luxos da vida e nos deslocamentos diários. Desperdiçamos 
ainda mais tempo fofocando, falando, discutindo e brigando. Adoece- 
mos e não podemos praticar o Dharma, mas, mesmo quando estamos 
saudáveis, por qualquer razão que seja, também não encontramos tempo 
para a prática. Logo, durante nossa longa vida centenária, se analisarmos 
com cuidado quanto tempo dedicamos ao Dharma e ao aproveitamento 
máximo deste perfeito renascimento humano, descobriremos que é muito, 
mas muito pouco – talvez um ano e olhe lá.

Além de a vida ser muito breve, não sabemos quando ela terminará. Falo 
em cem anos, mas poucos de nós chegarão sequer aos oitenta. Crianças e 
bebês morrem; jovens prestes a chegar à idade adulta morrem. Muitos na 
meia-idade morrem de doenças ou acidentes. Há diversas causas de morte, 
enquanto as condições que sustentam a vida são limitadas. Neste momento 
fugaz que chamamos de vida, quando realmente temos tempo para praticar 
o Dharma?

Lembro que, durante o primeiro curso de lamrim que Lama Yeshe e eu 
demos na Austrália,66 havia um jovem rapaz que queria muito se tornar 

66  Em 1974, em Diamond Valley (Vale do Diamante), noventa minutos ao norte de Brisbane, 
em Queensland. O primeiro centro da FPMT no Ocidente, o Instituto Chenrezig, próximo 
a Eudlo, foi fundado após esse curso.



128    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

monge. Lama concordou em ordená-lo, mas o orientou a voltar para casa 
e pedir permissão dos pais. Lama havia comprado vestes monásticas novas 
e preparado tudo, porém, depois que o rapaz partiu, nunca mais o vimos. 
Algo mudou em sua mente, obstáculos à prática do Dharma surgiram e, 
ao que parece, ele acabou indo à Índia, onde pulou do topo de um edifí-
cio e se matou. Parecia que ele levaria uma vida dhármica, mas então algo 
aconteceu.

Por isso é vital compreender todos esses pontos sobre o perfeito renas-
cimento humano. Precisamos reconhecer quão raro e difícil é obtê-lo para 
que, enquanto ainda o possuímos, despertemos para a urgência de praticar o 
Dharma da maneira mais dedicada possível. Compreender as qualidades do 
perfeito renascimento humano e a insuficiência da vida mundana nos for-
nece a energia necessária para renunciar aos prazeres sensoriais e a realizar 
somente o que é pleno de sentido. Como Lama Tsongkhapa disse:

Ao compreender que a liberdade preciosa deste renascimento é 
	encontrada apenas uma vez,

É plena de sentido e difícil de ser obtida novamente,
Por favor, abençoa-me para gerar a mente que dia e noite,
Incessantemente, extrai a sua essência.67

Quanto mais compreendemos o valor extraordinário do perfeito renasci-
mento humano, mais energia temos para realizar apenas ações significa-
tivas. Passamos de uma mente que deseja ser virtuosa – mas considera a 
virtude difícil – para uma que cria virtude sem esforço e com alegria. Não 
só não ousamos criar não virtudes, como também não temos absolutamente 
nenhum desejo de criá-las. Como seria maravilhoso viver cada momento 
de maneira significativa. Então, mesmo que a morte chegasse amanhã, 
poderíamos dizer com sinceridade que aproveitamos este perfeito renasci-
mento humano ao máximo.

Um relâmpago e a vida acabou
Na bela oração do lamrim A fonte de todas as boas qualidades, Lama Tsong-
khapa diz: 

67  Livro de orações para retiros, Centro Shiwa Lha, p. 199. 



É  nat u r a lm en t e  d i fí c i l  o bt ê-l o     129

Esta vida é impermanente como uma bolha de água; 
Rapidamente se deteriora e a morte chega. 
Após a morte, assim como a sombra segue o corpo,
Os resultados dos carmas brancos e negros também seguirão.68

Essas palavras são muito profundas. São como remédio quando estamos 
doentes, como um refresco quando temos sede. Uma bolha de água é 
extremamente insubstancial e dura pouquíssimo. Nossas atividades mun-
danas, tudo aquilo pelo qual lutamos e trabalhamos incansavelmente, não 
são mais substanciais do que bolhas de água. E, antes que possamos des-
frutá-las, tal como uma bolha que estoura, a nossa vida chega ao fim. No 
sutra chamado O rei da concentração, o Buda disse: 

Os três mundos são impermanentes como uma nuvem outonal. 
Veja a dança dos seres sencientes, nascimento e depois morte.  
É a mesma coisa – a vida dos seres sencientes está aqui e depois se 
foi, como um relâmpago no céu.

Nuvens outonais atravessam o céu constantemente ao sabor dos ventos, 
tomando forma e desaparecendo. Assim é a nossa vida: ela nunca per-
manece a mesma nem por um instante sequer. Os três reinos do desejo, da 
forma e sem forma são iguais. Não há nada constante ou permanente em 
nenhum deles. Uma nuvem outonal parece substancial, mas nada mais é do 
que vapor e, em um segundo, some. Assim é a nossa vida.

Acreditamos que não morreremos. É claro que, seguindo a lógica, se 
nos perguntassem se somos imortais, negaríamos, mas agimos como se fôs-
semos. E então, quando a morte chega, é sempre uma grande surpresa – 
como se alguém tivesse nos enganado de alguma forma. Contudo, como 
diz Lama Tsongkhapa, a vida é breve como um relâmpago, extremamente 
difícil de encontrar e se deteriora com muita facilidade. Ela surge de repente 
e desaparece com a mesma rapidez.

Se durasse muito tempo, fosse sempre perfeita e tivéssemos a garantia de 
que seria fácil encontrar outro bom renascimento, então sim, poderíamos 
relaxar e pensar em praticar o Dharma em algum momento futuro. Mas 

68  Ibid.



130    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

não é esse o caso. A vida é extremamente breve e começa a se deteriorar no 
instante em que nascemos.

Suponhamos que somos um ladrão de joias em busca de um diamante 
inestimável em uma noite completamente escura. Surge, de repente, um 
relâmpago, e ali, na rua, está o diamante. Temos apenas um segundo para 
pegá-lo antes que fique escuro demais para vê-lo novamente. Extrair a essên-
cia desta vida é como apanhar aquele diamante, algo possível apenas nesta 
vida tão breve quanto um relâmpago.

Também podemos utilizar a analogia do relâmpago para explicar a vacui-
dade de maneira bastante simples. Imagine que caminhamos por uma rua 
sem conseguir ver nada. Quando a escuridão é total, não rotulamos porque 
não enxergamos nada. Então surge um relâmpago. No breve clarão, vemos 
uma árvore e outra pessoa na rua. As duas bases aparecem devido ao lam-
pejo súbito e nós as rotulamos “boa”, “má”, “feia”, isto e aquilo. Mesmo 
neste breve instante, surgem apego e aversão. Tão logo a base aparece, nós 
a rotulamos.

É exatamente assim na vida real. Do nascimento à morte, vemos objetos e 
os rotulamos, atribuindo-lhes os papéis de “amigo”, “inimigo” ou “estranho”, 
sem qualquer outra evidência além de uma aparência fugaz. Se soubéssemos 
o tempo exíguo que nos resta, perceberíamos o quão tolo é esse tipo de dis-
criminação. Ao seguir o apego e a raiva, cegamo-nos ao que de fato existe. 
Então morremos cheios de delusões, arrastados de um lado ao outro pelo 
apego e a raiva que dominaram a nossa vida.

Desperdiçamos esse tempo precioso designando atributos positivos e 
negativos a pessoas e coisas que, na verdade, não os têm. Assim, estabele- 
cemos padrões que alimentam as nossas delusões e nos causam miséria. 
Nossos “verdadeiros” amigos, nossos “verdadeiros” inimigos, os lugares 
“verdadeiros” que amamos e odiamos, as coisas “verdadeiras” que amamos 
e odiamos, tudo, no momento da morte, desaparecerá instantaneamente, 
sem que reste qualquer traço do benefício ou prejuízo que nos propor-
cionaram. Somente as delusões que cultivamos em relação a esses objetos 
permanecem, como impressões negativas em nossa consciência mental, 
determinando o nosso próximo renascimento. Por isso é inútil nos aferrar-
mos a essas delusões enquanto estamos vivos. Elas parecem tão reais agora, 
enquanto iluminadas pelo relâmpago, mas desaparecerão em um instante.



É  nat u r a lm en t e  d i fí c i l  o bt ê-l o     131

A morte pode ocorrer a qualquer momento
O medo da morte pode ser mórbido ou saudável. Aterrorizar-nos tanto 
com essa ideia a ponto de ficarmos paralisados é inútil. Porém, refletir sobre 
como nós, inclusive agora, estamos envelhecendo e caminhando inexora- 
velmente em direção a ela, que pode ocorrer a qualquer instante, é capaz de 
nos inspirar a aproveitar cada segundo para a prática do Dharma e a renun-
ciar a qualquer pensamento de preocupação mundana.69

Isto não é algo com o qual não precisamos nos preocupar até a meia-
idade. A vida é impermanente e transitória. Desde o momento da con-
cepção, nós nos movemos rumo à morte – minuto a minuto, segundo a 
segundo, milésimo a milésimo –, sempre nos aproximando dela. Desde o 
instante em que uma flor desabrocha, ela começa a murchar e morrer e, 
ainda assim, ficamos surpresos quando isso acontece. O mesmo vale para 
a nossa vida. Como um rio, ela muda a cada momento, mas nunca temos 
consciência disso. Porém, devido à continuidade, experimentamos o que é 
impermanente como permanente. Essa é a natureza da vida. Da concepção 
à morte é como o estalar de dedos. Sempre acreditamos que acordaremos 
no dia seguinte e, confiantes nisso, planejamos o café da manhã. Contudo, 
um dia, devido a alguma condição cármica, a morte chegará e as portas dos 
reinos de sofrimento se abrirão.

Estamos morrendo continuamente, mas ainda sentimos como se estivés-
semos permanentemente vivos – até o momento em que a morte nos encara 
e ficamos chocados. Como isso aconteceu? Sobrevém então um grande 
sofrimento na nossa mente. Lamentamos tudo aquilo a que nos apegamos 
e que nunca mais veremos; sofremos por tudo que gostaríamos de fazer 
mas, agora, jamais poderemos realizar. Quanto maior o nosso apego, maior 
o sofrimento, e, à medida que a morte se aproxima, surgem cada vez mais 
visões aterradoras. Neste momento percebemos quão breve foi a vida.

Veja, não há certeza alguma. Todas as manhãs despertamos com a sensa-
ção: “Viverei por muitos anos – trinta ou quarenta.” Tudo o que fazemos é 
permeado por esse sentimento instintivo de que viveremos por muito tempo, 
longo o bastante para que pareça permanente. Porém, estamos cercados de 
histórias que nos dizem não haver um pingo de verdade nisso. A duração 
da nossa vida depende da respiração, que não é nada estável. Depende do 
tempo em que o ar continuará a entrar e a sair dos nossos pulmões, entrando 

69  Este assunto é discutido extensivamente no livro de Rinpoche Wholesome fear.



132    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

e saindo, entrando e saindo. É disso que se trata a nossa vida. Quando chegar 
o momento em que expirarmos e não inspirarmos novamente, acabou. Ela 
chegou ao fim. E quando isso vai acontecer não depende de nós.

Todos têm que morrer. Não há um único ser neste planeta que tenha 
enganado a morte. Tudo depende da respiração: enquanto ela funciona, 
vivemos; quando cessa, morremos. É frágil assim. Como uma bolha de água 
que pode estourar a qualquer momento, esta vida pode acabar num instante. 

A morte está logo ali, sentada diante de nós, encarando-nos. Ela não está 
em outro país esperando que consigamos um visto para visitá-la, nem em 
outra cidade. Está a um fôlego de distância. E quando ele cessar, aquilo que 
é chamado de inferno pode começar.

Imagine-se deitado em uma mesa de operação, consciente de que há pou-
cas chances de sobreviver. À sua direita há uma pilha enorme de diaman-
tes, tão alta quanto uma montanha. Qual você escolheria: a montanha de 
diamantes ou a sua vida? Claro, essa pergunta é tola; você escolheria a sua 
vida. Mas é com essa escolha que nos deparamos todos os dias, embora não 
com a mesma dramaticidade. Podemos escolher entre o interesse mundano 
e a vida, a vida real, mas muitos de nós optam pelas coisas mundanas, pelos 
prazeres mundanos, sem saber que o preço disso é a própria vida.

Quando morremos, apenas a nossa consciência continua. O corpo torna-
se um cadáver; nossas posses são inúteis. Como um fio de cabelo retirado 
da manteiga, a consciência deixa o corpo limpa, sem carregar consigo um 
único átomo de matéria física. Quais tenham sido as coisas materiais que 
fizeram parte da nossa vida, elas deixam de existir para nós. Só o que per-
manece é a mente com todas as suas impressões. Se estas forem negativas, 
sofremos; se forem positivas, somos felizes. É simples assim. Nem mesmo 
uma montanha de diamantes pode nos beneficiar no momento da morte – 
não que ela possa realmente nos beneficiar em qualquer outra ocasião. Ela 
não pode ser a causa principal da felicidade nesta vida, mas o apego a ela 
certamente nos trará miséria na próxima.

Logo, nada do que nos esforçamos tanto para conseguir nesta vida pode 
nos ajudar no momento da morte. Perdemos tudo aquilo pelo qual traba- 
lhamos – corpo, bens, relacionamentos, posição social, reputação – e apegar-
nos a essas coisas garante um sofrimento terrível na hora da morte e além. 
Tudo o que levamos conosco é a nossa mente; portanto, a única coisa bené-
fica possível nesta vida é garantir que ela seja positiva. Isso significa praticar 
o Dharma e apenas isso. Todas as nossas ações devem ser dhármicas, realiza-
das com uma mente livre de apego, com amor, compaixão e sabedoria. Em 



É  nat u r a lm en t e  d i fí c i l  o bt ê-l o     133

outras palavras, não precisamos mudar a nossa vida radicalmente, apenas a 
nossa atitude com relação a ela.

Mesmo que nos restem apenas cinco minutos de vida, o que mais há para 
fazer? Ir à praia? Assistir à televisão? Embebedar-se? Na verdade, há apenas 
uma coisa a ser feita: praticar o Dharma. Meditar sobre renúncia, bodhi-
citta, vacuidade. Esses cinco minutos podem fazer toda a diferença.

Negar a morte é inútil e contraproducente. Nós morreremos. De repente, 
recebemos uma ligação: uma amiga próxima morreu. O choque é grande. 
Choramos e ligamos para todos os nossos amigos, que também ficam cho-
cados. Nunca imaginávamos que ela morreria. Foi tudo tão inesperado. Um 
dia, aquela mesma pessoa telefonará novamente para todos os nossos amigos 
com a mesma notícia triste, mas não para nós, porque nós seremos o morto. 
E todos eles vão chorar, ficar surpresos e dizer que foi muito inesperado.

Então, este corpo, ao qual dedicamos tantos cuidados por tanto tempo, 
perde o rótulo de “corpo” e torna-se um “cadáver”. Os amigos virão vê-lo, 
chorarão mais um pouco, perguntarão por que isso teve que acontecer e, 
depois, comprarão algumas flores para o funeral. Nunca mais veremos nosso 
corpo; nunca mais veremos nossos entes amados. Todas as nossas posses não 
significarão mais nada. Todos aqueles projetos inacabados – construir uma 
casa, escrever um livro, viajar para outros países, conseguir a promoção no 
trabalho etc. – permanecerão inacabados para sempre.

É certo que isso acontecerá. No pouco tempo que ainda nos resta, 
podemos agarrar-nos à montanha de diamantes ou fazer algo que realmente 
valha a pena e morrer com uma mente feliz e satisfeita. Essa escolha não 
deveria ser tão difícil.

É muito perigoso não nos prepararmos para a próxima vida. Atualmente, 
a maioria das pessoas tem seguro de vida e faz exames médicos regulares. 
Isso se tornou senso comum. Quando turistas fazem trilhas no Nepal, levam 
bolsas cheias de remédios para protegerem-se de hepatite e outras doenças. 
Os ricos guardam em seus armários toda sorte de medicamentos caros para 
pressão alta, colesterol e afins.

No entanto, todos nós deveríamos estar nos preparando para o evento 
mais provável: cair nos reinos inferiores. Diante disso, não é mais habili-
doso praticar o Dharma antecipadamente? Mesmo no contexto desta vida 
apenas, a prática do Dharma pacifica nossa raiva e as mentes insatisfeitas e 
dolorosas, enfraquecendo-as – quando não as eliminando –, e, por causa 
disso, sentimos mais paz e harmonia com o nosso entorno.

Talvez consideremos o conceito de vidas futuras uma espécie de via-



134    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

gem asiática exótica, algo infundado e irrelevante para a sociedade ociden-
tal moderna. Negamos vidas futuras simplesmente porque não podemos 
vê-las. Suponhamos que, no próximo mês, viajaremos de férias para a Gré-
cia. Com base nesse raciocínio – de que o futuro não existe porque não 
podemos vê-lo – certamente não deveríamos nos dar ao trabalho de fazer 
preparativos para a viagem, como comprar passagens, reservar hotéis e 
assim por diante.

Negar a reencarnação é afirmar que o Buda e os grandes pânditas que 
o seguiram estão errados. Mesmo que tenham visto, com a sua clarividên-
cia, todo o processo de nascimento, estado intermediário e renascimento, 
eles estão equivocados ou são supersticiosos e ensinam tais coisas apenas 
para que sintamos medo e sejamos bons. Se pensarmos assim, como mui-
tos fazem, estamos extremamente deludidos. Negar a experiência de outras 
pessoas apenas porque não é a nossa é uma forma muito limitada de pensar.

Renascer ou não renascer não depende de crença nem da cultura na qual 
crescemos – como se tibetanos reencarnassem e ocidentais não. Pode não 
haver evidências científicas robustas de que a mente continua após a morte, 
mas tampouco há evidências contrárias. O fato de que a reencarnação não 
é ensinada nas escolas, ou de que a cultura ocidental não pensa nela, não a 
invalida. Viver supondo que o renascimento não existe é um erro enorme – 
é como não fazer as reservas de uma viagem ou não pagar o aluguel do mês 
seguinte porque o mês seguinte não existe.

Não conseguimos ver com clareza o que acontecerá no futuro, mas, ainda 
assim, nós nos preparamos com seguros de vida, planos de aposentadoria e 
coisas do gênero. Tentamos evitar sofrimento nos nossos últimos anos de 
vida. Trata-se da mesma lógica, apenas ampliada. Ao assumir que haverá 
uma vida futura, vemos o que é preciso fazer para evitar sofrimento nela. A 
velhice não é certa, as férias na Grécia também não, mas a morte é. Como 
o Buda disse: “Não há certeza do que virá no próximo instante, amanhã ou 
nossa próxima vida.” Ao invés de gastar todo o nosso tempo com preparati-
vos para o que é incerto, devemos preparar-nos para o que é certo.

Se sabemos que há sofrimento por vir, devemos nos preparar para ele. 
Quando chegar, será tarde demais; uma vez que caímos no precipício e que-
bramos a perna, não há escolha a não ser sofrer. Podemos parar antes do pre-
cipício e evitar tudo isso. O Dharma é como uma represa construída antes 
da enchente: beneficia tanto no presente como no futuro.

A decisão de praticar o Dharma a partir de agora é, de longe, a mais impor-
tante que podemos tomar, pois afeta bilhões e bilhões de vidas futuras.



É  nat u r a lm en t e  d i fí c i l  o bt ê-l o     135

Houve uma americana que escreveu sobre quando ela morreu e deixou o 
corpo, mas, devido a algum assunto inacabado, conseguiu retornar e con-
tinuar vivendo. Isso a fez perceber que a consciência não cessa após a morte 
e que há vida futura. O que mais me interessou foi que ela também disse 
que aquele incidente lhe havia mostrado claramente que tudo o que havia 
feito desde o nascimento até sua “morte” havia sido completamente insig-
nificante, já que nada teve como propósito a felicidade da vida futura.

Como aquela mulher, precisamos compreender a insignificância de tra- 
balhar em prol desta vida e fazer tudo ao nosso alcance para tornar este corpo 
humano precioso altamente significativo. Dessa maneira, no momento da 
morte, nossa mente estará muito feliz – será como ir a um piquenique ou 
regressar à nossa casa para visitar a família. Talvez, com uma mente tão posi- 
tiva, renasçamos em uma terra pura e alcancemos a iluminação rapida- 
mente; porém, caso isso não aconteça, certamente obteremos outro perfeito 
renascimento humano e teremos, novamente, a oportunidade de prati-
car o Dharma. No entanto, precisamos preparar-nos agora. No momento 
da morte, será tarde demais para perceber que a única coisa benéfica é o 
Dharma sagrado.

Agora que possuímos este perfeito renascimento humano, temos a 
chance de tornar todos os momentos significativos e, devido a isso, con-
tar com uma mente feliz e pacífica no momento da morte e obter um bom 
renascimento. Refletir sobre a morte não tem a finalidade de nos aterrorizar 
e deprimir, mas de despertar em nós a necessidade de investir toda a nossa 
energia na mudança da nossa mente de não virtuosa para virtuosa.

Temos que meditar constantemente sobre morte e impermanência, 
reforçando as verdades de que a morte é definitiva e pode ocorrer a qual-
quer momento. Quando realmente começarmos a compreender isso, será 
impossível desperdiçar um segundo sequer desta vida preciosa, e jamais 
desejaremos criar ações não virtuosas novamente. Se uma delusão surgir, 
perceberemos o perigo e rapidamente o evitaremos. Ao invés de objetivos 
egoístas de curto prazo, passaremos a trabalhar com metas de longo prazo, 
que nos proporcionarão felicidade verdadeira e nos permitirão ajudar vários 
outros seres de maneira genuinamente significativa.

 



7. Afastando-se das preocupações mundanas

Vimos anteriormente a citação de Lama Tsongkhapa em Hinos 
de experiência, na qual ele compara esta vida a um relâmpago e todas as 

atividades mundanas a uma casca. 
Na Ásia, os fazendeiros peneiram os grãos colocando-os em esteiras 

de bambu e lançando-os ao ar. O grão é separado do joio sem valor, que 
é levado pelo vento. O grão é o elemento valioso, o alimento que os sus-
tentará, enquanto o joio não vale nada. Da mesma maneira, o que fazemos 
na nossa vida pode ter imenso valor, mas os assuntos mundanos nos quais 
tanto nos enredamos são completamente insignificantes.

Os assuntos insignificantes desta vida

As palavras de Lama Tsongkhapa são as de um ser altamente realizado e 
possuem grande poder. Elas são o remédio que cura o sofrimento da mente, 
a brisa que refresca a febre da mente deludida. Nenhuma palavra é supér-
flua; cada uma ressoa com uma riqueza extraordinária. Assim, da mesma 
maneira que precisamos reconhecer que a morte pode acontecer a qualquer 
momento – para aproveitar todos os instantes e torná-los significativos 
–, também precisamos olhar além da fachada desta vida mundana e com-
preender sua insignificância. Esta é a casca que devemos descartar para que 
possamos extrair a essência deste perfeito renascimento humano.

Costumo usar a analogia menos poética do papel higiênico usado. É esse 
o valor dos assuntos mundanos. E deveríamos tratá-los exatamente como 
tratamos papel higiênico usado.

Mas não é assim que a maioria das pessoas vê a busca por interesses mun-
danos. Quando consideramos o desejo como algo positivo, como aquilo 



A fa sta n d o -s e  da s  p r eo cu paçõ es  mu n da na s     137

que nos trará a felicidade pela qual ansiamos, então falar sobre o perfeito 
renascimento humano e suas causas ou sobre as consequências de diversas 
ações cármicas pode soar muito pesado. Simplesmente não queremos saber. 
As pessoas que não compreendem o funcionamento da mente acham que 
ela é indissociável do apego – que um não pode ser separado do outro – e, 
por isso, a renúncia equivale a uma supressão do desejo, a algo penoso e 
desagradável.

Pensar assim é estar completamente enganado sobre o que é o apego e 
sobre o que consiste o caminho budista. Não é nada disso. Gerar renúncia 
significa elevar-nos acima do sofrimento. As pessoas pensam que desfrutar 
de comida e apegar-se a ela são a mesma coisa e, por esse motivo, acredi-
tam que a renúncia equivale a considerar o apreço por comida um erro, ou 
que até mesmo comê-la seja errado. Da mesma forma, quando sentem frio 
e desejam calor, pensam que renúncia significa seguir sempre sentindo frio, 
como se querer estar aquecido fosse errado. Na verdade, elas criam uma ima-
gem bastante sombria do que é ser budista.

Lembro-me de uma vez em que Lama Yeshe falou a professores e alu-
nos na universidade de Melbourne sobre como o apego causa problemas, e 
da grande surpresa provocada por essa afirmação. Durante a sessão de per-
guntas e respostas, surgiram muitos questionamentos – como uma pessoa 
pode viver sem apego, como pode haver prazer sem desejo etc. Os alunos 
eram extremamente inteligentes e com mentes muito inquisitivas. Foi inte-
ressante observar como eles foram da perspectiva habitual – considerada o 
padrão social – para de fato começarem a compreender a verdade contida 
no argumento de Lama.

Com efeito, o budismo não está tentando nos tornar mais infelizes ao 
afirmar que tudo aquilo de que gostamos é demoníaco. É exatamente o con-
trário. O objetivo é que nos tornemos verdadeira e profundamente felizes, 
não isso que hoje consideramos felicidade, a obtida a partir da busca por 
prazeres sensoriais. O fato é que o apego, o desejo, ou como preferirmos 
chamá-lo, é sofrimento. O objeto não é sofrimento; possuí-lo não é sofri-
mento; desfrutá-lo não é sofrimento; mas apegar-se a ele sim. Esperamos 
que o objeto nos proporcione felicidade e ansiamos por isso, e então nos 
apegamos a ele. Esse apego é uma mente perturbada, agitada.

Por definição, felicidade é paz. Portanto, felicidade e apego são opostos 
– um não pode existir com o outro. Felicidade é a paz que descansa no con-
tentamento; apego é a mente que persegue pensamentos perturbadores. 



138    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

O apego é, essencialmente, insatisfação. Em seu livro Lam-rim Chen-mo, 
Lama Tsongkhapa afirma:

Perseguir o desejo com a expectativa de satisfação plena é o sofri-
mento mais doloroso do samsara. Não importa o quanto você o 
persiga, o resultado será sempre mais sofrimento.70

Tentamos algo que não nos satisfaz; então tentamos outra coisa, porém 
obtemos o mesmo resultado: mais insatisfação. Continuamos perseguindo 
uma satisfação impossível de ser alcançada. Como Lama Tsongkhapa 
disse: “Enquanto você seguir o desejo, o sofrimento não tem fim.” Essa é a 
natureza da vida samsárica. Compramos um carro, mas, de alguma forma, 
a felicidade que ele parecia prometer não se concretiza. Depois de um ano, 
pensamos: “Ah, se ao menos eu pudesse comprar um carro maior e mais 
novo, aí sim seria feliz.” E assim seguimos indefinidamente. Por outro lado, 
tão logo paramos de perseguir o desejo, encontramos satisfação. A mente 
confusa cessa e, com ela, o sofrimento. 

Como já vimos, não há correlação entre riqueza e felicidade. Se houvesse, 
quanto mais dinheiro e posses tivéssemos, mais felizes seríamos. Segundo 
essa lógica, milionários deveriam ser sempre milhões de vezes mais felizes 
do que os pobres. É claro que não é isso que vemos.

Se a paz mental aumentasse e os pensamentos perturbadores diminuís-
sem à medida que nos tornássemos mais ricos, então os milionários teriam 
todas as realizações de renúncia, bodhicitta e vacuidade, enquanto os pedin- 
tes não teriam nada. Se, ao invés de riqueza, dependessem de educação e 
inteligência, então pessoas altamente qualificadas e inteligentes seriam 
detentoras de todas as realizações, enquanto as com baixa escolaridade não 
teriam nenhuma.

Sem compreender a causa da felicidade, é muito fácil equivocar-se em sua 
busca. Ao não reconhecer que ações não virtuosas resultam em sofrimento, 
prejudicamos a nós mesmos e aos outros. Um ladrão de bancos pensa clara-
mente: “Quero dinheiro, ele está ali, vou roubá-lo.” Se conseguir escapar, 
parecerá que sua não virtude o tornou rico, mas, na verdade, essa riqueza é 
consequência da virtude passada. O resultado de roubar é sempre e unica-
mente sofrimento.

Da mesma maneira, vemos um açougueiro rico e presumimos que sua 

70  Volume 1, p. 282, o defeito da insaciabilidade (um dos seis tipos de sofrimento).



A fa sta n d o -s e  da s  p r eo cu paçõ es  mu n da na s     139

riqueza provém de sua ocupação – matar –, ou que o grande êxito de um 
empresário decorre da exploração de terceiros. É assim que pensam as pes-
soas comuns que não compreendem o carma, mas trata-se exatamente do 
oposto. Em As trinta e sete práticas do bodhisattva, Thogme Zangpo afirma:

Prazeres dos sentidos são como água salgada:
Quanto mais você os prova, mais a sede aumenta. 
Abandonar imediatamente as coisas que causam desejo e 

aferramento,
Quaisquer que sejam, é a prática de um Bodhisattva.71

Aqui, esse grande bodhisattva explica com clareza as deficiências de seguir 
o desejo. Toda a energia que nós, seres mundanos, despendemos em nossa 
vida diária visa à obtenção de prazer. Esperamos que todas as nossas ações 
nos proporcionem satisfação, mas, na realidade, isso nunca acontece. Não 
importa o quão arduamente trabalhemos para conquistar prazeres tempo-
rais, esse desejo nunca é saciado. Como nunca podemos encontrar satisfa-
ção seguindo o apego, o esforço que investimos nessa busca jamais tem fim. 
É assim que circulamos continuamente no samsara, presos à busca de uma 
satisfação inalcançável. É exatamente como beber água salgada: quanto 
mais bebemos, mais sede sentimos. É impossível matar a sede com água sal-
gada. Da mesma forma, seguimos o apego tentando saciar o desejo, mas ele 
apenas se intensifica.

A paz mental, que é a verdadeira felicidade, surge justamente do oposto. 
Ao reduzir o apego, diminuímos a insatisfação e, assim, aumentamos a paz 
e a felicidade. Ao diminuir o egoísmo, abrimos nosso coração aos outros e, 
como resultado, a felicidade verdadeira chega até nós naturalmente e sem 
esforço.

Equiparar felicidade a posses materiais é confundir as condições contri- 
butivas com a causa principal. Se compreendermos carma, perceberemos 
que a aquisição de coisas não é o caminho para a felicidade, mas sim a criação 
de virtude. Um carro novo é uma condição, não uma causa, de felicidade. E, 
se a nossa motivação para adquiri-lo não for virtuosa – por exemplo, se for 
o apego –, então estamos criando causa para a miséria, não para a felicidade. 
Cedo ou tarde, aquele carro nos desapontará, já que nunca foi causa de feli-

71  V. 21.



140    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

cidade. Mas ele também não será causa de infelicidade – é o nosso apego que 
nos engana, prometendo uma felicidade que não existe.

Se examinarmos as nossas posses materiais ou até mesmo os nossos ami-
gos, identificaremos uma espécie de camada de atratividade que os reveste 
com uma aparência falsa de serem bons por si mesmos. A nossa amiga 
querida parece ser permanentemente maravilhosa devido ao nosso apego 
por ela, mas, na realidade, não é. Ela muda até mesmo para a nossa mente 
deludida – às vezes parece menos maravilhosa, outras vezes, quando faz 
algo que nos irrita, é bem desagradável. As qualidades especiais dos objetos 
do nosso desejo são fantasias, criações do nosso apego. Sendo assim, eles não 
têm o poder de nos proporcionar felicidade, enquanto o nosso apego a eles 
certamente nos conduzirá à insatisfação, ao desapontamento e, em última 
instância, a um renascimento nos reinos inferiores.

Até que compreendamos isso, continuaremos perseguindo objetos exter-
nos com a crença equivocada de que eles nos farão felizes. E isso, é claro, não 
se limita a posses materiais. Poder, reputação, boas experiências, sucesso pro-
fissional – tudo isso são falsos amigos, prometendo-nos o que não podem 
cumprir. Nenhum deles é capaz de realizar o verdadeiro significado da vida 
humana. Até mesmo uma concentração extraordinária, se não for usada 
como ferramenta para nos tornarmos pessoas melhores, é mais um objeto 
de apego que nos decepcionará. Poderíamos desenvolver uma clarividência 
fantástica obtida a partir de uma concentração inabalável e isso ainda não 
seria o verdadeiro propósito da vida.

Realizações mundanas são insignificantes. Podemos ter todos os poderes 
psíquicos, mas como isso ajuda o próximo? Podemos ir à lua, ser a primeira 
pessoa em Vênus, no entanto tudo isso é oco se não servir a algum propósito 
útil, se não for usado para o benefício dos demais. Pense nos maiores cien-
tistas do mundo – quanta energia dispenderam no treinamento de suas 
mentes, quanto dinheiro investiram em educação, quantos recursos foram 
direcionados a suas pesquisas. E, ainda assim, com poucas exceções, a maior 
parte desse trabalho visa a aprimorar a tecnologia deste mundo ou a com-
preender compostos químicos, avanços que podem melhorar o que possuí-
mos, mas não acrescentam uma única gota de felicidade.

Se formos bem-sucedidos em nossas carreiras e todos nos elogiarem e 
quiserem nossa amizade devido ao poder criado pelo nosso êxito, isso é resul-
tado de bom carma passado. Como mencionei anteriormente, condições 
externas são fatores contributivos, não causas principais. O carma é tudo. 
É por isso que algumas pessoas com excelente formação não conseguem 



A fa sta n d o -s e  da s  p r eo cu paçõ es  mu n da na s     141

emprego, ou um negócio lucrativo com produtos exclusivos pode falir. Se a 
pessoa não criou o carma para obter êxito, isso nunca acontecerá, por mais 
brilhante e pioneira que seja.

Estamos tão habituados a nos preocupar exclusivamente com nossos 
interesses egoístas de curto prazo que isso se tornou quase instintivo. Como 
resultado, ignoramos nosso interesse de longo prazo: a iluminação. Se fôs-
semos picados por uma cobra, o medo bastante real da morte se manifes-
taria, e estaríamos mais do que dispostos a suportar a dor de uma injeção de 
soro antiofídico para sobreviver; aceitaríamos algum sofrimento imediato 
para evitar outro muito maior no futuro. Ainda assim, não estamos prepara-
dos para enfrentar a dificuldade de abandonar o apego aos prazeres munda-
nos – que é muito pior do que a picada da cobra mais letal e resulta em um 
sofrimento muito mais intenso – para vivenciar a felicidade verdadeira no 
futuro.

Desesperados para obter alguma felicidade e evitar um pequeno sofri-
mento no presente, optamos por nenhuma felicidade e por sofrimentos 
indizíveis no futuro. Isso é absolutamente ignorante, especialmente porque, 
ao praticarmos o Dharma, não só garantimos felicidade futura, como tam-
bém experimentamos, mesmo no presente, uma felicidade muito maior do 
que os bens mundanos são capazes de nos proporcionar.

Vimos que Dharma significa “aquilo que nos salva do sofrimento”. Em 
contraste, qualquer ação realizada com um dos três venenos – apego, raiva 
e ignorância – ou com as delusões secundárias, como inveja, malícia etc., é 
movida por mentes deludidas e perturbadas que constituem, em si mesmas, 
sofrimento e causas de sofrimento futuro. Isso não significa que não deva-
mos mais comer porque gostamos de comer.

Uma vez que compreendamos claramente como as preocupações mun-
danas põem nossa vida a perder, é muito positivo observar constantemente 
nossa motivação para verificar quais das nossas ações diárias são virtuosas e 
quais não são. Quais foram feitas com uma mente de ignorância, aferrada à 
felicidade exclusiva desta vida, e quais foram realizadas com o pensamento 
de liberação ou iluminação? Talvez esta deva ser a nossa última tarefa diária 
antes de dormir: revisar tudo o que fizemos desde o momento em que des-
pertamos pela manhã e examinar se nossas ações foram ou não virtuosas. 
Qual foi feita com a motivação de buscar apenas a felicidade desta vida? 
Tomar a primeira xícara de café, tomar o café da manhã, dirigir até o tra-
balho, conversar com os colegas, fazer compras – quais não foram movidas 
por interesses egoístas?



142    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

Suspeito que, se analisarmos sinceramente o nosso dia dessa maneira, 
ficaremos chocados. A maioria das nossas ações é motivada pelo apego e 
pelo desejo de felicidade mundana, uma necessidade instintiva de conforto 
e de dedicação aos nossos próprios interesses. Esse apego sutil, porém perva-
sivo, é o que precisamos confrontar e destruir. Mas isso leva tempo.

Os oito dharmas mundanos
Pode ser desanimador olhar para trás e perceber o quanto desperdiçamos 
desta oportunidade preciosa. No entanto, não devemos nos desencorajar. 
Ao invés disso, precisamos reconhecer o potencial extraordinário que ainda 
temos e decidir que, a partir deste momento, nunca mais desperdiçaremos 
um segundo sequer.

Como desperdiçamos nossa vida? Perseguindo prazeres mundanos. Isso 
é explicado nos ensinamentos sobre os oito dharmas mundanos, os oito 
objetos do nosso apego: quatro que desejamos obter e quatro que queremos 
evitar. Nesses oito está contido todo o samsara. É muito útil examiná-los e 
verificar o quanto eles dominam a nossa vida.72 São eles: 

▶	 desejar posses materiais
▶	 desejar estar livre da falta de posses materiais
▶	 desejar felicidade e conforto
▶	 desejar estar livre de infelicidade e desconforto
▶	 desejar uma boa reputação
▶	 desejar estar livre de uma má reputação
▶	 desejar elogios
▶	 desejar estar livre de críticas

Dedicar este perfeito renascimento humano à busca exclusiva dos oito dhar-
mas mundanos e ao trabalho para a fruição de prazeres samsáricos equivale 
a trocar universos repletos de joias por excrementos. Mesmo esses excre-
mentos, por serem utilizados como adubo ou pelos insetos, são muito mais 
úteis do que o apego.

Queremos nos libertar do sofrimento do samsara, contudo trabalhamos 
por ele, garantindo que teremos todo apego e ignorância necessários para 

72  Veja o livro de Rinpoche Como praticar o Dharma: ensinamentos sobre os oito dharmas 
mundanos (a ser traduzido para o português). Atualmente disponível em inglês como How 
to Practice Dharma: Teachings on the Eight Worldly Dharmas.



A fa sta n d o -s e  da s  p r eo cu paçõ es  mu n da na s     143

nos manter presos para sempre. Não podemos ter o samsara e, ao mesmo 
tempo, estar livre dele. Ou uma ação é virtuosa e nos afasta do sofrimento, 
direcionando-nos à felicidade verdadeira, ou é não virtuosa e nos conduz a 
mais sofrimento, sem um átomo sequer de felicidade real. Como vimos, tra-
balhar apenas para esta vida mantém a nossa mente sob o controle do apego 
e é, portanto, não virtuoso; se formos controlados pelo apego, não há como 
renunciar ao samsara. Quando analisarmos a que estamos apegados, consta-
taremos que é a um ou mais desses oito dharma mundanos.

O grande iogue Padmasambhava73 disse:

Não importa quanto esforço dediquemos ao trabalho samsárico, 
jamais haverá um fim; mas há um fim para o esforço que precisa-
mos dedicar à prática do Dharma. Embora, no princípio, possa 
haver alguns benefícios nos trabalhos samsáricos, eles nunca 
duram. Já os benefícios da prática do Dharma nunca acabam.

Essas palavras são profundamente verdadeiras. Em todas as nossas vidas 
desde tempos sem início, trabalhamos pelos prazeres samsáricos – e esse 
trabalho ainda não acabou. Compramos um número incalculável de pos-
ses para alegrar nossas vidas, porém ainda precisamos de mais. Traba- 
lhamos arduamente para ganhar o respeito das pessoas e desfrutar de uma 
boa reputação, mas temos que continuar nos esforçando. Estabelecemos a 
nossa vida da maneira mais confortável possível, mas não podemos relaxar 
e aproveitar. Ainda temos que nos dedicar para mantê-la. A labuta sam-
sárica não tem começo nem fim. Se seguirmos o pensamento malévolo dos 
dharmas mundanos, o trabalho nunca acabará. E como poderia, se estamos 
tentando alimentar um desejo insaciável?

Ao invés disso, devemos dedicar esforços à transformação do nosso apego 
em não apego, do nosso egoísmo em compaixão pelo próximo. Embora, 
no início, a prática do Dharma exija dedicação, quanto mais progredirmos, 
menos esforço será necessário e, finalmente, quando alcançamos a ilumi-
nação, o trabalho chega ao fim, mas a felicidade dura para sempre. É exata-
mente o oposto do trabalho mundano.

O trabalho samsárico pode oferecer algum prazer por um curto período, 

73  O mestre tântrico indiano do século VIII, responsável sobretudo por estabelecer o budismo 
no Tibete. É reverenciado por todos os budistas tibetanos, especialmente os seguidores da 
tradição Nyingma, fundada por ele.



144    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

mas esse prazer inevitavelmente acaba, e então somos obrigados a buscar 
mais. Essa é a natureza da felicidade samsárica. Estamos em um relaciona-
mento, mas ele acaba; temos um negócio lucrativo, contudo falimos; des-
frutamos de uma boa reputação, mas alguém nos difama. Qualquer que seja 
o nosso objeto de apego, ele está fadado a acabar, deixando-nos insatisfeitos. 
Essa é a sua função. O Dharma não é assim. A felicidade que obtemos com 
a prática do Dharma aumenta à medida que praticamos e nunca se esgota.

As atividades mundanas não fazem sentido. Todas as ações realizadas 
com a expectativa de obter felicidade samsárica são vazias, falsas e têm o 
poder de nos enganar. Precisamos analisar como os oito dharmas mun-
danos nos dominam. Desejamos elogios? Sucesso profissional é um fator 
determinante em nossa vida? Temos que investigar cada um dos oito dhar-
mas mundanos dessa maneira para compreender o que precisamos mudar.

Todas as oscilações de humor a que estamos sujeitos têm origem nos oito 
dharmas mundanos. Acordamos felizes, mas algo insignificante a caminho 
do trabalho desencadeia uma depressão. Alguém não sorri para nós ou o 
nosso carro quebra. A necessidade de que apenas coisas “boas” aconteçam 
conosco faz com que não suportemos a menor situação desagradável. Essa é 
a nossa vida – altos e baixos, altos e baixos, jogados de um extremo ao outro 
pelo pensamento dos oito dharmas mundanos. Qualquer trabalho em prol 
do samsara é assim. Mesmo que pareça bom no início, que estamos ga- 
nhando – como apostar no cavalo mais rápido em uma corrida ou jogar em 
um time de futebol vencedor –, sempre acabamos perdendo.

Quando observamos a vida samsárica à distância, ela parece bem estra-
nha. Com poucas exceções, quase todos estão fazendo exatamente a mesma 
coisa, movidos pela mesma motivação das criaturas que voam, caminham e 
rastejam: a preocupação única e exclusiva com o conforto desta vida. Veja as 
pessoas fazendo compras, dirigindo seus carros para cima e para baixo, de lá 
pra cá, sempre ocupadas, dia e noite, noite e dia. O que estão fazendo? Por 
que trabalham tanto? O que há em seus corações? É tudo a mesma coisa: 
elas tentam obter os prazeres desta vida. Estão extremamente atarefadas! 
Quando Sua Santidade o Dalai Lama visita uma cidade, a maioria das pes-
soas está ocupada demais para vê-lo, mas nunca ocupadas o bastante para 
deixar de ir às compras ou beber em um bar.

Quando estou em um avião, às vezes observo os outros passageiros. Eles 
ficam presos ali por muitas horas, mas ainda assim permanecem ocupadís-
simos. Cada um está imerso em seu próprio mundo, bem ali no avião. Estão 
sentados comendo, lendo ou trabalhando, mas suas mentes parecem estar 



A fa sta n d o -s e  da s  p r eo cu paçõ es  mu n da na s     145

em algum outro lugar, ocupadas em assegurar um pedaço qualquer de 
felicidade samsárica que acreditam ser “minha”. Parecem profundamente 
envolvidos nos assuntos sem sentido desta vida. Nenhum deles aparenta ter 
a menor ideia da diferença entre virtude e não virtude. Não importa o quão 
bem vestidos estejam, de qual refeição deliciosa desfrutem – para mim, eles 
parecem extremamente desconfortáveis, como se tivessem uma doença de 
pele que querem coçar, mas não podem. São como um bode em uma mon-
tanha íngreme, incapaz de dar um passo adiante devido ao risco de cair no 
abismo.

O mais triste é que é exatamente isso. Eles estão à beira de um penhasco, 
prestes a cair. Se a felicidade samsárica é tão boa, por que não estão calmos 
e relaxados, por que estão tão aflitos? Sinto bastante tristeza ao observá-
los, como observar um amigo atravessando uma ponte perigosa sem poder 
ajudar.

Precisamos ver além da atração superficial do prazer samsárico e reco- 
nhecer o perigo iminente; temos que percebê-la como mel em uma navalha. 
Lembro-me de uma vez ter me sentido inspirado depois de assistir a um 
filme sobre viagem espacial – porém, ele não me inspirou a viajar ao espaço, 
e sim a praticar o Dharma.

É absolutamente inacreditável o esforço empregado para enviar pes-
soas à lua – anos de empenho, muito dinheiro, inúmeros avanços cientí-
ficos. E, quando aqueles astronautas caminharam sobre ela, foi como se 
algo fantástico tivesse acontecido. Porém, se pensarmos bem, eles foram 
para lá cheios dos três venenos da ignorância, raiva e apego, e voltaram do 
mesmo jeito. O que, então, aconteceu de proveitoso enquanto estiveram lá? 
Todas aquelas pesquisas, esforços e investimentos não ofereceram nenhuma 
solução para eliminar um único átomo de ignorância, raiva e apego. Eles 
não retornaram com sabedoria, apenas com pedras! Se tivessem colocado 
uma fração daquele esforço em algo significativo, como o desenvolvimento 
da compaixão, teriam alcançado um progresso extraordinário; mas não foi 
isso que fizeram. Acabaram desperdiçando uma oportunidade preciosa.

Não há nada mais prejudicial do que o pensamento dos oito dharmas 
mundanos. É ele que nos mantém presos no samsara. Quando queremos 
fazer algo benéfico, é esse o pensamento que se infiltra e nos distrai, reve-
lando um novo prazer sensorial que promete, falsamente, a felicidade 
– e aquela ação benéfica acaba nunca sendo realizada. É esse mesmo pensa- 
mento que dispersa a nossa mente quando tentamos meditar, lançando-a 
em especulações sobre o que nos aguarda no trabalho ou em recordações 



146    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

das férias agradáveis que acabamos de desfrutar. É ele que nos convence de 
que estamos cansados demais para ler um livro do Dharma e, ao invés disso, 
deveríamos assistir a um pouco de televisão.

A necessidade de obter conforto, posses, amigos, elogios e boa reputa-
ção e de eliminar desconforto, pobreza, solidão, críticas e má reputação nos 
aprisiona. Ela nos enclausura em um trabalho interminável e nunca nos per-
mite que voltemos a mente ao Dharma. Ficamos tão ocupados que sequer 
temos tempo para observar o quanto as nossas necessidades são destruti-
vas. O pensamento dos oito dharmas mundanos é a maior distração para 
a prática do Dharma sagrado e o que mais desperdiça este perfeito renasci-
mento humano.

Esse pensamento é ainda mais prejudicial do que o conceito equivocado 
de um eu com existência própria. Podemos ter essa visão errônea básica 
de perceber o nosso eu como inerente ou independentemente existente e, 
ainda assim, renunciar às ações não virtuosas. Mesmo com a noção falsa 
do eu, conseguimos praticar generosidade e outras virtudes que nos garan-
tirão um bom renascimento futuro. Apenas abandonamos a sutilíssima 
visão errônea de um eu com existência própria quando alcançamos a ilumi-
nação – o que significa que, mesmo com essa visão errônea, conseguimos 
nos libertar. Contudo, com o pensamento dos oito dharmas mundanos, 
sequer logramos renunciar ao samsara, o que torna tanto a liberação como 
a iluminação totalmente impossíveis. A iluminação depende da realiza-
ção da bodhicitta, a aspiração altruísta de beneficiar todos os seres; porém, 
o pensamento dos oito dharmas mundanos é o exato oposto – ele busca 
apenas a felicidade desta vida exclusivamente para nós mesmos. Presos ao 
samsara com uma mente assim, até mesmo um bom renascimento futuro é 
impossível.

Assim como não pode haver fogo onde há água, não pode haver busca 
pela liberação quando há busca pela felicidade desta vida. Para alcançar a 
liberação e a iluminação, precisamos criar suas causas; logo, enquanto criar-
mos as causas para permanecer no samsara, será impossível realizarmos esses 
dois objetivos supremos.

O pensamento dos oito dharmas mundanos destrói até mesmo as ações 
positivas feitas nesta vida. Podemos, por exemplo, tentar ser generosos 
doando dinheiro para caridade, mas, por trás da ação, encontra-se a motiva-
ção real de querer que os outros pensem que somos uma boa pessoa – dese-
jamos boa reputação –, de modo que uma ação potencialmente positiva se 
torna não virtuosa devido à nossa motivação negativa e dissimulada.



A fa sta n d o -s e  da s  p r eo cu paçõ es  mu n da na s     147

Quando reconhecemos como a necessidade da minha felicidade atual 
domina nossa vida e nos leva a prejudicar os outros para conseguir o que 
queremos, podemos facilmente estendê-la a todas as pessoas e compreender 
de onde vêm todos os problemas sociais. Eis a causa de todos os conflitos, de 
todas as guerras; eis a origem dos desastres ambientais. Colocamos nossas 
próprias necessidades de curto prazo acima das necessidades de longo prazo 
dos outros (e de nós mesmos).

Não melhor do que os animais
Se desperdiçamos o potencial da nossa existência humana seguindo o pensa- 
mento dos oito dharmas mundanos, não somos melhores do que os animais 
– tolos, egoístas e incapazes de evitar o sofrimento. Esses seres não podem 
se elevar acima do próprio sofrimento, mas nós podemos. Por isso, ser tão 
preguiçoso a ponto de não fazer nada é chocante. Não há ignorância maior.

De fato, nada do que normalmente fazemos tem algo de “superior”. Tra-
balhamos apenas para obter prazeres mundanos e evitar sofrimento. Os ani-
mais fazem exatamente o mesmo; logo, não há diferença. Basta observar a 
natureza para constatá-lo. Tudo o que cada peixe, pássaro, animal ou inseto 
faz visa exclusivamente à felicidade desta vida e à fuga do sofrimento. Há 
alguma diferença entre nós e o peixe que nada em um rio ou o pássaro que 
constrói seu ninho? Podemos ter mais posses e sofisticação, podemos nos 
julgar superiores, mas, na realidade, não há diferença alguma entre nós e as 
criaturas que rastejam pelo chão ou os insetos que entram em nossas roupas.

Assistimos a programas televisivos que exaltam os feitos da raça humana. 
Vemos como o homem inventou o avião, mas os pássaros seguem voando 
com muito mais habilidade do que nós, então qual é a diferença? Assim 
como um animal toma algo que deseja de outro mais fraco, nós também 
tomamos. Tal como um animal luta para proteger sua casa, nós também 
lutamos. Muitos animais matam, mas muitos de nós também, e não apenas 
para o nosso próprio sustento.

Comparados aos humanos, os animais são mais habilidosos em obter o 
que precisam para sobreviver e para se defenderem. Pensamos que somos 
ótimos em conseguir o que queremos, mas um tigre é um caçador muito 
mais eficiente. Ele parece tão lindo quando não está caçando; porém, ao 
vê-lo matando um cervo, sua aparência é extremamente feroz. Os cervos 
podem parecer completamente indefesos quando pastam na grama alta da 
Índia, mas eles são habilidosíssimos em se defenderem. Observe como eles 
alertam uns aos outros quando há um predador por perto e a capacidade que 



148    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

têm de correr e desviar, mudando subitamente de direção no momento em 
que um tigre está prestes a atacá-los. Eles também podem ser bastante sorra-
teiros. Lembro-me de alguns cervos que roubavam regularmente do come-
douro de pássaros de um vizinho do nosso centro de retiro em Washington. 
A mãe havia ensinado os filhotes a pular a grade e a alcançar o comedouro 
para roubar a comida.

Em todos os lugares, os seres estão em busca dos confortos desta vida, 
agindo sob a motivação da cobiça, da ignorância e do ódio. Quantos de 
nós podem dizer que estão livres desses três venenos? Quer estejamos traba- 
lhando no escritório, voando em um avião ou tomando sol na praia, qual 
é a diferença entre nós e o peixe no mar, o pássaro no céu ou a minhoca na 
terra? A forma é diferente, mas, a não ser por isso, somos essencialmente 
iguais.

Se estamos no exército, talvez nos orgulhemos da nossa disciplina; con-
tudo, as formigas são muito mais disciplinadas do que o melhor soldado. 
Elas são incríveis: possuem um corpo minúsculo, mas uma coragem impe-
tuosa. Certa vez, vi na TV uma batalha entre um exército de formigas ver-
melhas e outro de formigas pretas. Foi uma verdadeira guerra. Se tivesse 
sido filmada de perto, tenho certeza de que seria mais empolgante do que 
uma partida de futebol. Talvez nos orgulhemos da nossa coragem, mas as 
formigas atacarão até mesmo um elefante se sua casa estiver ameaçada. No 
entanto, coragem não é o propósito da vida. Muitas pessoas corajosas tam-
bém foram extremamente cruéis. Os soldados de Hitler podem ter sido 
valentes, mas mataram milhões de pessoas.

Talvez nos julguemos dotados de uma diligência fantástica e capazes de 
executar com maestria o trabalho mais extenuante, mas isso não é nada com-
parado à perseverança de insetos e esquilos, que coletam comida o verão 
inteiro para sobreviver ao inverno. Podemos pensar que roubamos melhor 
do que os animais, porém muitos deles são ladrões experientes. Até mesmo 
em má conduta sexual eles conseguem nos superar. Temos uma habilidade 
incrível para agir com malícia, mas até o inseto mais insignificante é capaz 
disso. Há animais tão avarentos – com uma exímia habilidade de coletar e 
acumular comida – que até a pessoa mais mesquinha parece generosa.

Existem muitas histórias sobre ratos no Tibete. Para as cerimônias 
monásticas, os monges preparavam tormas elaboradas e lindamente decora-
das a partir de tsampa e manteiga, e colocavam-nas sobre o altar como ofe-
recimento. Embora fizessem tudo o que podiam para afastar os ratos, eles 
eram mais espertos. Entravam sorrateiramente por trás e mordiscavam a 



A fa sta n d o -s e  da s  p r eo cu paçõ es  mu n da na s     149

parte posterior das tormas quando ninguém estava presente, de modo que, 
de frente, elas pareciam perfeitas, mas atrás metade já havia sido comida. 
Os humanos se orgulham de sua astúcia, mas os animais são tão espertos 
quanto. Eles são trapaceiros contumazes e têm até os seus próprios políticos.

O Geshe Kadampa Langri Tangpa tinha o apelido de “rosto sombrio”, 
porque sua prática principal era contemplar o sofrimento dos seres. Diz-se 
que ele sorriu apenas três vezes em toda a sua vida. Uma dessas vezes aconte-
ceu quando ele estava meditando em sua caverna e viu um rato carregando 
os grãos de arroz do seu conjunto de mandala. Quando o animal chegou a 
uma grande turquesa e não conseguiu erguê-la, partiu e voltou com mais 
ratos para ajudá-lo. Um deles deitou-se de costas, os outros colocaram a 
turquesa sobre a sua barriga e o arrastaram pelas patas até a toca. Ao chega-
rem lá, perceberam que a pedra era grande demais para passar pela entrada, 
então simplesmente a abandonaram. Foi isso que fez o geshe sorrir.

Os ratos são muito espertos para trabalhar pela felicidade desta vida. 
Mesmo que não tenham ido à escola, são especialistas em roubar. Não 
importa quantos andares tenha um prédio, se houver comida em algum 
lugar, eles descobrirão como subir para roubá-la. Também são mestres em 
enganar outros seres sencientes. E, se alguém os machuca, sabem exata-
mente como se vingar.

Não tenho certeza se foi vingança ou não, mas, certa vez, um rato comeu 
o meu “zen”, o manto usado pelos monges sobre o ombro. Já havia alguns 
problemas com ratos em Kopan – comida roubada e fezes – e alguns mon-
ges tentaram livrar-se deles. Depois de muitos incômodos, acharam que os 
ratos tinham desaparecido. Naquela época, eu havia pedido a uma de nossas 
primeiras alunas, Mummy Max, para fazer um zen especial para mim. Lama 
Yeshe e eu iríamos ao Japão, onde fazia muito calor, então Max confeccio- 
nou um zen de material bem leve. Ela o dobrou com esmero e colocou-o 
no meu armário para a viagem. Contudo, quando fui pegá-lo alguns dias 
depois, descobri que um rato o estava roendo. Parecia haver apenas um 
pequeno buraco, mas, quando o abrimos, vimos um padrão de quatro ou 
cinco furos. Tínhamos causado mal ao rato que, em represália, atacou meu 
objeto de apego.

No Tibete, há ratos que sabem coletar uma pequena planta doce, pare-
cida com uva passa, e a armazenam em lugares específicos. Eles são enge- 
nhosíssimos. Infelizmente, as pessoas conseguem identificar esses locais 
pela maciez do solo e as desenterram.

Todo o mel de que desfrutamos vem do trabalho duro das abelhas. Espe- 



150    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

ramos elas acabarem e o roubamos. Elas acumulam pela felicidade desta 
vida e nós as roubamos pela felicidade desta vida.

Quando eu era criança, tive dois professores que me ensinaram o alfabeto 
tibetano. Eu tinha que passar o tempo todo, desde bem cedo pela manhã 
até a noite, aprendendo a ler os textos. A única pausa real era para ir ao 
banheiro, embora, às vezes, meu professor também me desse uma hora de 
descanso. Nossa casa era muito simples e tinha muitas aranhas, então, ao 
invés de ler os textos, eu geralmente as observava. Ficava impressionado 
com a habilidade que tinham para capturar moscas. Elas não esperavam no 
centro da teia, mas na borda, escondidas em uma rachadura na parede ou 
em algum outro lugar, à espreita até que a mosca estivesse completamente 
presa. Então saíam e a comiam, sempre de baixo para cima, deixando ape-
nas a cabeça e as asas – que depois descartavam, como se estivessem jogando 
algo de um avião. Às vezes eu as provocava jogando alguma coisa na teia 
para vê-las sair. Tão logo percebiam que não era comida, voltavam rapida-
mente para o esconderijo.

Há tanta sofisticação hoje que já não precisamos mais matar para con-
seguir comida. Arranjamos alguém para fazê-lo por nós enquanto traba-
lhamos em empregos sem sentido para ganhar dinheiro e comprá-la. Porém, 
mesmo aqui os animais podem alegar igualdade. Muitos deles também 
trabalham pelo próprio sustento ao invés de matar. Animais de fazenda e 
de transporte fazem isso, assim como aqueles em circos e zoológicos. Do 
mesmo modo que alguns humanos ganham a vida contando piadas, ele-
fantes e jumentos fazem truques em circos para entretenimento das pes-
soas. Tigres, geralmente tão ferozes, sobem em banquinhos e saltam através 
de aros. Golfinhos carregam pranchas de surfe e acenam com suas caudas. 
Logo, não são só os humanos que se fazem de bobos.

A não ser que encontremos um propósito mais elevado para nossas vidas, 
não somos nada diferentes dos animais e, em muitos aspectos, somos inclu-
sive inferiores. Carregamos o nome “humano” e uma forma diferente, mas 
não somos superiores ao animal mais ínfimo. Pensamos racionalmente e 
podemos compreender a diferença entre virtude e não virtude, contudo, se 
dedicamos nossa vida à busca exclusiva de prazeres mundanos, renunciamos 
ao direito de nos chamarmos de humanos.

Há, no entanto, um aspecto dos animais que devemos emular. Não é a 
coragem ou a esperteza, nem a habilidade de defender o território ou de 
se vingar. É isto: um cachorro agarra sua comida e a engole imediatamente 
com receio de perdê-la ou de nunca mais encontrar alimento. Se tivesse 



A fa sta n d o -s e  da s  p r eo cu paçõ es  mu n da na s     151

certeza de que sempre haveria comida abundante, ele relaxaria; mas o 
medo de perder algo tão precioso lhe causa muita preocupação. Da mesma 
maneira, devemos reconhecer este perfeito renascimento humano como 
extremamente precioso, algo a ser diligentemente preservado. Precisamos 
agarrar esta chance única de praticar o Dharma enquanto ainda a temos, 
jamais deixá-la escapar e nunca nos satisfazer com apenas um peda-ço, mas 
sempre querer mais e mais.

Nossas vidas passadas, presentes e futuras são desperdiçadas
Há três motivos pelos quais desperdiçar este preciosíssimo renascimento 
humano é milhões de vezes pior do que perder universos repletos de joias 
magníficas. São eles:

▶	 desperdício do trabalho que realizamos no passado
▶	 desperdício de todos os nossos renascimentos futuros
▶	 desperdício do nosso potencial presente

Para obter este perfeito renascimento humano, dedicamos esforços 
extraordinários ao longo de incontáveis vidas praticando moralidade e 
generosidade. Se não utilizarmos o potencial gerado com tanto esforço – 
enquanto ainda temos esta forma humana –, tudo terá sido em vão. Não só 
isso, mas desperdiçar essa oportunidade também destrói a chance de vidas 
futuras melhores. É como possuir um bilhete de loteria premiado e não se 
preocupar em resgatar o prêmio; deixamos escapar todo esse potencial fan-
tástico e garantimos para nós mesmos sofrimentos futuros inimagináveis. 
Para completar, desperdiçamos o presente. Ao invés de aproveitar ao máxi- 
mo cada instante, colocamos tudo a perder. Este perfeito renascimento 
humano é como um solo extremamente fértil; perder as possibilidades que 
ele oferece equivale a plantar sementes estéreis – não há frutos provenientes 
dos nossos esforços.

Imagine um pai que trabalha arduamente durante muitos anos para 
comprar um anel de ouro para o filho. Ele economiza cada centavo do seu 
salário, passando por inúmeras privações. Então, quando ele finalmente lhe 
dá o anel, o filho ingrato simplesmente o atira na privada. Como esse pai se 
sentiria? É claro que esse exemplo ilustra apenas o desperdício do esforço 
passado e do potencial presente; no caso do desperdício do perfeito renasci-
mento humano, soma-se ainda a perda de inúmeras possibilidades futuras.

Reconhecer como desperdiçamos a nossa vida dessas três maneiras – pas-
sado, futuro e presente – é extremamente benéfico, pois revela o tamanho 



152    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

do nosso erro. Perder este momento presente já é ruim o bastante, mas dis-
sipar todo o trabalho realizado para chegarmos até aqui é ainda pior. Ao 
desperdiçarmos esta vida, também asseguramos sofrimentos futuros incon-
cebíveis, o que torna a situação extraordinariamente trágica. Como podería-
mos sequer considerar fazer algo tão estúpido?

Se pudéssemos ver o tamanho do esforço que investimos para obter este 
perfeito renascimento humano, perceberíamos claramente o quão infantil é 
subestimar esta vida. A causa deste renascimento, com suas oito liberdades 
e dez riquezas, foi criada ao longo de muitas vidas passadas por meio da 
prática diligente de moralidade e generosidade, além de preces imaculadas 
para alcançar exatamente o resultado que experimentamos hoje. Não é hora 
de simplesmente relaxar.

Devemos verificar nossa atitude diante deste presente inestimável. Se 
notarmos que apenas o aceitamos passivamente, concluiremos inevitavel-
mente que estamos desperdiçando-o. Será que hoje vivemos em morali-
dade com a mesma perfeição que vivemos no passado, quando asseguramos 
este renascimento? Praticamos generosidade tão bem quanto devemos tê-la 
praticado para criar as causas da vida que agora desfrutamos? Continuamos 
a fazer as preces puras necessárias para recebê-la novamente? Para responder 
a essas perguntas, temos que examinar a nossa mente com bastante cuidado 
e verificar o seu estado.

Já recebemos um renascimento humano perfeito e devemos reconhecê-lo. 
É algo que deve nos alegrar sempre. Caso contrário, deixaremos de criar as 
causas da felicidade e produziremos apenas causas de sofrimento.

Todos nós desejamos felicidade. Ficamos muito felizes quando nos ofe-
recem uma xícara de café, um sorvete ou uma oportunidade de lucro; julga-
mos essas coisas incríveis. Por não compreendermos o que verdadeiramente 
importa, mas sim o prazer do café, do sorvete ou do lucro, não reconhece-
mos a importância de criar as causas de um perfeito renascimento humano 
futuro.

Somente quando formos capazes de renunciar ao nosso apego aos praze-
res sensoriais, desenvolveremos a atitude expressa neste belíssimo verso do 
Guru Puja:

Tendo abandonado a mente que vê esta prisão insuportável
Da existência cíclica como um jardim de prazeres, peço as tuas 

bênçãos



A fa sta n d o -s e  da s  p r eo cu paçõ es  mu n da na s     153

Para, ao praticar os três ensinamentos superiores, partilhar do te- 
souro das joias dos aryas

E, assim, sustentar a bandeira da liberação.74

Com renúncia, aquilo que os seres mundanos percebem como prazer, nós 
vemos como o centro de um fogo intenso, como um ninho de serpentes 
peçonhentas, como sentar-se na ponta de um espeto ou enrolar-se em arame 
farpado. Persistir na alucinação equivale a dissipar completamente todo o 
trabalho que realizamos para chegar até aqui. E, ao desperdiçar o presente, 
garantimos o único resultado possível: ao invés de um bom renascimento, 
o sofrimento inconcebível dos reinos inferiores. O grande pândita Chan-
drakirti adverte:

Se você tem a possibilidade e a liberdade de alcançar a iluminação
Mas não segue os métodos,
Quando cair do precipício nos reinos inferiores 
E estiver sob o controle de outros, quem o trará de volta?

Neste momento, não estamos nos reinos inferiores, onde seríamos incapazes 
de ajudar a nós mesmos. Agora, temos os guias perfeitos que nos mostram o 
caminho, bem como todas as condições adequadas para seguir seus conse- 
lhos. Se não aproveitarmos esta oportunidade rara e extraordinária e acabar-
mos nos reinos inferiores, ninguém poderá nos ajudar, nem sequer nós mes-
mos. Portanto, antes que este desastre aconteça, precisamos fazer tudo ao 
nosso alcance para impedi-lo. Somos como um pedinte que encontrou uma 
joia; agora, temos que usá-la para assegurar a nossa felicidade futura.

A maior loucura
Em Guia do estilo de vida do bodhisattva, Shantideva diz:

Depois de ter encontrado esta liberdade,
Se eu não treinar minha mente em virtude,
Não há nada mais enganoso,
Não há loucura maior do que esta.75

74  Lama Chöpa, v. 88. Os três treinamentos superiores são moralidade, concentração e 
sabedoria.
75  Cap. 4, v. 23.



154    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

Não há ignorância maior do que possuir este perfeito renascimento 
humano e desperdiçá-lo. Esse é o maior engano, a maior loucura. Assim 
como um animal permanece preso à própria ignorância, se desperdiçarmos 
esta chance de felicidade, enclausuramo-nos na mesma prisão de ignorân-
cia e engano. Se continuarmos agindo exatamente como animais e criando 
apenas não virtude quando temos a chance de evitar todo sofrimento, essa 
é certamente a maior loucura de todas. Em Carta a um amigo, Nagarjuna 
afirma:

Ainda mais tolo do que alguém que utiliza
Um vaso de ouro incrustado com joias para guardar vômito
É aquele que, tendo nascido humano,
Comete ações negativas.76 

Aqui, ele nos mostra que a tolice de usar uma magnífica urna de ouro ador-
nada com joias como recipiente para vômito é insignificante quando com-
parada ao uso deste corpo humano perfeito, que recebemos apenas uma vez, 
para criar carma negativo.

Entre os erros que cometemos diariamente, este é o mais tolo. Nosso pior 
equívoco, aquele que nos conduz ao renascimento nos reinos inferiores, é 
criar carma negativo quando podemos tão facilmente evitá-lo. Não utilizar 
este perfeito renascimento humano da melhor maneira possível é ser como 
um comerciante que arrisca a vida viajando a um país distante, chega a uma 
ilha com joias espalhadas por todos os lados e parte de mãos vazias. Há joias 
por toda parte – no chão, nas árvores, na água – prontas para serem apa- 
nhadas. Ele poderia encher seu navio com tesouros inimagináveis, levar 
tudo para casa e tornar-se a pessoa mais rica do mundo. Porém, ao invés 
disso, ele não pega uma única joia, vira as costas e retorna, deixando tudo 
para trás.

Se isso parece loucura, não chega nem aos pés da insensatez que comete-
mos. Possuímos este perfeito renascimento humano e não tiramos proveito 
dele. E não apenas deixamos de aproveitar esta oportunidade de ouro, 
mas fazemos algo ainda pior. Não só voltamos para casa de mãos vazias, 
como usamos esta oportunidade inacreditável para criar carma negativo, 
garantindo para nós mesmos éons de sofrimentos insuportáveis nos reinos 
inferiores.

76  V. 60. 



A fa sta n d o -s e  da s  p r eo cu paçõ es  mu n da na s     155

Certamente criamos muito mais causas para renascer como crocodilos 
ou tartarugas do que como seres humanos com as oito liberdades e as dez 
riquezas. Ao observar o carma que criamos diariamente, talvez devêssemos 
começar a aprender a língua das formigas ou das baratas, preparando-nos 
para a próxima vida. Possuímos algo tão precioso – este corpo e esta mente 
fantásticos com todas as suas qualidades – e os utilizamos como papel 
higiênico.

Ter a possibilidade de praticar o Dharma e não a aproveitar é exata-
mente como ver um enorme buraco no chão que leva diretamente às valas 
incandescentes dos infernos e saltar nele sem hesitação. Se soubéssemos de 
alguém que tivesse caído em um buraco profundo sem qualquer motivo 
aparente, naturalmente perguntaríamos o que aconteceu. Estava bêbado? 
Tinha algum problema sério? Foi algum espírito? Jamais pensaríamos que 
pulou de propósito. Se saltar intencionalmente em um buraco que leva 
direto ao inferno é inconcebível, será que é tão difícil compreender o que 
estamos fazendo ao ignorar as oportunidades que este perfeito renasci-
mento humano nos oferece?

Talvez as pessoas riam e nos chamem de estúpidos porque nunca apren- 
demos a dirigir ou porque somos péssimos nos negócios. O mundo con-
sidera essas coisas tolas e ignorantes, mas Shantideva afirma que o maior 
engano, a maior loucura, é ter esta oportunidade incrível e não a usar. Ele 
continua:

Uma vez que tenha compreendido isso,
Se eu continuar, de uma maneira ignorante, a ser preguiçoso,
Experimentarei sofrimentos terríveis,77

Quando a morte chegar.

Um dia – e não sabemos quando –, a morte chegará. Se não nos pre-
pararmos para ela agora, enquanto ainda temos liberdade para fazê-lo, 
morreremos tomados por uma angústia profunda e experimentaremos 
sofrimentos inimagináveis. Naquele momento, não teremos tempo para 
praticar o Dharma. Portanto, não importa quanto remorso sintamos ou 
quão arrependidos estejamos por ter desperdiçado esta oportunidade 
extraordinariamente preciosa, nada nos impedirá de cair nos sofrimentos 
terríveis dos reinos inferiores. Só agora, enquanto ainda temos este perfeito 

77  Cap. 24, v. 24.



156    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

renascimento humano, podemos evitar os reinos inferiores e assegurar um 
renascimento feliz.

Extraindo a essência

Afastando-nos das preocupações mundanas
Como seres humanos, possuímos inúmeras vantagens que outros seres 
não têm, e, como seres humanos dotados das oito liberdades e dez rique-
zas, desfrutamos de benefícios ainda maiores do que a vasta maioria. 
Somos extremamente privilegiados. Por isso, não podemos desperdiçar um 
segundo sequer seguindo o pensamento dos oito dharmas mundanos.

Toda a riqueza material da Terra não é nada se comparada ao valor 
deste perfeito renascimento humano. Todos os bens que abarrotam todas 
as lojas de departamento do mundo, todo o dinheiro nos bancos, todas as 
joias e todo o ouro não passam de lixo diante deste perfeito renascimento 
humano; são completamente irrisórios. Pessoas comuns usam o renasci-
mento humano para se tornarem escravas de suas próprias posses e do pensa- 
mento dos oito dharmas mundanos, enquanto um praticante do Dharma 
gera, a cada segundo, uma riqueza maior do que uma quantidade de dia-
mantes igual ao número de átomos da Terra.

Precisamos sacrificar muitos prazeres samsáricos para seguir a vida espiri- 
tual. Alguns verão isso como abrir mão da diversão. Ainda que estejam 
certos – mesmo que realmente tenhamos que suportar dificuldades pelo 
Dharma –, é algo absolutamente válido. Além disso, essas dificuldades não 
são nada quando comparadas às adversidades que seres mundanos enfren-
tam em prol dos prazeres samsáricos. Eles trabalham suas vidas inteiras – 
quarenta, cinquenta, sessenta anos – por prazeres que não duram sequer 
alguns anos. Qualquer dificuldade imposta a um praticante do Dharma não 
visa apenas à felicidade desta vida, mas à felicidade eterna; à felicidade da 
próxima vida, da seguinte e assim por diante, para sempre.

Enquanto acreditarmos no mito de que o prazer samsárico é a única feli-
cidade, sempre encontraremos obstáculos para a prática do Dharma. Afas- 
tar-nos da vida samsárica requer grande determinação, e é precisamente 
aqui que uma compreensão profunda do lamrim é essencial.

Tudo depende da nossa motivação. Não posso enfatizar o bastante a sua 
importância. As impressões que acumulamos, momento a momento, em 
nosso contínuo mental, não vêm das ações que realizamos, mas da mente 
por trás delas, da motivação que as impulsiona. Por isso, a cada manhã, 



A fa sta n d o -s e  da s  p r eo cu paçõ es  mu n da na s     157

devemos gerar uma motivação firme de passar todo o dia realizando ape-
nas ações virtuosas; especificamente, de fazer tudo com bodhicitta, com a 
determinação de alcançar a iluminação para o benefício de todos os seres 
sencientes. Isso nos alicerçará e tornará o nosso dia plenamente significa-
tivo. Se possível, antes de iniciar qualquer ação, devemos verificar se ainda 
mantemos ou não essa mesma motivação. Na verdade, é justamente assim 
que fazemos a escolha crucial entre virtude e não virtude. Pabongka Dechen 
Nyingpo cita Lama Tsongkhapa nesta passagem:

Se você reconhece o grande significado deste perfeito renasci-
mento humano e compreende o quão difícil é encontrá-lo, é 
impossível viver sem praticar o Dharma. Desperdiçar um único 
momento parece uma perda enorme. Ao refletir sobre a morte, 
você se prepara para a jornada das próximas vidas; ao refletir 
sobre o carma, transforma-se de alguém imprudente em uma 
pessoa cuidadosa em tudo o que faz.78

No mesmo sentido, Geshe Potowa afirma: 

Quando compreendemos as liberdades e riquezas que temos 
com este perfeito renascimento humano e o quanto é difícil 
encontrá-lo novamente, é impossível sentir-se confortável a não 
ser durante a prática do Dharma.79 

Há muitas histórias que ilustram essa urgência de apenas praticar o Dharma 
e deixar de lado a vida mundana. Pabongka Dechen Nyingpo também 
conta que o Geshe Kadampa Gönpawa estava tão concentrado em sua 
prática meditativa que, certa vez, ao sair de sua ermida, um espinho afiado 
de sua planta-incenso o espetou. Ao invés de se importar em removê-lo, ele 
simplesmente continuou sua prática.80

Havia também um velho meditador cuja caverna tinha um espinheiro 
crescendo ao lado. Sempre que saía para fazer suas necessidades, seu manto 
ficava preso nos espinhos e rasgava. Com o tempo, a veste tornou-se cada 
vez mais esfarrapada. Mas, pensando que a morte poderia chegar a qualquer 

78  Liberação, Dia 9.
79  Ibid.
80  Ibid.



158    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

momento, ele não via razão para perder seu tempo de meditação cortando 
o espinheiro. Com uma mente assim, as realizações sobre impermanência, 
morte e o perfeito renascimento humano são facilmente alcançadas.

Em Carta a um amigo, Nagarjuna afirma: 

Mesmo que sua cabeça ou suas roupas incendeiem-se de repente,
Não se preocupe em apagá-las.
É muito mais vantajoso tentar extinguir renascimentos futuros 

descontrolados.
Não há nada mais urgente do que isso.81

Se as nossas roupas ou cabelos subitamente se incendiassem, nosso instinto 
seria agir imediatamente para apagar as chamas. Nada seria mais urgente. 
Porém, aqui, Nagarjuna afirma que ainda mais importante é extinguir os 
renascimentos futuros assumidos por força do carma e das delusões. Ter o 
cabelo e a cabeça queimados não é nada se comparado ao fogo dos reinos 
dos infernos, aos quais estaremos fadados caso não façamos nada.

Portanto, precisamos distinguir claramente o que é ação mundana e o 
que é ação dhármica, comprometendo-nos a renunciar à primeira e a reali-
zar apenas a última. É fundamental compreender que a “prática do Dharma” 
envolve muito mais do que recitar orações ou sentar-se em postura medita-
tiva: trata-se da nossa atitude em tudo o que fazemos. De acordo com a 
nossa motivação, comer pode ser uma atividade mundana ou dhármica. O 
mesmo vale para escutar música. Até mesmo ações aparentemente “boas”, 
como fazer pujas e ajudar os vizinhos, podem ser mundanas se realizadas 
com motivação mundana. Na verdade, qualquer atividade executada com 
atenção consciente e motivação positiva é meditação, quer a identifiquemos 
assim ou não. Meditação em tibetano é gom, que significa habituar a mente, 
o que, claro, quer dizer habituá-la à virtude.

Em O ornamento dos sutras Mahayana, Maitreya define meditação como 
“familiarizar a mente com o objeto”. E é exatamente deste ensinamento que 
precisamos desesperadamente. Quando agimos com amor e generosidade, 
por exemplo, habituamos nossa mente a essas virtudes, que se fortalecem 
progressivamente em nosso contínuo mental. Seja em meditação formal, 
seja em nossas ações cotidianas, quando sempre nos motivamos com bodhi-
citta, familiarizamo-nos e nos habituamos a ela. Então, paulatinamente, à 

81  V. 104.



A fa sta n d o -s e  da s  p r eo cu paçõ es  mu n da na s     159

medida que essa qualidade magnífica se aprofunda em nós, passamos de um 
estado mental meramente conceitual e aspirante a uma realização genuína, 
na qual nossa mente torna-se uma com a bodhicitta. Porém, mesmo no 
estágio em que nos encontramos agora, com a nossa mente ainda bastante 
obscurecida, se sempre agirmos com motivação pura, todas as nossas ações 
transformam-se em ações dhármicas puras.

É assim que podemos tornar todos os momentos deste perfeito renas-
cimento humano significativos, até mesmo o simples ato de respirar. Cada 
inspiração pode ser um passo rumo à iluminação; cada expiração, outro 
passo. Não há motivo adicional para respirarmos senão para nos manter-
mos vivos. Ao fazê-lo, não prejudicamos ninguém, mas quando respiramos 
com atenção plena e uma mente impregnada com o desejo de alcançar a ilu-
minação, criamos, a cada alento, a paz perfeita do despertar.

Estabelecer uma motivação firme pela manhã é crucial. É ela que con-
fere poder e pureza ao restante do dia. Sua Santidade o Dalai Lama cos-
tuma dizer que devemos extrair a essência dia e noite. Isso significa criar 
uma motivação firme pela manhã – por meio da meditação em temas como 
devoção ao guru ou morte e impermanência – e, em seguida, gerar uma 
compaixão intensa baseada nessa meditação. Assim, ao longo do dia e da 
noite, tudo o que fazemos é permeado por esse sentimento de compaixão e 
colhemos continuamente os benefícios da meditação.

Digamos que a nossa meditação tenha sido sobre impermanência. Todas 
as situações com as quais nos deparamos naquele dia carregam esse tom. 
Vemos além da aparência enganadora da permanência e compreendemos 
que o que quer que encontremos – um objeto, uma experiência ou uma 
emoção –, nada disso é, de forma alguma, permanente. Nada é causa perma-
nente de felicidade ou de sofrimento; tudo é transitório e encontra-se em 
constante mudança. O mesmo acontece com os demais tópicos do lamrim. 
E, quando combinamos essa compreensão com a motivação da bodhicitta, 
cada uma das nossas ações torna-se extremamente poderosa.

Se extrair a essência do nosso perfeito renascimento humano significa 
praticar o Dharma, então empenhar-nos em realizar a bodhicitta e a ilumi-
nação é o coração dessa essência. Isso é algo que devemos fazer “dia e noite”. 
Não há um único segundo a ser desperdiçado e, com bodhicitta, cada um 
desses segundos se torna infinitamente valioso.

Ao longo do dia, deparamo-nos milhares de vezes com situações que 
exigem uma escolha. Antes, teríamos que optar pela melhor entre duas 
situações samsáricas, como entre lucro e prejuízo no trabalho, mas agora 



160    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

a decisão é muito simples. Escolhemos fazer algo benéfico ou destrutivo? 
Extraímos a essência desta vida preciosa ou a desperdiçamos? Decidimos 
por aquilo que beneficiará a nós mesmos e aos outros – garantindo que esta-
mos aproveitando ao máximo este perfeito renascimento humano e assegu-
rando renascimentos realmente vantajosos a partir de agora – ou seguimos 
o egoísmo, garantindo sofrimento para nós e os demais e a certeza de um 
renascimento nos reinos inferiores? A cada segundo temos a liberdade de 
escolher entre a iluminação e o inferno, mesmo nas menores e mais insigni- 
ficantes ações. A opção entre lucro e prejuízo – lucro e prejuízo verdadeiros 
– está inteiramente em nossas mãos.

Se soubéssemos que teríamos um longo tempo à frente, talvez pudés-
semos relaxar um pouco. “Eu sei que preciso praticar o Dharma, mas ainda 
tenho algumas coisas para fazer primeiro. Depois vou tirar umas boas e lon-
gas férias antes de começar a pensar em estudar e meditar. De fato, tenho 
esta oportunidade maravilhosa agora, mas ela não vai a lugar algum; mais 
tarde, talvez quando me aposentar, poderei dedicar-lhe mais tempo.”

Claro que não é assim que funciona. Não me canso de repetir um mi-
lhão de vezes o que Lama Tsongkhapa disse: este perfeito renascimento 
humano é difícil de encontrar, não dura muito e pode acabar a qualquer 
momento. Acreditar que podemos iniciar nossa prática do Dharma amanhã 
é muito perigoso, pois amanhã, ao acordarmos, certamente haverá algum 
outro assunto urgente para resolver antes de começarmos a meditar. E 
depois de amanhã haverá outro. E de repente estamos com sessenta, setenta, 
oitenta anos. Quando nos perguntarem do que nos arrependemos em nossa 
vida, responderemos que nos arrependemos de nunca termos praticado o 
Dharma.

Apenas com um corpo humano precioso podemos trilhar o caminho 
completo
Apenas seres humanos são capazes de praticar o Dharma, já que somente 
eles conseguem distinguir entre virtude e não virtude. Seres em outros 
reinos podem viver por éons, mas eles não têm a capacidade de fazer essa 
distinção. Humanos, por outro lado, compreendem o significado de virtude 
poucos segundos após ouvi-lo. Isso lhes dá a liberdade maravilhosa e única 
de escolher a felicidade ao invés do sofrimento.

Esse potencial é a condição interna necessária para alcançar a iluminação. 
A condição externa é a existência do Buddhadharma completo e dos votos 



A fa sta n d o -s e  da s  p r eo cu paçõ es  mu n da na s     161

que podemos receber como seres humanos. Tudo isso se deve à gentileza do 
amigo espiritual, o nosso guru.

O guru supremo é a nossa própria sabedoria interna, mas só conseguimos 
acessá-la por meio do guru externo, o professor capaz de nos apresentar ao 
Dharma e guiar-nos habilmente de acordo com as nossas predisposições. 
O guru pode manifestar-se de diferentes formas em diversas vidas, ou até 
mesmo nesta, mas sua essência é sempre a mesma.

É apenas por meio do guru que encontramos o Buddhadharma com-
pleto, especialmente os ensinamentos e práticas avançados do Vajrayana. 
Somente por meio dele podemos tomar os votos necessários para a prática 
da moralidade perfeita. Foi graças à sua gentileza que recebemos o perfeito 
renascimento humano que ora desfrutamos. Por essa razão, o primeiro 
tópico do lamrim trata do desenvolvimento da atitude correta com relação 
ao guru, o que justifica chamar a devoção adequada de raiz do caminho.

Com a orientação do nosso guru, todo o caminho é colocado diante de 
nós. O método inequívoco está disponível para tudo o que quisermos alcan- 
çar. Não é algo que talvez possamos fazer em algum momento futuro; é algo 
que definitivamente podemos realizar já, neste minuto, neste segundo. A 
partir de agora, todas as nossas ações podem ser a causa para a iluminação. 
É isso que torna este perfeito renascimento humano tão plenamente sig-
nificativo. O caminho completo à iluminação está diante de nós e podemos 
trilhá-lo até o fim. Precisamos de refúgio, equanimidade, compaixão e 
sabedoria. Todas as ferramentas estão em nossas mãos, e podemos adquirir 
não apenas algumas poucas qualidades preciosas, mas uma vasta quantidade 
delas. Essas qualidades podem preencher a nossa mente.

A simples recitação das orações de refúgio e bodhicitta com a motivação 
de alcançar a iluminação para o benefício dos seres sencientes gera méritos 
infinitos. Apenas recitar a prece dos quatro pensamentos incomensuráveis 
livra a nossa mente de toda parcialidade. Quatro breves linhas e criamos 
a causa para a iluminação plena. Com essas práticas, é possível gerar facil-
mente a compaixão na nossa mente e, a partir dela, o rápido surgimento da 
grande compaixão e da mente preciosa da bodhicitta. Com bodhicitta, a 
iluminação torna-se fácil.

Esse é o potencial que nós, seres humanos dotados de um perfeito renas-
cimento humano, possuímos. Esse é o nosso objetivo, o projeto que precisa-
mos realizar. Seja no trabalho, relaxando em casa, de férias ou entre amigos 
– onde quer que estejamos, dia e noite –, isso é o essencial.

Assim como o sucesso em projetos mundanos demanda esforço e deter-



162    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

minação constantes, o êxito do nosso projeto de iluminação requer medita-
ção contínua em todos os tópicos do lamrim. Onde quer que estejamos e o 
que quer que façamos, encontraremos ensinamentos do Dharma – se tiver-
mos a sabedoria de usar todas as situações dessa maneira. Ao sempre nos 
atentarmos aos acontecimentos e observarmos incessantemente as ações 
do nosso corpo, fala e mente, podemos transformar a nossa vida, fazendo 
com que todos os momentos se tornem dhármicos e nos aproximem da 
iluminação.

Caso contrário, será como tentar escalar uma montanha gelada sem equi-
pamento: subindo dolorosamente, apoiado nas mãos e joelhos, tentando 
agarrar o gelo escorregadio com os dedos descobertos – tudo isso para desli-
zar de volta ao ponto de partida. A despeito do tremendo esforço, não há 
nada em que nos segurar, e sempre acabamos de volta ao começo. A nossa 
prática do Dharma também pode ser assim. Tentamos estabelecer uma 
motivação positiva para a sessão meditativa, meditamos adequadamente, 
mas voltamos a escorregar quando retornamos ao mundo externo.

Temos o potencial de alcançar a iluminação plena. A única coisa que nos 
impede é a nossa falta de determinação. Contudo, se reconhecermos verda-
deiramente quão preciosa é esta oportunidade, podemos usar todas as situ-
ações como etapas no caminho à iluminação e sempre oferecer um serviço 
perfeito aos outros. Quando a nossa mente está impregnada de bodhicitta, 
todas as ações ganham um significado profundo. Apenas o Mahayana pode 
conduzir-nos a esse nível mental, e somente como seres humanos, neste 
sistema de mundo e neste tempo, temos acesso a esse caminho.

Portanto, somos extremamente afortunados por este método estar ampla-
mente disponível, pelos grandes mestres que podem explicá-lo e pelo poten-
cial e a determinação de nos beneficiarmos deste presente extraordinário.





8. Esta vida preciosa

A preciosidade desta vida

Nos versos dos Hinos de experiência que mencionei anteriormente, 
Lama Tsongkhapa afirma que o nosso corpo qualificado pelas liber-

dades e riquezas é mais precioso do que uma joia que concede desejos. Pre-
cisamos reconhecer esse ponto essencial. Um pedinte revirando o lixo em 
busca de comida pode encontrar um diamante enorme, porém descartá-lo 
por não ser comestível, sem perceber que, se o vendesse, viveria luxuosa-
mente pelo resto da vida. 

Imagine que, quando crianças, recebemos do nosso pai uma bolsa cheia 
de diamantes para nos proteger das dificuldades da vida, mas, por sermos 
crianças e não entendermos seu valor, nós a atiramos no rio. Agora, já adul-
tos, percebemos o que fizemos. Como nos sentiríamos péssimos! É assim 
que devemos nos sentir sempre que nos dermos conta de que desperdiça-
mos um único momento deste perfeito renascimento humano. Se real-
mente compreendêssemos a preciosidade desta vida, jamais cogitaríamos 
desperdiçar sequer um segundo, e a ideia de usá-la em um só instante de não 
virtude pareceria uma perda ainda maior do que ter atirado aquela bolsa de 
diamantes no rio.

Precisamos compreender o valor deste corpo e reconhecer que há obje-
tivos maiores do que prazeres temporais. Achamos que um pedinte que 
joga fora um diamante enorme é incrivelmente tolo, mas somos igualmente 
tolos se não reconhecermos e aproveitarmos a oportunidade que temos 
neste momento.

 



Esta  v i da  p r ec i os a     165

Mais preciosa do que uma joia que concede desejos
A vida é extremamente preciosa – nada neste mundo é mais valioso –, espe-
cialmente uma vida dotada das oito liberdades e dez riquezas. Valorizamos 
imensamente as nossas posses e dinheiro, mas raramente refletimos sobre o 
verdadeiro tesouro que possuímos. Subestimamos esta vida e até abusamos 
dela. 

Imagine ganhar na loteria, um daqueles prêmios principais de centenas 
de milhões de dólares que oferecem hoje em dia. É claro que ficaríamos 
eufóricos. Pareceria que o evento mais inacreditável que poderia acon-
tecer na nossa vida aconteceu. As pessoas sonham com isso o tempo todo; 
compram bilhetes semanalmente, esperando e rezando para que sejam as 
vencedoras. Contudo, um segundo deste perfeito renascimento humano é 
infinitamente mais valioso do que todas as loterias de todos os países do 
mundo.

Pense em todas as suas posses: sua casa, carro, televisão, computador, 
roupas, joias, dinheiro etc. – tudo o que possui agora e já possuiu um dia. 
Pense em como ficaria chateado se perdesse todos os seus bens, ou se todo 
o seu dinheiro fosse roubado. Ainda assim, todas essas posses materiais 
são insignificantes quando comparadas ao bem mais precioso de todos: o 
corpo humano com seu potencial para a felicidade verdadeira. Desperdiçar 
esse bem preciosíssimo é infinitamente pior do que perder todas as posses 
mundanas.

Pense em todas as pessoas extremamente ricas do seu país, os milioná-
rios e bilionários, e em tudo que possuem: mansões, iates, joias, coisas que 
você jamais poderia sequer sonhar. Considere também os ricos de todos os 
outros países, com fortunas comparáveis às de um pequeno país. Imagine 
todo esse dinheiro e todas essas posses empilhados, montanhas recheadas 
de riquezas – todas as joias do mundo, cada peça de ouro e tesouros reuni-
dos. Tudo isso não é nada quando comparado a este corpo.

Toda a riqueza de hoje e a que já existiu neste mundo, somadas a toda 
a fortuna dos reinos dos deuses, não são nada. É impossível descrever a 
riqueza dos reinos celestes. Como vimos, um único brinco de um deus é 
mais valioso do que toda a riqueza humana reunida. Porém, isso também é 
insignificante diante do valor deste precioso renascimento humano.

Há algo considerado ainda mais valioso do que os tesouros dos reinos dos 
deuses: a joia que concede desejos, uma joia com poder de realizar qualquer 
desejo.

Antigamente, em dias auspiciosos como os de lua cheia, bodhisattvas que 



166    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

haviam acumulado grande mérito conseguiam ir às profundezas dos oceanos 
para obter essas joias preciosíssimas. As joias que concedem desejos estavam 
cobertas de lama e precisavam ser limpas três vezes, sendo a última com 
um algodão finíssimo, até que toda a sujeira fosse completamente removida. 
Quando uma delas era colocada em um estandarte no alto de uma casa em 
uma noite de lua cheia, qualquer pedido material que as pessoas fizessem – 
dinheiro, longevidade, saúde etc. – era realizado imediatamente.

Contudo, embora possa realizar desejos, a joia não tem o poder de salvar 
alguém dos reinos inferiores. O objeto material em si é a condição externa, 
mas se nos beneficiaremos dele ou não depende inteiramente do nosso 
carma. Um fósforo queima; porém se ele queimará lenha em uma fogueira 
para nos manter aquecidos ou incendiará a nossa casa, causando tristeza, 
depende do nosso carma. Uma reação atômica pode gerar eletricidade para 
beneficiar muitas pessoas ou detonar uma bomba que mata centenas de mi- 
lhares. O elemento material pode estar presente, mas o resultado depende 
da nossa mente.

Mesmo que possuíssemos uma joia que concede desejos, que bem ela nos 
faria? As nagas são seres do reino dos animais geralmente muito abastadas. 
Diz-se que, em vidas anteriores, muitas delas praticaram grande genero- 
sidade, mas não moralidade; por isso, renasceram com enormes fortunas, 
porém no reino animal. As mais ricas possuem armazéns repletos des-
sas joias, mas não têm nenhuma oportunidade de praticar o Dharma ou 
escapar dos sofrimentos do reino animal.

Se uma única joia que concede desejos vale muito mais do que toda 
a riqueza de todos os universos, então um único segundo deste precioso 
renascimento humano é infinitamente mais valioso do que um céu inteiro 
repleto dessas joias. A preciosidade deste renascimento é incomparável.

Ficamos profundamente chateados quando somos roubados ou quando 
perdemos um pouco de dinheiro, mesmo que sejam míseros dez dólares. 
O prejuízo parece enorme e a nossa mente pode ficar triste por dias. Se 
perdemos cem dólares, então, é uma tragédia. No entanto, não sentimos 
absolutamente nada ao desperdiçar um minuto ou uma hora; tampouco 
percebemos qualquer prejuízo ao jogar fora trinta ou quarenta anos – qual 
for o tempo desde que nascemos –, colocando a perder este perfeito renas-
cimento humano.

Se descobríssemos que temos câncer ou tomássemos veneno acidental-
mente, faríamos tudo ao nosso alcance para encontrar uma cura, deses-
perados por prolongar a nossa vida. Contudo, se não soubéssemos dessas 



Esta  v i da  p r ec i os a     167

condições, nada faríamos. Cuidamos muito bem da nossa aposentadoria ou 
da nossa casa, preocupadíssimos com sua desvalorização, mas falhamos em 
reconhecer que desperdiçamos algo muito mais precioso. Porque não sabe-
mos o verdadeiro valor desta vida, não fazemos nada para protegê-la.

Simplesmente não compreendemos o quão inacreditavelmente preciosa 
é esta vida. Despeje um pouco de terra no ouvido de um cavalo e ele chaco-
alhará a cabeça para se livrar do incômodo; despeje um pouco de ouro em 
pó e ele fará exatamente a mesma coisa. O cavalo não pensa que um não vale 
nada e o outro é precioso; terra e ouro são idênticos para ele. De modo simi-
lar, recebemos um perfeito renascimento humano, que nos dá a oportuni-
dade de alcançar todos os resultados altamente significativos e nos oferece a 
possibilidade de obter qualquer nível de felicidade a que aspiremos, porém, 
ao falhar em reconhecê-lo, nós o desperdiçamos por completo, como quem 
chacoalha um desconforto do ouvido.

Cedo ou tarde, as posses materiais nos decepcionarão e, quando isso 
acontecer, a não ser que compreendamos impermanência e carma, ficare-
mos bastante tristes. Quando alguns ricos perdem seus negócios, pulam 
do alto de uma ponte, como se perder dinheiro fosse pior do que perder a 
vida. Se não chegam a tanto, têm colapsos nervosos e acabam em hospitais 
psiquiátricos. Eles dão extrema importância ao valor do dinheiro. Conhe-
cem seus lucros e perdas até a casa dos centavos, sabem todas as taxas de 
câmbio e quais bens precisam conquistar para serem felizes, mas não fazem 
a menor ideia do valor da própria vida preciosa.

Ouvi a história de um empresário de Hong Kong que perdeu um bilhão 
de dólares em uma quebra da bolsa. Ele ainda tinha quatro bilhões, mas isso 
não foi suficiente para impedir que se sentisse absolutamente miserável pelo 
bilhão perdido. Um bilhão de dólares não é nada. Céus repletos de joias que 
concedem desejos não são nada. A única coisa verdadeiramente preciosa é o 
perfeito renascimento humano.

As pessoas adoram promoções e ficam muito felizes por terem com-
prado algo mais barato do que outro cliente. Elas viajam quilômetros até 
um supermercado mais em conta para poupar alguns poucos dólares; espe-
ram por ofertas e enfrentam muitas dificuldades para adquirir produtos 
com desconto; quando economizam alguns dólares, o dia delas se ilumina 
e torna-se maravilhoso. No entanto, ignoram por completo um ato de gen-
tileza que tenham praticado.

Com os dezoito atributos do perfeito renascimento humano, podemos 
realizar tudo o que quisermos, mas não lhes damos o devido valor. Por outro 



168    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

lado, suponha que, ao comprar algo, tenhamos pago involuntariamente 
dezoito dólares em vez de dezessete. Mais tarde, quando descobrimos o 
erro, ficamos horrorizados. Desperdiçamos um dólar por descuido. Senti-
mos como se algo precioso tivesse sido arrancado do nosso coração. Um 
daqueles dezoito dólares foi perdido, o que quer dizer que talvez não pos-
samos comprar algumas balas a mais. Quer tenhamos dez mil dólares ou 
nada no banco, ainda assim sentimos a perda daquele único dólar. Por que 
não temos a mesma sensação quando perdemos uma das nossas liberdades 
ou riquezas? Porque valorizamos o dinheiro muito, mas muito mais do que 
este perfeito renascimento humano.

Ficamos frustrados e irritados quando perdemos uma festa porque nosso 
carro quebrou. No entanto, podemos passar um dia inteiro sem fazer nada e 
não nos incomodar por termos desperdiçado esta vida preciosa.

Imagine que você precisa ir a um determinado lugar, mas está muito 
cansado e acaba ficando em casa. Depois, descobre que todos que estavam 
lá receberam um milhão de dólares – e você ficou de fora. Tenho certeza de 
que você se sentiria péssimo. Ficaria louco pensando que, se não tivesse sido 
tão preguiçoso, teria recebido aquele dinheiro. Você não dormiria durante 
dias ruminando isso. No entanto, não sentimos nenhuma perda ao dormir 
o dia inteiro e desperdiçar vinte e quatro horas do nosso perfeito renasci-
mento humano, um prejuízo infinitamente maior do que deixar de ganhar 
até mesmo um bilhão de dólares. Repito, isso ocorre porque não vemos com 
clareza o quão preciosa é esta vida.

Estamos tão acostumados a acreditar no valor do dinheiro que pode 
parecer impossível ser feliz sem ele, mas é claro que isso não é verdade. Veja 
os grandes iogues do passado, que não tinham nada e, ainda assim, eram 
profundamente felizes. O exemplo mais famoso é o de Milarepa, o grande 
meditador tibetano que se iluminou em uma vida breve desta época degene- 
rada. Além de um local para meditar e uma panela, ele não tinha absoluta-
mente nada – nenhum dinheiro e nem mesmo roupas, a não ser um manto 
fino de algodão esfarrapado. Seu alimento diário era sopa de urtiga, dia após 
dia; urtigas eram tudo o que ele podia colher, e eram tudo o que comia. Por 
isso, além de extremamente magro, sua pele também adquiriu um tom azul 
esverdeado.

Milarepa vivia em uma caverna pequena no alto das montanhas, em um 
espaço que mal poderia ser chamado de quarto. Essa área era a sua cozinha, 
seu local de meditação e sua cama, tudo muito básico e vazio. Certa noite, 
um ladrão apareceu para roubar o que pudesse encontrar, mas não achou 



Esta  v i da  p r ec i os a     169

nada. Milarepa ficou surpreso que ele havia localizado a caverna. “Como 
você a encontrou no escuro?”, perguntou. “Não a encontro nem durante o 
dia.” Ele mostrou ao ladrão sua única panela, que estava inclusive rachada; 
ela só mantinha a forma porque uma camada grossa de restos de urtiga havia 
se acumulado ao longo do tempo. Ele estava cozinhando naquele momento 
e ofereceu ao ladrão.

Ele pediu um pouco de sal e Milarepa salpicou urtiga seca, dizendo: “Aqui 
está o sal.” Depois o ladrão pediu pimenta e, novamente, Milarepa colocou 
mais urtiga, dizendo: “Aqui está a pimenta.” Era tudo o que ele tinha.

Mesmo assim, ele era inacreditavelmente feliz, pois tinha a liberdade de 
praticar o Dharma, e a tinha porque possuía – e valorizava – seu perfeito 
renascimento humano. Por essa razão, conseguiu alcançar a iluminação em 
uma vida breve.

Segundo nossos padrões mundanos, as nagas, com seus armazéns de 
joias que realizam desejos, deveriam ser muito mais felizes do que Milarepa. 
No entanto, mesmo com toda essa riqueza, elas não têm a oportunidade 
de escapar dos sofrimentos terríveis dos reinos inferiores, enquanto a feli-
cidade de Milarepa aumentou gradualmente até que ele alcançou a ilumina-
ção completa e perfeita.

Talvez pensemos que Milarepa era de alguma forma especial ou que era 
mais fácil obter realizações naquele tempo, enquanto hoje tudo é bem mais 
difícil. Porém, temos exatamente o mesmo tipo de corpo e mente que Mila-
repa possuía. Além disso, ele havia matado muitas pessoas anteriormente 
naquela mesma vida e precisou purificar tudo isso. Com este corpo que pos-
suímos agora, podemos alcançar o que quisermos. Não precisamos de ne-
nhuma circunstância especial além das liberdades e riquezas que já temos. 
Neste momento, temos tudo – e isso é mais valioso do que todas as riquezas 
de todos os universos reunidas. Este perfeito renascimento humano é pre-
cioso assim. Somos capazes de erguer-nos acima das nossas delusões impedi-
tivas, tal como Milarepa, e de ajudar todos os seres sencientes a superar o 
sofrimento e a também alcançar a felicidade inigualável.

Qual riqueza pode ser maior do que renunciar à origem do nosso sofri-
mento, compreender a natureza da realidade e amar os outros mais do que 
a nós mesmos? O que pode ser mais valioso do que obter a mente mais pre-
ciosa de todas, a bodhicitta, a mente que busca a iluminação para beneficiar 
todos os outros seres sencientes? Essas são riquezas que vão muito além dos 
céus repletos de joias que realizam desejos.

Este perfeito renascimento humano nos permite evitar, com relativa 



170    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

facilidade, o renascimento nos reinos inferiores de sofrimento. Nenhuma 
riqueza pode fazer isso, nem é capaz de nos conduzir à liberação e à ilumina-
ção. Na verdade, as riquezas geralmente têm o efeito contrário: estimulam o 
apego e sobrecarregam a nossa mente com negatividade.

É importante contemplar esses fatos continuamente, já que, como disse, 
estamos habituados ao equívoco de que dinheiro e posses são o principal 
caminho para a felicidade, quando não são. Precisamos ver claramente 
que dinheiro – ou até mesmo céus de joias – não nos proporcionará um só 
átomo de felicidade; não nos ajudará no avanço ao longo do caminho rumo 
à liberação inigualável, nem nos salvará dos reinos inferiores. Dinheiro e 
posses são falsos amigos, no sentido de que prometem felicidade, mas entre-
gam apenas miséria.

Precisamos reconhecer o quão valioso é este corpo precioso. Já nascemos 
como humanos antes – talvez até tenhamos obtido algumas das liberdades e 
riquezas –, mas nunca as tivemos todas simultaneamente. Por isso, as nossas 
tentativas de alcançar a verdadeira felicidade foram incompletas e fadadas 
ao fracasso. Agora, temos todas as dezoito e, se realmente nos empenhar-
mos, a liberação e a iluminação são possíveis. Apenas desta vez, apenas com 
este corpo somos capazes de realizá-las.

Também precisamos compreender que a moralidade e a generosidade são 
muito mais importantes do que quaisquer riquezas. Caso contrário, con-
tinuaremos iludidos quanto à verdadeira fonte da felicidade e seguiremos 
atribuindo importância excessiva às coisas materiais. De um lado, precisa-
mos enxergar o veneno contido no mel dos prazeres sensoriais e temê-lo; de 
outro, precisamos compreender o verdadeiro significado da vida humana e 
alegrar-nos ao utilizá-la corretamente.

O fato de termos encontrado este perfeito renascimento humano é como 
um sonho, tão extraordinário quanto aquele pedinte que encontra um dia-
mante no lixo. De algum modo, temos agora, em nossas mãos, a joia mais 
preciosa de todas. É um milagre que não podemos desperdiçar.

A preciosidade do corpo humano
O que Milarepa tinha? Como conseguiu alcançar a iluminação completa e 
perfeita em uma vida breve destes tempos degenerados? Não foi a caverna 
nem a sua dieta. Por toda a Ásia, Milarepa é reverenciado como um grande 
meditador e um iogue altamente realizado; até mesmo no Ocidente muitos 
já ouviram falar dele e respeitam suas realizações. Ele não tinha nada além 
do próprio corpo franzino, praticamente nu, e a determinação de usá-lo 



Esta  v i da  p r ec i os a     171

para alcançar seu objetivo – e assim o fez. Sem se preocupar com conforto, 
Milarepa fez o que precisava ser feito para alcançar a iluminação.

Nós não conseguiríamos sequer cogitar viver sem roupas, especialmente 
nas nevascas dos Himalaias. Mas, para Milarepa, estar vestido ou nu era 
a mesma coisa. Ele ia e vinha com um pano esfarrapado jogado sem cui-
dado algum sobre o ombro, deixando todo o resto exposto. Às vezes, sua 
irmã o visitava e sempre sentia profunda vergonha por sua aparência. Ela o 
repreendia constantemente, queixando-se: “Irmão mais velho, tenho tanta 
vergonha de você sempre perambular despido, com tudo à mostra.” A irmã 
costumava trabalhar para diversas famílias e, certa vez, conseguiu econo-
mizar o suficiente para comprar um rolo de tecido branco. Ela o ofereceu a 
Milarepa, insistindo para que fizesse algumas peças de roupa: “Como você 
pode completar a obra desta vida com o corpo nu?”

Quando retornou para verificar o que ele tinha feito, descobriu que, ao 
invés de calças e um casaco, ele havia costurado luvas e uma espécie de meia 
em formato de dedo para colocar no pênis. Naturalmente, ela ficou muito 
irritada por ele ter desperdiçado o tecido e voltou a criticar sua aparência. 
Milarepa disse: “Olha, todos têm um destes; todos sabem que nasci com um. 
Se eu tiver que me envergonhar disso, então você terá que se envergonhar 
dos seus seios”, que eram um pouco grandes. Não sei o que ela respondeu.

A única diferença entre Milarepa e nós é que não temos o mesmo nível 
de renúncia. Acreditamos que precisamos de conforto e calor, de uma boa 
dieta e de todas as condições externas ideais, e, para obtê-los, precisamos tra-
balhar e ganhar dinheiro. Não compreendemos o que realmente importa. 
Milarepa compreendia. A não ser pela determinação, temos exatamente o 
mesmo potencial que Milarepa. Como ele, possuímos este corpo precioso. 
Não há qualquer razão para não sermos idênticos a ele.

Todos os seres têm o potencial de alcançar a budeidade; todos possuem a 
natureza búdica. Porém, apenas com este corpo humano somos capazes de 
realizar esse potencial. É agora que temos a oportunidade de destruir nos-
sas delusões e desenvolver todas as nossas qualidades positivas. Apenas com 
esta vida humana preciosa conseguimos tornar cada momento significativo 
e, assim, mesmo nesta vida, desfrutar da felicidade perfeita, da felicidade da 
prática do Dharma.

Outra grande vantagem de possuir um corpo humano é que somente 
com ele – e apenas neste continente do sul, o sistema de mundo em que 
habitamos – podemos alcançar a moralidade pura necessária para eliminar 
todas as nossas delusões. E isso se dá exclusivamente por meio dos diversos 



172    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

votos estabelecidos pelo Buda; não podemos tomá-los sob nenhuma outra 
forma. Com base nisso, somos capazes de completar os três aspectos princi-
pais do caminho: a renúncia, a bodhicitta e a sabedoria que realiza a vacui-
dade. A partir daí, o nirvana, a cessação de todo sofrimento, e a iluminação 
são um passo fácil.

Como existem incontáveis universos, há também muitos outros conti-
nentes com seres humanos. A Terra não é o único lugar. Contudo, nesses 
outros continentes, os humanos são diferentes; apenas o corpo humano 
deste continente é adequado para receber votos e ordenação. A ordena-
ção é a base da renúncia ao samsara, e uma mente relutante em renun-
ciar à existência cíclica não pode ser ordenada. Para abandonar o apego, é 
necessário querer fazê-lo. Nos outros reinos livres de sofrimento,82 é muito 
difícil reconhecer a natureza do sofrimento, e, assim, os seres desses reinos 
permanecem aprisionados, reféns do apego.

Portanto, somos extremamente afortunados por não experimentarmos 
sofrimento em excesso nem prazeres sensoriais em demasia, o que nos per-
mite compreender as falhas do apego e a natureza do sofrimento. Dessa 
forma, somos receptáculos adequados para votos e ordenação, e consegui-
mos mantê-los. Isso nos permite desenvolver moralidade perfeita e, com ela, 
a concentração perfeita. Enquanto a nossa mente estiver dispersa devido ao 
apego e às demais delusões, é impossível desenvolver uma boa concentra-
ção; com moralidade pura, isso se torna muito mais fácil. Então, com uma 
concentração sólida, conseguimos completar o treinamento superior em 
sabedoria, a realização da vacuidade. Essa realização, por sua vez, torna-se a 
base para ingressar no caminho Vajrayana e alcançar a iluminação em uma 
vida breve desta época degenerada.

Tornando a vida realmente significativa

Possuímos as dezoito qualidades necessárias para tornar nossa vida incri- 
velmente significativa. Mesmo que uma ou duas estejam faltando, dispomos 
dos meios para obtê-las; temos todas as condições necessárias para prati-
car o Dharma. Já conhecemos o suficiente dos ensinamentos do Buda para 
compreender que se trata de uma filosofia cujo conteúdo é o caminho com-
pleto e inequívoco desde o ponto em que estamos até o objetivo supremo 
da iluminação. Sabemos como seguir o caminho do meio do Buda, livre 

82  Os reinos dos deuses.



Esta  v i da  p r ec i os a     173

de extremos. Temos clareza quanto aos equívocos das ações extremas – a 
autonegação e a autoindulgência –, bem como das visões extremas – a nega-
ção de que algo exista e a crença de que existe verdadeiramente.

A sociedade pode tentar dizer o que devemos ser, mas não pode nos for-
çar. Com sabedoria, somos capazes de identificar a melhor forma de viver, 
mesmo que todos digam o contrário. Há incontáveis estilos de vida – o ita-
liano, o americano, o nepalês, o hippie australiano, o empresário francês –, 
mas fomos apresentados ao único que conduz ao fim de todo sofrimento.

Temos a oportunidade de alcançar a iluminação plena; porém, a estrada 
diante de nós é longa e a morte pode chegar a qualquer momento. Logo, 
precisamos assegurar que poderemos, ao menos, continuar a jornada no 
próximo renascimento, o que significa criar as causas para outro perfeito 
renascimento humano. Caso contrário, é como se, com um esforço incon-
cebível, estivéssemos prestes a chegar ao topo do Monte Evereste e, tão logo 
o pico surgisse diante de nós, escorregássemos e deslizássemos até o sopé 
novamente.

Ainda não possuímos sabedoria suficiente para desfrutar dos prazeres 
mundanos sem nos apegar a eles e por isso sofremos. Na verdade, é algo bas-
tante lógico. Se colocamos a mão no fogo, ela queima; se não queremos esse 
sofrimento, não devemos aproximá-la das chamas.

Se não nos apegarmos a esta vida, o que quer que façamos torna-se 
Dharma e nos conduz à felicidade. Quem quer que sejamos – um soldado, 
um presidente, não importa –, se agirmos livres do pensamento dos oito 
dharmas mundanos, esse pensamento nocivo jamais poderá nos prejudicar. 
Se executarmos nossas ações com a sabedoria que realiza a vacuidade unida 
à bodhicitta, alcançaremos a iluminação e iluminaremos todos os outros 
seres sencientes.

Portanto, grande parte da nossa prática neste momento consiste em 
reconhecer as desvantagens do pensamento dos oito dharmas mundanos e 
em evitar o apego aferrado a esta vida, alimentado justamente por esse pensa- 
mento nocivo. Isso não significa, porém, que devamos buscar delibera- 
damente desconforto e pobreza, má reputação e críticas. Esse tipo de treina- 
mento da mente provavelmente está muito além do nosso estágio atual.

No entanto, simplesmente evitar o apego não basta. Assim como nós, 
todos os seres sencientes estão presos às preocupações mundanas, confun- 
dindo desejo com felicidade e tentando evitar o sofrimento a todo custo. 
Todos os seres em infinitos universos são idênticos nesse aspecto. Porém, 
nem todos compartilham igualmente a capacidade de realizar seu potencial 



174    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

para a felicidade completa. Nós dispomos de todas as condições; eles não. 
Mesmo que possuam um corpo humano ou desfrutem de certa liberdade, é 
provável que não tenham acesso aos ensinamentos, o caminho infalível para 
transcender o sofrimento. E eles certamente não contam com um professor 
sábio capaz de dar-lhes as instruções irrepreensíveis necessárias para alcan-
çar a liberdade de todo sofrimento.

Ao compreender a natureza do sofrimento, vislumbramos a saída e, com 
a compreensão de carma e renascimento, concluímos que já tivemos todo 
tipo de relacionamento com cada um desses seres sencientes. Mais precisa-
mente, cada ser senciente de cada universo e de cada reino foi nossa mãe 
reiteradas vezes, sacrificando-se por nós da mesmíssima forma que a nossa 
mãe atual. Agora, todos esses seres sencientes mães experimentam sofri-
mentos indizíveis e são incapazes de ajudar a si próprios, enquanto nós 
dispomos das ferramentas perfeitas não só para ajudar a nós mesmos, mas 
também cada um deles. Para isso, contudo, precisamos primeiro alcançar 
a iluminação plena. Só então estaremos na melhor posição para ajudá-los. 
No entanto, o sofrimento deles é tão insuportável que precisamos fazer isso 
rapidamente.

Como? Há inúmeras ações ao nosso alcance; algumas positivas que tra-
zem pouco benefício e outras que trazem muito. Precisamos escolher com 
habilidade. Ajudar uma ou duas pessoas em suas necessidades materiais é 
excelente, mas ajudar cem é ainda melhor. Auxiliar uma comunidade inteira 
a sair da pobreza é maravilhoso, mas o melhor é assistir todos os seres – 
todos os humanos, deuses, animais, fantasmas famintos e seres dos infernos 
– a alcançar a felicidade completa e duradoura ao guiá-los rumo à ilumi-
nação. E é exatamente por isso que precisamos, primeiro, iluminar-nos. 
Para tanto, necessitamos de uma mente pura. Isso significa nunca mais criar 
ações não virtuosas e destruir todas as sementes não virtuosas deixadas em 
nosso contínuo mental por ações negativas passadas.

Votos e purificação
Como vimos, há muito mais seres infernais do que fantasmas famintos, 
vastamente mais fantasmas famintos do que animais e amplamente mais 
animais do que seres humanos. E, entre os humanos deste planeta, pouquís-
simos vivem em moralidade pura. Embora seja extremamente difícil viver 
dessa forma, é exatamente disso que precisamos se quisermos obter outro 
perfeito renascimento humano e prosseguir em nossa jornada espiritual. 

Como mencionado antes, precisamos, em primeiro lugar, evitar a cri-



Esta  v i da  p r ec i os a     175

ação de novas ações negativas no futuro e, simultaneamente, eliminar as 
impressões mentais de ações negativas passadas. Felizmente, o budismo 
nos oferece os meios ideais para fazer justamente isso. Há diversos níveis 
de votos que podemos tomar diante de um professor espiritual capazes de 
purificar nossa mente das tendências negativas habituais que a atormentam. 
Isso não significa que seja fácil. Assumir votos de não matar, não roubar 
etc. implica dedicar todos os esforços necessários para evitar tais ações – o 
que, por sua vez, significa enfrentar hábitos consolidados ao longo de mui-
tas vidas.

Alguns dos votos que podemos assumir como laicos são os cinco votos 
leigos, os oito preceitos Mahayana, os votos do bodhisattva e os votos tân-
tricos. Também podemos nos ordenar como monge ou monja e tomar os 
votos de noviço ou de ordenação plena. Nem todos possuem o carma para 
se tornar monge ou monja, por isso os votos leigos são um passo funda-
mental rumo à felicidade. Independentemente do número de votos que 
assumamos, seja como leigos ou como monge ou monja, a nossa felicidade 
e liberdade futuras estarão garantidas.

Não apenas nos protegemos de realizar ações negativas, como também 
nos libertamos da confusão nesta vida. Além disso, asseguramos bons renas-
cimentos por dezenas de milhares de vidas futuras, nas quais poderemos 
novamente praticar a moralidade e estabelecer um caminho ainda mais 
firme para a felicidade suprema. Como o carma se expande, tudo isso pode 
ser o resultado da preservação de apenas um voto durante um único dia; 
imagine o que pode acontecer ao manter todos os votos, todos os dias.

Quando assumimos votos, acumulamos mérito o tempo todo. É muito 
importante sabermos disso. Acumulamos vastos méritos a cada segundo 
das nossas vidas até o momento da morte – inclusive enquanto comemos, 
dormimos e até mesmo quando estamos em coma! E, enquanto fazemos 
tudo ao nosso alcance para assegurar vidas futuras felizes, a liberação e a ilu-
minação, esta vida atual é sustentada naturalmente. Por meio da prática do 
Dharma com a motivação de alcançar a liberação ou a iluminação, evitamos 
todas as negatividades e criamos apenas ações positivas, de modo que os 
obstáculos à felicidade desta vida são automaticamente eliminados.

Ao preservar os votos tomados diante do guru ou do Buda, criamos as 
impressões positivas inacreditavelmente profundas que nos impulsionam 
ao caminho da iluminação. Contudo, justamente porque os votos que 
assumimos são tão positivos, quebrá-los é muito perigoso e, quando os 
transgredimos, criamos um carma negativo considerável.



176    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

Os votos nos dão responsabilidade e conferem vigor à nossa determina-
ção. Ao viver em disciplina por meio da tomada de diversos compromis-
sos, nossa mente se fortalece de uma maneira inacreditável. Assumir votos 
diante de um objeto sagrado ou de um professor é uma grande responsabi-
lidade. O peso deles nos acompanha o tempo todo, e, caso a nossa mente se 
incline a cometer uma ação negativa, sentimos imediatamente o peso dessa 
responsabilidade.

Os diversos níveis de voto tomados por monges e monjas, assim como os 
cinco votos leigos, são classificados como votos pratimoksha, ou de libera-
ção individual. Os cinco votos leigos são assumidos por toda a vida e geral-
mente concedidos em uma cerimônia formal de refúgio. Podemos optar 
por tomar um ou mais desses cinco, que são: abster-se de matar; de roubar; 
de má conduta sexual; de mentir; e de usar intoxicantes.

Também podemos tomar os oito preceitos Mahayana, muito seme-
lhantes aos cinco votos leigos, mas mantidos por apenas vinte e quatro horas. 
É muito benéfico tomá-los regularmente. São eles: abster-se de matar; de 
roubar; de atividade sexual; de mentir; de usar intoxicantes; de comer mais 
de uma refeição por dia; de sentar-se em uma cama alta e luxuosa; de usar 
joias, perfume e maquiagem; e de cantar ou tocar música.

Normalmente, recebemos os votos de bodhisattva em uma cerimônia 
especial ou durante certas iniciações. Já os votos tântricos são conferidos 
quando recebemos uma iniciação de Tantra Ioga Superior. Esses consistem 
em quatorze votos-raiz e oito secundários, enquanto os de bodhisattva 
somam dezoito votos-raiz e quarenta e seis secundários. Em ambos os casos, 
quebrar um voto-raiz é mais grave do que infringir um secundário. Os votos 
de bodhisattva são muito sutis e fáceis de serem quebrados, porém os tân-
tricos são ainda mais profundos e muito mais fáceis de serem transgredidos.

Um comentário ao A roda de armas afiadas83 afirma que necessitamos 
dos três níveis de votos para receber um perfeito renascimento humano. 
Isso pode significar que, até que sejamos capazes de preservar os votos tân-
tricos – os mais elevados – puramente, ainda haverá obscurecimentos sutis 
bloqueando a realização completa do caminho. Por outro lado, se conse-
guirmos manter, de forma pura, tantos votos quantos nos sentirmos con-
fortáveis, devemos nos alegrar muito. Isso não quer dizer que todos devam 
tomar votos tântricos imediatamente. Enquanto aspiramos a, no futuro, 

83  Esse texto, escrito por Dharmarakshita, o renomado professor da Sumatra do século X e um 
dos mestres de Lama Atisha, é uma das obras seminais de treinamento da mente.



Esta  v i da  p r ec i os a     177

assumir e manter os votos mais elevados com o objetivo de completar o 
caminho o mais rápido possível, devemos avaliar de modo realista a nossa 
capacidade atual e tomar apenas os votos que julgamos ser capazes de cum-
prir, fazendo o possível para preservá-los de forma pura.

Quando observamos os votos que já tomamos e constatamos que não 
quebramos nenhum deles, podemos realmente nos alegrar. Se percebermos 
que transgredimos alguns, devemos aplicar imediatamente um dos méto-
dos de purificação. Jamais devemos pensar que os descumprir não importa. 
A transgressão de um voto sagrado cria uma enorme perturbação na nossa 
mente e gera muita negatividade. Pabongka Dechen Nyingpo afirma que 
quebrar um voto por negligência é muito mais grave do que matar cem seres 
humanos e cem cavalos.

Evitar negatividade por meio da tomada de votos é um aspecto do 
caminho budista; o outro é purificar as impressões negativas que permane-
cem em nosso contínuo mental. Há muitas práticas poderosas de purifica-
ção. Entre elas estão: prosternar-se e recitar os nomes sagrados dos budas, 
como os Trinta e cinco budas da confissão; entoar mantras purificadores, 
como o de Vajrasattva; produzir objetos sagrados, como thangkas, estátuas 
e tsa-tsas;84 recitar textos da perfeição da sabedoria, como o Sutra do coração 
ou o Sutra do diamante; meditar em vacuidade, bodhicitta e em temas rela-
cionados; e fazer oferecimentos ao Buda, ao Dharma e à Sangha.

Todo mérito que criamos é uma forma de purificação. Estudar o Dharma, 
meditar, praticar generosidade, até mesmo limpar lugares sagrados – tudo o 
que integra a nossa prática dhármica – contribui para eliminar as delusões 
que hoje pesam sobre a nossa mente. Há, no entanto, algumas ações par-
ticularmente associadas à purificação. A produção de estátuas e estupas é 
considerada uma excelente forma de purificação, assim como apenas pintar 
um pequeno tsa-tsa.

Dentre as práticas meditativas concebidas em específico para purificar 
rapidamente o nosso contínuo mental, a de Vajrasattva é suprema – embora 
haja outras muito eficazes. O retiro de nyung-nä, por exemplo, é incrivel-
mente poderoso. Baseado em orações e prosternações a Chenrezig, o Buda 
da Compaixão, essa prática de jejum de dois dias, focada no sofrimento dos 
outros, ajuda-nos a purificar a mente egoísta.

84  Uma thangka é uma imagem de uma deidade, geralmente pintada em uma tela e colocada 
em uma moldura brocada. Um tsa-tsa é uma pequena imagem em baixo-relevo da deidade, 
feita pela prensagem de argila ou gesso em um molde.



178    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

Seja qual for a prática que escolhermos, ela deve ser combinada com a 
tomada de refúgio. Para que seja realmente eficaz, precisa ser feita no con-
texto dos quatro poderes oponentes, segundo os quais tomamos refúgio e 
geramos bodhicitta, recordamos uma negatividade específica e nos arrepen-
demos dela, e assumimos a firme resolução de nunca mais repetir aquela 
ação.

Quanto mais purificamos com o objetivo de alcançar a iluminação, mais 
nos aproximamos de ajudar os seres sencientes da melhor maneira possível. 
Todas as nossas purificações têm um efeito acumulativo, liberando gradu-
almente o nosso potencial. Se desejamos acumular um milhão de dólares 
para caridade, começamos com um dólar; do mesmo modo, se queremos 
destruir as delusões que obscurecem a nossa mente, começamos com uma 
única prosternação. Realizada com pureza, até mesmo essa única proster-
nação tem um efeito extraordinário. E tal como a intenção de arrecadar um 
milhão de dólares pode parecer inalcançável quando não temos sequer um 
– mas ainda assim é absolutamente possível –, da mesma forma, embora 
purificar completamente toda a negatividade acumulada ao longo de incon-
táveis éons possa parecer impossível no início, somos plenamente capazes 
de fazê-lo. Vários seres no passado realizaram exatamente isso.

O Buda é extremamente habilidoso na maneira como guia os seres sen-
cientes. Com grande bondade e compaixão, ele nos mostrou o caminho 
infalível para transcender o sofrimento e alcançar a iluminação plena. Ele 
criou diferentes níveis de votos, tanto para leigos como para a Sangha, ade-
quados às diversas propensões dos inúmeros seres sencientes. O ponto prin-
cipal é praticar a moralidade o melhor que pudermos, e o meio mais hábil 
para isso é a tomada de votos.

Meditando sobre o lamrim

Talvez, hoje, acordar meia hora mais cedo para meditar ainda seja um 
esforço. Nossa cama é tão confortável e lá fora está tão frio. Então per-
manecemos nela até o último minuto, apressamos o café da manhã e corre-
mos para o trabalho. Contudo, pensar que não temos tempo para meditar 
é um equívoco. Há tempo se criamos tempo. No momento, o conforto e o 
café da manhã parecem mais importantes do que a meditação, mas, quando 
compreendermos claramente as deficiências do pensamento dos oito dhar-
mas mundanos e a urgência de transformar completamente a nossa atitude, 



Esta  v i da  p r ec i os a     179

a meditação sempre derrotará o sono e até mesmo o café da manhã. Desco-
briremos que temos tempo para tudo, que podemos criá-lo.

Hoje, adiamos e procrastinamos por acreditar que a prática do Dharma 
é muito difícil ou demanda um grande esforço. Queremos fazer um retiro, 
mas, de alguma forma, algo sempre dá errado. Julgamos que todas as 
condições ideais são necessárias, porém elas nunca se materializam. Não 
encontramos um lugar suficientemente confortável ou nos preocupamos 
com a qualidade da comida. Nossa mente cria todo tipo de complicação. Na 
verdade, isso é apenas relutância em abandonar a vida mundana. Se pudés-
semos realmente enxergar as vantagens do retiro, não nos preocuparíamos 
com essas condições superficiais.

Superar a preguiça é, essencialmente, uma questão de compreender a 
importância de algo. Não hesitamos em trabalhar duro para organizar férias 
ou obter lucro no trabalho, já que tudo isso é importante para nós. Quando 
o Dharma tiver esse mesmo grau de importância na nossa vida, jamais cogi- 
taremos permanecer na cama caso precisemos purificar os obstáculos da 
nossa mente ou meditar sobre o lamrim. Os empecilhos estão apenas na 
nossa atitude mental, que pode ser transformada. É extremamente valioso 
compreender esse ponto.

Digamos que o nosso plano seja escalar o Monte Evereste. Sabemos que 
haverá inúmeros perigos e nos prepararemos exaustivamente para mitigá-
los. Entendemos que não haverá boas estradas nem camas confortáveis; será 
frio e árduo. A despeito de todas essas complicações antecipadas, segui-
mos firmes com o plano, determinados a conquistar a montanha mais alta 
do mundo. Precisamos adotar essa mesma resolução na nossa prática do 
Dharma.

Se nos desencorajamos devido ao calor, às dores nos joelhos ou à comida 
ruim, é quase certo que a nossa mente mundana está inventando razões 
para abandonarmos o Dharma. Esse é o pensamento malévolo dos oito 
dharmas mundanos, dizendo-nos que a vida é mais fácil longe da almo-
fada de meditação. Porém, com um pequeno esforço agora – e algum pos-
sível desconforto – temos a chance de dar um basta, de uma vez por todas, 
na necessidade desse esforço. E certamente nos salvaremos não apenas de 
desconfortos extremos, mas de sofrimentos inimagináveis. Dor nos joe- 
lhos, por mais intensa que seja, não é nada se comparada a ser esquartejado 
repetidamente sobre o chão incandescente de um dos infernos. Suportamos 
sofrimentos indizíveis por incontáveis vidas. Este é o momento de aguentar 



180    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

um pouco de desconforto e incômodo para que jamais voltemos a experi-
mentar algo assim.

Este é o momento – este exato segundo – de transformar completamente 
a nossa vida: de renunciar à preocupação com os prazeres mundanos que 
nos mantém presos ao sofrimento e de cultivar a mente que destrói ativa-
mente as delusões que os produzem. Agora é hora de estudar e meditar 
sobre o lamrim, de realizar a bodhicitta, de praticar as seis perfeições, de 
meditar na vacuidade e de compreender a natureza da realidade. Agora é 
hora de iniciar a prática do Vajrayana, o caminho rápido para a ilumina-
ção, que nos permite beneficiar incontáveis seres sencientes em pouquís-
simo tempo.

Se não começarmos agora, quando começaremos? Jamais haverá outro 
momento com melhores condições para a prática do Dharma. Tudo está 
diante de nós, aqui e agora.

A base sobre a qual tudo isso se constrói é o lamrim. Sem uma compreen-
são sólida dele, bodhicitta, vacuidade e as práticas especiais do Vajrayana são 
impossíveis. O Vajrayana, em particular, exige que todos os demais aspec-
tos do caminho já estejam estabelecidos; caso contrário, não será somente 
inútil, como também poderá ser perigoso. Há histórias de meditadores que 
realizaram práticas tântricas muito poderosas, porém sem a base da equa-
nimidade, da compaixão e da compreensão da vacuidade conforme o lam-
rim, e renasceram como fantasmas famintos sob o aspecto da deidade que 
praticavam. O lamrim é a estrada principal, o caminho direto até a ilumina-
ção. Quer estejamos a pé, de bicicleta ou de carro, sempre precisamos seguir 
uma via para ir de um ponto a outro e, se escolhermos longos desvios, ape-
nas desperdiçaremos tempo.

O Kadampa Geshe Chengawa85 certa vez perguntou a um de seus dis-
cípulos: “Se você pudesse escolher, o que preferiria: todas as oito siddhis 
comuns86 ou uma única realização do lamrim?” Claro, a resposta é que uma 
realização do lamrim é infinitamente melhor. Já tivemos todos esses poderes 
psíquicos inúmeras vezes; também já fomos, incontáveis vezes, deuses do 
reino sem forma dotados da concentração perfeita que viabiliza todos esses 
poderes. Nada disso nos ajudou. Uma realização do lamrim, no entanto, é 
incrivelmente benéfica. 

85  Um dos principais discípulos de Dromtönpa.
86  Consulte o glossário para mais detalhes.



Esta  v i da  p r ec i os a     181

A bodhicitta é a melhor motivação
Os arhats – seres extraordinários que se libertaram completamente do sam-
sara ao destruírem todas as suas delusões – ainda são incapazes de criar o 
mérito infinito que nós podemos em um período tão curto. Não é fan-
tástico? Isso se deve exclusivamente ao fato de que possuímos este perfeito 
renascimento humano, encontramos os ensinamentos Mahayana e com-
preendemos a importância da bodhicitta. Nada em todo o espaço é mais 
precioso do que a bodhicitta. Criamos mérito infinito em cada momento 
em que ela está presente em nossa mente.

Tudo o que realizamos com bodhicitta, independentemente da magni-
tude, beneficia outros seres sencientes, pois agimos com a intenção de puri-
ficar nossa negatividade para iluminá-los. A iluminação é impossível com 
uma mente autocentrada; ela não pode ser alcançada unicamente para nós, 
mas apenas com o propósito de ajudar os outros. Por isso, precisamos fazer 
o possível para eliminar todos os nossos pensamentos egoístas.

O propósito da nossa vida, todo o seu significado, é amar os outros e 
ajudá-los da melhor maneira possível. Para libertá-los da confusão que gera 
sofrimento, precisamos primeiro libertar-nos dessa confusão. Se ainda esti-
vermos presos a ela, teremos menos tempo para lidar com os problemas 
alheios e menos capacidade de ajudá-los habilmente. É por isso que pre-
cisamos nos iluminar. Tentar limpar o chão com um pano sujo só espalha a 
sujeira; o pano precisa estar limpo. Do mesmo modo, a nossa mente precisa 
de clareza e pureza se quisermos descobrir a melhor maneira de ajudar os 
outros e ter a capacidade de fazê-lo. É por isso que a bodhicitta é vital.

A prática do Dharma é uma forma incrível de destruir as nossas delusões, 
mas esse não é o motivo principal para praticá-lo. Eliminamos as delusões 
para nos iluminar e, assim, beneficiar da melhor forma possível todos os 
seres sencientes. A verdadeira razão por trás de tudo o que fazemos deve ser 
a motivação mais elevada: libertar todo e qualquer ser vivo do sofrimento e 
conduzi-lo à felicidade incomparável da iluminação. Ao longo do caminho, 
como um resultado secundário, atingimos nós mesmos a felicidade inigua-
lável e, não é preciso dizer, jamais voltaremos a sofrer nos reinos inferiores.

Possuímos o método e agora precisamos usá-lo, não para nossos próprios 
fins, mas para libertar todos os seres do sofrimento. Sem bodhicitta, algo 
sempre estará faltando; com ela, estamos no caminho infalível rumo à ilu-
minação e nada pode nos desviar ou retardar.

Essa mente é extraordinária. Com ela, assumimos a responsabilidade 
completa de libertar, sozinhos, todos os seres sencientes do sofrimento. 



182    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

Qualquer motivação menor do que essa – libertar a maioria dos seres, mas 
não todos; ou libertar todos, mas não totalmente – não chega até o fim; 
ainda é uma mente limitada, com a qual nós mesmos não podemos percor-
rer o caminho até o final. Portanto, precisamos de uma mente sem limites, 
produzida a partir de uma motivação igualmente ilimitada. Com essa moti-
vação, tudo o que fizermos – do mais trivial à ação mais grandiosa que nossa 
imaginação possa conceber –, torna-se absolutamente pleno de significado. 
Beber uma xícara de chá, doar um milhão de dólares para a caridade: qual-
quer ação realizada com a motivação da bodhicitta nos proporciona o maior 
benefício possível.

Somos totalmente responsáveis por libertar todos os seres. Encontramos 
o Dharma, compreendemos a nossa própria situação e a de todos ao nosso 
redor e sabemos o que precisa ser feito. Temos céus infinitos de razões para 
alcançar a iluminação plena por meio da realização do caminho. Aspirar a 
qualquer coisa menor do que esse objetivo supremo significa desperdiçar a 
nossa vida.

A bodhicitta facilita imensamente todas as outras coisas a serem realiza-
das no caminho. A mente que aspira à bodhicitta confere grande significado 
à prática da moralidade e, por isso, torna muito mais fácil alcançá-la. Porque 
temos amor e compaixão, é claro que não pensaremos em prejudicar o pró- 
ximo. Cada segundo que adiamos significa que incontáveis seres sencien-
tes continuam sofrendo; por essa razão, a bodhicitta é o estímulo essencial 
para que ingressemos na prática tântrica, o veículo rápido como um raio até 
a iluminação.

Há duas bodhicittas: a bodhicitta de engajamento – a mente que se con-
centra completa, espontânea, contínua e exclusivamente no benefício dos 
outros – e a bodhicitta de aspiração – a mente que deseja possuir essas quali- 
dades. É provável que ainda não tenhamos alcançado a realização plena 
da bodhicitta, mas possuir a bodhicitta de aspiração já é algo verdadeira-
mente maravilhoso. Apenas com ela, todas as nossas ações criam céus ilimi- 
tados de mérito. No entanto, essa bodhicitta requer esforço, o que significa 
que devemos reenergizar a nossa motivação sempre que possível. Antes 
de realizar qualquer ação, devemos começar com a motivação da bodhi-
citta; enquanto a executamos, temos que nos recordar da bodhicitta; e, ao 
concluí-la, precisamos dedicar o que fizemos com bodhicitta. Desse modo, 
tudo o que fazemos torna-se extremamente puro e poderoso.

Depois de meditar sobre os três grandes propósitos que podemos alcan- 
çar com este perfeito renascimento humano, devemos pensar: “Todos os 



Esta  v i da  p r ec i os a     183

dias, desde o meu nascimento até agora, tudo o que fiz com meu corpo, fala 
e mente foi com uma atitude egoísta, seguindo preocupações mundanas. 
Nenhuma dessas ações tornou-se causa da iluminação; portanto, desper-
dicei-as. Desperdicei por completo meu perfeito renascimento humano 
extremamente significativo.”

Com o sentimento de que essa perda supera a de diamantes tão numero-
sos quanto os átomos desta Terra, temos que pensar: “Até aqui, todas as 
ações do meu corpo, fala e mente sequer se tornaram causa da liberação, 
pois foram realizadas com apego e com uma mente insatisfeita. Desperdicei 
tanto do meu perfeito renascimento humano altamente significativo. Até 
aqui, nenhuma das minhas ações cotidianas tornou-se Dharma sagrado, a 
causa da felicidade em vidas futuras. Minhas ações não se tornaram sequer 
a causa da felicidade mundana. Desperdicei tanto do meu perfeito renasci-
mento humano altamente significativo.”

É dessa forma que devemos meditar sobre o quanto da nossa vida foi des-
perdiçada, sobre como nossas ações sequer se tornaram Dharma, e pensar: 
“Se eu tivesse praticado correta e continuamente durante todos esses anos, 
desde o momento em que encontrei meu amigo virtuoso e recebi os ensina-
mentos do lamrim até agora, eu teria gerado a bodhicitta ou, ao menos, a 
renúncia ao samsara. Portanto, a partir deste momento, eu sempre observa-
rei minha mente e nunca realizarei qualquer ação sem bodhicitta.”

Podemos nos banhar com bodhicitta, vestir-nos com bodhicitta, cozi- 
nhar com bodhicitta – tudo para o benefício de todos os seres sencientes. 
Mesmo que estejamos apenas comendo um pedacinho de torrada, se tiver-
mos a motivação correta na nossa mente, ajudamos incontáveis seres senci-
entes. Tudo depende da nossa atitude.

Podemos treinar nossa mente para que sempre tenha bodhicitta e a cons- 
ciência da vacuidade. Isso não significa que precisemos permanecer em um 
estado contínuo de meditação, mas, ao estabelecer uma forte motivação no 
início do dia, todo ele pode transcorrer repleto de bodhicitta e vacuidade, 
intensificando, assim, todas as nossas atividades.

A estrada está diante de nós, e dispomos de tudo o que é necessário para a 
jornada. Temos o mapa e as provisões, o meio de transporte e, agora, chegou 
a hora de partir. Mas o caminho será longo. Precisamos de uma visão vasta. 
Temos que purificar negatividades e acumular mérito por um longo tempo. 
Contudo, chegará o dia em que todas as nossas negatividades terão sido 
completamente purificadas e nossas qualidades positivas plenamente desen-



184    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

volvidas. O acúmulo de mérito chegará ao fim, assim como a purificação. 
Diferentemente do trabalho samsárico, que nunca acaba, o esforço dedi-
cado à nossa prática do Dharma tem fim.

Portanto, não devemos nos desencorajar caso encontremos dificuldades 
ao longo do caminho. Nosso coração não pode ser pequeno, mas sim vasto 
como o universo, capaz de suportar qualquer dificuldade física ou mental. 
Temos que compreender que o trabalho pelos interesses mundanos é sem-
pre acompanhado de adversidades, então qualquer atribulação decorrente 
da prática do Dharma não é inesperada e, comparada àquelas, é insignifi-
cante e temporária.

Com esse tipo de atitude, transformamos empecilhos em felicidade. Pas-
samos a compreender por que um determinado problema acontece e como 
ele, na verdade, ajuda-nos. Isso nos alegra – até o recebemos com boas-vin-
das. Assim como ficamos felizes em sentir dores nas pernas quando nos 
aproximamos do topo de uma montanha depois de um dia de escalada, tam-
bém ficamos contentes quando vivenciamos dificuldades como parte do 
nosso desenvolvimento mental; é apenas um estágio pelo qual nossa mente 
precisa passar em seu crescimento rumo à iluminação plena. E, assim como 
é pouco realista escalar o Monte Evereste sem se preparar para adversidades 
severas, é tolo não estar pronto para os obstáculos no caminho do lamrim 
até a iluminação. Portanto, precisamos manter o foco no objetivo supremo 
e não nos desencorajarmos.

Pensamos que alguém que escala o Monte Evereste é um herói, porém o 
verdadeiro herói é o praticante do Dharma. Filmes ocidentais estão reple-
tos de super-heróis, mas, quando pensamos melhor, percebemos como eles 
são tolos, desperdiçando toda aquela energia lutando e entortando metais.

Quando viajei pela primeira vez ao Ocidente e constatei o quão materi-
alista era, percebi como é fácil para os tibetanos, rodeados constantemente 
pelo Dharma e imersos em uma cultura que valoriza os ensinamentos e os 
grandes professores. A devoção é algo natural para a maioria dos tibetanos, 
mas um ocidental precisa de muita coragem para virar as costas a uma cul-
tura tão forte. Existem distrações no Tibete, porém elas não são nada se 
comparadas ao mundo de distrações criado pela cultura ocidental. Rejeitar 
a droga do prazer, que a maioria das pessoas julga ser felicidade, e encarar 
e superar, voluntariamente, o demônio das delusões requer um verdadeiro 
herói, e eu realmente admiro os ocidentais praticantes do Dharma.

Como disse no início, se você pensar, de uma maneira realista, sobre o 
entusiasmo de tantas pessoas com heróis do futebol ou de outros esportes, 



Esta  v i da  p r ec i os a     185

parece loucura. Tanto esforço gasto em algo tão insignificante. Os verda-
deiros heróis são aqueles que tentam praticar o Dharma.

Não há propósito maior na vida do que conduzir todos os seres sencien-
tes à felicidade inigualável – e o perfeito renascimento humano que possuí-
mos por este breve período nos habilita justamente a isso. É por essa razão 
que precisamos compreender sua preciosidade e comprometer-nos a nunca 
desperdiçar um único segundo dessa oportunidade rara e extraordinária.

 



Apêndice 1 
Meditação sobre o perfeito renascimento humano

Como vimos, o propósito de estudar os ensinamentos sobre o per-
feito renascimento humano é compreender o quão rara e única é esta 

oportunidade. Geralmente, quando possuímos algo precioso, nós o subesti-
mamos até o perdermos; então sentimos um arrependimento profundo por 
não termos apreciado o que tínhamos. Nada, porém, é mais precioso do que 
o perfeito renascimento humano, e não há perda maior do que deixarmos 
de usá-lo para realizar o nosso potencial como seres humanos. Por isso, uma 
vez que tenhamos compreendido intelectualmente este tema, precisamos 
meditar sobre ele de forma contínua até o realizarmos.

Se vemos um diamante avaliado em um milhão de dólares, apreciamos o 
seu valor; não pensamos que os dez dólares no nosso bolso serão suficientes 
para adquiri-lo. É claro que esses dez dólares podem comprar alguma outra 
coisa, como uma Coca-Cola, mas certamente não aquele diamante, que está 
muito além das nossas possibilidades. Contudo, o perfeito renascimento 
humano – infinitamente mais valioso do que um bilhão de diamantes – é 
algo que já possuímos. Ele é extremamente raro e precioso, e nós o temos. 
Assim como não subestimaríamos aquele diamante, precisamos examinar 
e reconhecer que temos cada uma das oito liberdades e dez riquezas e nos 
comprometer a nunca menosprezar esta vida, nem sequer por um segundo. 
Quanto mais compreendermos o quão extraordinária é esta oportunidade, 
menos desperdiçaremos um único momento dela por negligência.

Saberemos que realizamos o perfeito renascimento humano quando 
não conseguirmos mais cogitar desperdiçar um só segundo desta vida pre-
ciosa e quando o mero pensamento de “eu tenho um perfeito renascimento 



Apêndice 1Meditação sobre o perfeito renascimento humano    187

humano” nos causar uma profusão de alegria similar à de ganhar um milhão 
de dólares.

Ao meditar profundamente sobre cada tópico do perfeito renascimento 
humano, podemos integrar esses entendimentos à nossa vida. Ao fazê-lo, 
tornamo-nos mais flexíveis e amadurecemos; abrimo-nos mais aos outros 
e nos enredamos menos em assuntos mundanos; aceitamos melhor os pro- 
blemas quando eles surgem. Em resumo, tornamo-nos pessoas melhores.

Fundamentalmente, ao meditarmos sobre os temas do perfeito renasci-
mento humano, compreendemos de modo mais profundo a necessidade de 
moralidade, generosidade e preces imaculadas, caso queiramos continuar, 
na próxima vida, o trabalho que começamos agora. Essa compreensão nos 
dá a determinação para assumir e preservar os diferentes níveis de votos 
budistas. Eles são como a chave da porta para a iluminação. Também somos 
capazes de desenvolver nossa compaixão até que ela se torne bodhicitta, a 
qual nos permitirá ingressar no caminho tântrico e alcançar a iluminação 
rapidamente.

Meditando sobre as oito liberdades e as dez 
riquezas

Uma boa maneira de meditar sobre o perfeito renascimento humano é 
revisar, uma a uma, as oito liberdades e as dez riquezas, refletindo profun-
damente sobre cada uma delas, com o objetivo de compreender por que 
somos tão afortunados por possuir essas dezoito qualidades. 

Porém, não medite sobre cada uma das liberdades e riquezas como se 
fosse um observador. Coloque-se verdadeiramente na situação e sinta 
como seria se você de fato estivesse ali. Só assim você realmente valorizará a 
condição em que se encontra neste momento.

Se estiver meditando durante um retiro ou como parte da sua prática 
diária, concentrando-se exclusivamente em temas do lamrim, você pode 
refletir sobre uma liberdade ou riqueza por dia, por sessão, ou seguir com 
uma delas durante alguns dias, até gerar um sentimento profundo com rela-
ção a ela. Por outro lado, você também pode fazer uma meditação mais 
abrangente, contemplando um conjunto de liberdades ou todas elas, para 
vislumbrar um quadro geral. O propósito é compreender cada tema da 
maneira mais penetrante possível, de modo que o significado seja realmente 
profundo para você.

A meditação sobre cada uma das dezoito qualidades pode ser integrada 



188    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

à prática de uma deidade. Por exemplo, ao praticar uma sadhana de Chen-
rezig, no momento da recitação do mantra, você pode, após algum tempo, 
trazer o tema escolhido e meditar sobre ele como parte do desenvolvimento 
da compaixão. Sua Santidade o Dalai Lama explica que, quando a mente 
fica entediada e não consegue mais manter a visualização de si como a dei-
dade, uma meditação do lamrim impede o surgimento de superstições. Se 
você simplesmente continuar recitando o mantra com uma mente distraída, 
delusões como raiva, apego, inveja ou orgulho podem surgir. Assim, uma 
hora de recitação verbal do mantra poderia equivaler a uma hora de cria-
ção de carma negativo com a mente. Incorporar uma meditação do lamrim 
como a do perfeito renascimento humano é capaz de prevenir isso.

Ao refletir sobre cada uma das liberdades e riquezas enquanto recita o 
mantra de Chenrezig, você se conscientiza de como os outros seres carecem 
dessas qualidades vitais e, naturalmente, desenvolve grande compaixão por 
eles. Também compreende que possuir tais qualidades lhe permite praticar 
o Dharma sagrado para realmente ajudá-los. Depois de contemplar cada 
qualidade, conclua: “Este corpo humano é extremamente precioso; não há 
tempo a desperdiçar. Tenho que realizar a bodhicitta.”

Para tornar a experiência do perfeito renascimento humano ainda mais 
profunda, é preciso passar de uma meditação analítica sobre determinada 
liberdade ou riqueza para uma meditação estabilizadora focada unicamente 
nela. Cedo ou tarde, surgirá um momento em que, ao analisar um tema, 
você sentirá algo profundo em relação a ele. Quando isso acontecer, ao invés 
de seguir para a próxima etapa da análise, faça uma meditação fixa naquele 
ponto, pensando reiteradamente: “Isto é tão precioso, isto é tão precioso, 
isto é tão precioso...” Você pode continuar repetindo essa frase ou recitar 
o mantra enquanto faz a meditação estabilizadora sobre a preciosidade 
do perfeito renascimento humano. Com a mente focada nisso, recite uma 
mala ou meia mala de mantras. Essa prática é muito eficaz. Ao fazer medi-
tação analítica seguida de um curto período de meditação estabilizadora, 
sua compreensão acerca da preciosidade do perfeito renascimento humano 
torna-se mais firme e estável.

Quer você esteja em retiro ou meditando sobre o perfeito renascimento 
humano como parte da sua prática diária, é muito benéfico levar o que foi 
realizado na almofada de meditação para o mundo exterior. Se você medi-
tou sobre a liberdade de não ter nascido com um animal, sempre que vir um, 
pense no quão desafortunado ele é por ser incapaz de compreender uma 
só palavra do Dharma. Se meditou acerca de uma das liberdades ou rique-



Apêndice 1Meditação sobre o perfeito renascimento humano    189

zas relacionadas aos humanos, quando vir pessoas na rua, pense em como 
pouquíssimas delas dispõem das condições necessárias para ouvir e aceitar 
o Dharma.

A maior parte do que você lê em jornais e revistas ou vê na televisão é 
um comercial do perfeito renascimento humano. Ler as notícias com essa 
atitude é muito útil. O que quer que aconteça no mundo, você é capaz de 
enxergar a falta de liberdade das pessoas e o sofrimento decorrente disso, 
compreendendo o quão afortunado você é por não estar naquela situação. 
Tudo ao seu redor transforma-se em um ensinamento poderoso sobre o 
perfeito renascimento humano, uma grande inspiração para que você tire o 
maior proveito da sua vida.

Ao reconhecer o grande valor desta vida, você sente uma alegria inacredi-
tável em protegê-la e não a desperdiçar. Este corpo humano precioso é a 
base para toda a sua prática do Dharma e, sem ele, é impossível seguir o 
caminho verdadeiro. Foi com base no perfeito renascimento humano que 
grandes iogues, como Milarepa, alcançaram a iluminação.

Não se apresse na sua meditação sobre o perfeito renascimento humano. 
Não se trata de um “fast food” a ser engolido sem pensar, mas de uma refeição 
maravilhosa a ser preparada e saboreada lentamente. Assim como na gastro-
nomia, a meditação demanda tempo. É preciso compreender cada ponto 
com clareza, identificando o que ainda falta e necessita de desenvolvimento. 
Saboreie cada um desses pontos e tente compreendê-los integralmente.

Meditação sobre os pontos específicos das oito liberdades e das dez riquezas
O propósito de meditar separadamente sobre cada uma das oito liberdades 
e dez riquezas é convencer-se de que é impossível praticar o Dharma em 
qualquer outro reino além do humano, e de que, mesmo como ser humano, 
não há quase nenhuma possibilidade de praticá-lo a menos que não se viva 
em um país irreligioso, não tenha visões errôneas e assim por diante. Logo, 
conclui-se que a única chance de praticar o Dharma é possuindo exata-
mente o conjunto de condições que você possui neste momento. 

Se essa meditação for realizada de maneira eficaz, você verá que existe 
apenas um caminho para a felicidade verdadeira. Embora todos os seres, em 
todos os lugares, tentem buscar a felicidade e evitar o sofrimento, a maio-
ria acredita que a felicidade se encontra em coisas externas. A substituição 
dessa delusão pela crença convicta de que apenas a prática do Dharma traz 
felicidade requer meditação profunda e reiterada sobre temas como o per-
feito renascimento humano.



190    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

Você pode realizar cada meditação da maneira que preferir: de forma 
mais elaborada ou mais simples. Tudo depende do que for mais eficaz para 
a sua mente e da sua disponibilidade de tempo.

A meditação sobre cada uma das liberdades e riquezas segue o mesmo for-
mato. Por exemplo, na primeira meditação – a liberdade de não ter nascido 
como um ser dos infernos –, percorra as descrições detalhadas de cada um 
dos infernos quentes, frios, adjacentes e ocasionais apresentadas nos textos 
do lamrim. Você pode fazer essa contemplação em uma ou mais sessões. O 
objetivo é sentir verdadeiramente o quão insuportável é aquele sofrimento 
e como, no inferno, é impossível praticar o Dharma. Sinta uma alegria pro-
funda por não ter que sofrer como um ser dos infernos: “Como sou afortu-
nado, como tenho sorte de não ter nascido como um ser dos infernos.” Em 
seguida, reflita sobre como estar livre dos renascimentos infernais e possuir 
este perfeito renascimento humano lhe permite praticar o Dharma integral-
mente e alcançar os três grandes propósitos: um renascimento futuro feliz, a 
liberação ou a iluminação. Por fim, comprometa-se a jamais desperdiçar um 
só instante deste perfeito renascimento humano, e a utilizá-lo para alcançar 
a iluminação plena com o objetivo de libertar todos os gentis seres sencien-
tes mães dos sofrimentos insuportáveis em que estão aprisionados.

Portanto, cada meditação contempla estes quatro elementos:

▶	 refletir sobre o sofrimento e a falta de liberdade daquela condição e 
como seria impossível praticar o Dharma se você estivesse nela;

▶	 refletir sobre o fato de estar livre daquela situação neste momento e 
alegrar-se por poder praticar o Dharma como resultado;

▶	 refletir sobre como essa liberdade lhe permite alcançar os três 
grandes propósitos; e

▶	 comprometer-se a nunca mais desperdiçar um só momento deste 
perfeito renascimento humano.

Quanto às riquezas, ao invés de sentir alegria por estar livre de uma condição 
desfavorável, sinta-se afortunado por ter recebido essa qualidade maravi- 
lhosa. Pense também sobre como aqueles que não a receberam são inca-
pazes de praticar o Dharma integralmente. Medite sobre cada liberdade e 
cada riqueza dessa maneira e avalie o quanto elas são significativas e difíceis 
de encontrar novamente. Além disso, contemple o fato de que a situação 
em que você se encontra agora não durará. Esta vida é muito breve e pode 
acabar a qualquer momento – até mesmo hoje, ou mesmo durante esta ses-



Apêndice 1Meditação sobre o perfeito renascimento humano    191

são meditativa. Ao analisar cada liberdade e cada riqueza desse modo, você 
compreende a preciosidade inacreditável dessas dezoito qualidades.

Concluída a meditação analítica sobre cada uma das liberdades e rique-
zas como descrito, reflita sobre como é dificílimo reunir simultaneamente 
todos os dezoito atributos do perfeito renascimento humano. Consciente 
de que você os possui agora, valorize a preciosidade deste renascimento e 
alegre-se do fundo do seu coração. 

Como expliquei, se durante a análise surgir um sentimento intenso em 
relação a um dos pontos, pare e faça meditação estabilizadora nesse senti-
mento, tornando-o ainda mais intenso, profundo e estável. Aqui, você pode 
repetir continuamente: “Isto é tão precioso, isto é tão precioso, isto é tão 
precioso...”

Se treinar sua mente assim, o pensamento de que seu corpo humano per-
feito é extremamente precioso surgirá sem esforço, inclusive nos intervalos 
entre as sessões – da mesma maneira que pensamentos de fome ou apego 
surgem de forma espontânea. À medida que a sua compreensão da precio-
sidade do perfeito renascimento humano se expandir, você interromperá, 
automaticamente, as ações insignificantes, inclusive nos intervalos.

A liberdade de não ter nascido como um ser dos infernos

Pense: “Desde tempos sem princípio, estive aprisionado no samsara, pas-
sando de um estado ao outro, na maior parte do tempo nos três reinos infe-
riores. Porém, desta vez, obtive um renascimento humano perfeito, que me 
oferece todas as condições para praticar o Dharma. Em minhas vidas passa-
das nos reinos inferiores, renasci majoritariamente nos infernos.”

Reflita sobre o sofrimento dos reinos infernais; traga à mente os diversos 
infernos com algum detalhe. Se estiver em retiro, você pode se concentrar 
em um único inferno por sessão, ou contemplar todos os infernos quen-
tes em uma sessão, os frios na seguinte e assim por diante. Contudo, não 
medite sobre os seres dos infernos como se estivesse assistindo à televisão. 
Coloque-se na pele de cada um deles e tente vivenciar como seria, o que eles 
realmente experimentam, como seria se aquele ser fosse você.

Considere quão insuportável é quando uma fagulha de fogueira ou um 
incenso aceso toca sua pele por apenas um segundo. A dor é tão intensa que 
domina a sua mente e tudo o que você deseja é afastá-la, acabar com aquele 



192    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

sofrimento. Nesse momento, você não tem qualquer pensamento sobre o 
Dharma, nenhuma compaixão pelos outros, nenhuma compreensão de 
absolutamente nada, apenas um desejo cego de livrar-se da dor.

Agora, pense que, se você nascesse em qualquer um dos infernos quentes, 
o sofrimento seria bilhões de vezes pior do que uma fagulha na pele – não 
apenas em termos de intensidade da dor, mas na extensão dela, pois abar-
caria todo o seu corpo e duraria éons. Se você sofresse dessa maneira, é óbvio 
que não seria capaz de praticar o Dharma. Pense em como seria estar preso 
em uma casa de ferro consumida por chamas mais quentes do que o fogo 
no final deste sistema de mundo. Imagine-se nascendo em um caldeirão de 
água escaldante. Pense no horror. Você não conseguiria ter qualquer pensa-
mento racional; sua mente estaria tomada pelo sofrimento. 

Analise os infernos frios, adjacentes e ocasionais da mesma forma.

Em seguida, reconheça que, embora a vasta maioria dos seres sencientes 
esteja nessa situação, você não está. Além disso, você possui um renasci-
mento humano perfeito, o mais raro de todos. Alegre-se: “Como tenho 
sorte, como sou afortunado.” Reflita sobre as causas de renascer nos infer-
nos – ódio e ignorância – e comprometa-se a jamais criá-las novamente, 
nem por um instante.

Considere que a liberdade de não ter nascido como um ser infernal lhe ofe-
rece a oportunidade de praticar o Dharma e tornar o seu perfeito renasci-
mento humano plenamente significativo de três maneiras: criando a causa 
de um renascimento afortunado; alcançando a liberação e a iluminação; e 
transformando cada momento desta vida em algo significativo.87 Logo, essa 
liberdade é altamente valiosa de modo geral, mas é especialmente significa-
tiva porque, por meio dela, você pode alcançar a iluminação para o bene-
fício de todos os seres sencientes. Contudo, essa vida repleta de significado 
pode chegar ao fim a qualquer momento. A morte é certa, mas quando 
ocorrerá é totalmente incerto.

Conclua a meditação com a firme determinação de nunca desperdiçar 

87  As oito condições inoportunas são o contrário das oito liberdades, portanto nascer como 
um ser dos infernos, um fantasma faminto e assim por diante.



Apêndice 1Meditação sobre o perfeito renascimento humano    193

um único segundo deste perfeito renascimento humano, mas de usar cada 
instante para realizar o grande potencial desta vida, cultivando a bodhicitta 
e alcançando a iluminação.

A liberdade de não ter nascido como um fantasma faminto

Assim como em cada meditação subsequente, comece esta pensando: 
“Desde tempos sem princípio, estive aprisionado no samsara, passando de 
um estado ao outro, na maior parte do tempo nos três reinos inferiores. 
Porém, desta vez, obtive um renascimento humano perfeito, que me oferece 
todas as condições para praticar o Dharma. Em minhas vidas passadas nos 
reinos inferiores, nasci majoritariamente nos infernos e, quando isso não 
aconteceu, renasci sobretudo como um fantasma faminto.”

Reflita sobre a liberdade de não ter nascido como um fantasma faminto, 
revisando o que aprendeu sobre a condição deles. Pense nos diferentes tipos 
de fantasmas famintos e em como seus sofrimentos principais são a fome e 
a sede terríveis; como passam centenas de anos sem conseguir uma migalha 
sequer de comida – nem mesmo um pouco de ranho seco – ou uma gota de 
água pútrida. Novamente, não faça isso como um observador; visualize-se 
como um fantasma faminto e tente simular essa experiência.

Pense em como você sempre espera ter comida e bebida suficientes e, mais 
do que isso, que elas sempre sejam saborosas e nutritivas. Você mal supor-
taria ficar dois dias sem comer. Pense em uma situação em que você sentiu 
fome de verdade (caso isso realmente tenha acontecido) e em como o pensa-
mento de comida dominou completamente a sua mente. Não havia espaço 
para mais nada; você teria feito qualquer coisa para obtê-la. Houve alguma 
possibilidade de pensar no Dharma? Com certeza não. O Dharma deve ter 
sido a última coisa na sua mente. Pense sobre isso e reconheça como uma 
necessidade tão básica afasta todos os outros pensamentos.

Considere como o sofrimento de um fantasma faminto é bilhões de vezes 
pior do que a pior fome que você possa imaginar, e que a sua chance de 
encontrar comida é praticamente nula. Visualize-os vagando por aí, deses-
perados. É evidente que eles não podem praticar moralidade ou generosi-
dade; eles literalmente matariam por uma migalha de comida. Como isso 



194    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

é terrível. Medite também sobre os diversos obstáculos externos e internos 
que enfrentam na busca por comida e bebida.

Depois, pense que, embora haja muito mais fantasmas famintos do que 
animais ou humanos, nesta vida você não é um deles. Você tem comida 
e bebida suficientes, além do luxo de não ocupar todo o seu tempo pen-
sando em como obtê-las. Mesmo entre os humanos isso é um privilégio. 
Além disso, você possui um renascimento humano perfeito, o mais raro de 
todos. Alegre-se: “Como tenho sorte, como sou afortunado.” Reflita sobre 
as causas que levam ao nascimento no reino dos fantasmas famintos, como 
o apego e a ignorância, e comprometa-se a nunca mais criá-las, nem por um 
segundo.

Pense que não ter nascido como um fantasma faminto lhe proporciona a 
liberdade de praticar o Dharma e realizar as três maneiras pelas quais um 
perfeito renascimento humano é tão significativo – logo, essa liberdade é 
muito valiosa. Porém, esta vida extremamente significativa pode acabar a 
qualquer momento.

Comprometa-se a nunca desperdiçar um único segundo deste perfeito 
renascimento humano, mas a usar cada instante para realizar o grande 
potencial desta vida, cultivando a bodhicitta e alcançando a iluminação.

A liberdade de não ter nascido como um animal

Da mesma forma que nas meditações anteriores, comece esta sobre a liber-
dade de não ter nascido como um animal com o pensamento: “Desde tem-
pos sem princípio, estive aprisionado no samsara, passando de um estado 
ao outro, na maior parte do tempo nos três reinos inferiores. Porém, desta 
vez, obtive um renascimento humano perfeito, que me oferece todas as 
condições para praticar o Dharma. Em minhas vidas passadas nos reinos 
inferiores, nasci majoritariamente nos infernos; quando isso não aconte-
ceu, renasci como um fantasma faminto; e, quando não estive em nenhum 
desses dois reinos, nasci como um animal.”

Reflita sobre a situação dos seres do reino animal visíveis para você: 
mamíferos, répteis, pássaros, peixes, insetos, vermes. Embora alguns, como 
os animais de estimação, sejam mimados, a vasta maioria encara sofrimen-



Apêndice 1Meditação sobre o perfeito renascimento humano    195

tos terríveis todos os dias. Nunca há um momento de paz ou felicidade. 
Para compreender como suas vidas são dominadas por sofrimento e medo, 
dedique um tempo para se colocar no lugar dos diferentes tipos de ani-
mais – peixes, pássaros etc. – e a observar com o que eles se deparam todos 
os dias. Novamente, não os julgue por seus corpos, mas por suas mentes. 
Experimente possuir a mente de um animal.

Imagine nascer como um deles – até mesmo como o seu próprio cachorro. 
Dominado pela estupidez, você não conseguiria entender nada, a não ser 
os comandos mais básicos do seu dono. Mesmo que ele lhe explicasse o 
Dharma por séculos, você continuaria incapaz de compreendê-lo, sem 
poder recitar uma única sílaba de um mantra. Seria impossível acumular a 
quantidade mais ínfima de carma positivo. E aqui estamos falando de um 
dos animais mais favorecidos. Imagine-se como um animal selvagem ou de 
fazenda e tente viver a sua vida, observando como ele se encontra aprisio-
nado em sofrimento.

Você não nasceu no reino animal, mas como um ser humano e, além disso, 
recebeu um renascimento humano perfeito com as oito liberdades e dez 
riquezas. Alegre-se: “Como tenho sorte, como sou afortunado.” Reflita 
sobre as causas que levam ao renascimento no reino animal, como ignorân-
cia e estupidez, e comprometa-se a nunca mais criá-las, nem por um instante.

Reflita sobre como, diferentemente de um pobre animal, nossa vida é incri- 
velmente preciosa e cada momento repleto de significado. Comprometa-se 
a jamais desperdiçar um só segundo. Resolva fazer tudo o que for possível 
para realizar a bodhicitta e alcançar a iluminação.

A liberdade de não ter nascido como um deus de longa vida

Pense: “Desde tempos sem princípio, estive aprisionado no samsara, pas-
sando de um estado ao outro, na maior parte do tempo nos três reinos infe-
riores. Porém, desta vez, obtive um renascimento humano perfeito, que 
me oferece todas as condições para praticar o Dharma. Em quase todas as 
minhas vidas passadas, renasci nos reinos inferiores, mas, mesmo quando 
nasci nos superiores, foi majoritariamente como um deus longevo.”

Reflita sobre os diversos tipos de deuses nos reinos do desejo, da forma e sem 



196    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

forma. Pense no estado onírico em que vivem os deuses nos reinos da forma 
e sem forma e nos prazeres incalculáveis desfrutados pelos deuses do reino 
do desejo. Observe como, para todos eles, é impossível praticar o Dharma.

Relembre um momento em que você esteve sob o domínio do apego e sua 
mente foi totalmente tomada pelo desejo – por uma posse, um amigo, por 
sucesso nos estudos ou nos negócios. Havia espaço para qualquer outra 
coisa, como compaixão? Assim como os deuses longevos não têm a menor 
chance de praticar o Dharma, seres humanos controlados pelo pensamento 
dos oito dharmas mundanos também não.

Observe que, embora ainda não tenha superado o apego, você consegue 
compreender suas enormes desvantagens e, por isso, tem a opção de não o 
seguir. Alegre-se: “Como tenho sorte, como sou afortunado.” Reflita sobre 
as causas para renascer como um deus e comprometa-se a nunca mais criá-
las, nem por um segundo.

Pense que a liberdade de não ter nascido como um deus lhe oferece a possi-
bilidade de praticar o Dharma e tornar este renascimento humano perfeito 
altamente significativo nos três modos.

Comprometa-se a nunca desperdiçar um único segundo deste renasci-
mento humano perfeito, mas a usá-lo para realizar a bodhicitta e alcançar 
a iluminação.

A liberdade de não ter nascido quando um buda não descendeu

Pense: “Desde tempos sem princípio, estive aprisionado no samsara, pas-
sando de um estado ao outro, na maior parte do tempo nos três reinos infe-
riores. Porém, desta vez, obtive um renascimento humano perfeito, que 
me oferece todas as condições para praticar o Dharma. Em quase todas as 
minhas vidas passadas, renasci nos reinos inferiores, mas, mesmo quando 
nasci nos superiores, foi majoritariamente como um deus longevo; e, 
mesmo quando consegui um renascimento humano, na maior parte das 
vezes foi durante períodos obscuros, nos quais os ensinamentos do Buda 
não existiam.” 

Agora, no entanto, os ensinamentos do Buda existem. Embora o Guru 



Apêndice 1Meditação sobre o perfeito renascimento humano    197

Buda Shakyamuni tenha morrido, a linhagem dos seus ensinamentos per-
manece viva na figura de professores altamente realizados, e a transmissão 
do seu Dharma sagrado continua pura e imaculada.

Imagine se não fosse assim. Em certas épocas, os ensinamentos do Buda 
desaparecem por completo e há apenas uma escuridão absoluta, sem qual-
quer resquício da luz do Dharma. Esses são os chamados períodos obscuros. 
Mesmo que você tenha nascido como humano, devido ao carma, renasceu 
em um desses períodos nos quais a luz do Dharma não existia. Imagine um 
mundo envolto pela escuridão da ignorância, onde a luz do Dharma não 
brilha. Nascido em uma época como essa, você não teria a menor chance de 
compreender o que é virtude, que dirá criá-la.

Alegre-se: “Como tenho sorte, como sou afortunado por ter nascido em 
um tempo em que um buda descendeu.” Reflita sobre como estamos nos 
aproximando do fim do período dos ensinamentos do Buda e como, em 
breve, ingressaremos em outro período obscuro. Por isso, sinta a urgência 
de fazer tudo ao seu alcance para realizar o Dharma em seu coração o mais 
rápido possível.

Pense em como você pode morrer a qualquer momento, mas não faz ideia 
do que o espera depois. Será que contará novamente com esta preciosa 
oportunidade na próxima vida? Comprometa-se a dedicar todos os seus 
momentos ao desenvolvimento da bodhicitta, com o objetivo de alcançar a 
iluminação para o benefício de todos os seres sencientes.

A liberdade de não ter nascido como um bárbaro

Pense: “Desde tempos sem princípio, estive aprisionado no samsara, pas-
sando de um estado ao outro, na maior parte do tempo nos três reinos infe-
riores. Porém, desta vez, obtive um renascimento humano perfeito, que 
me oferece todas as condições para praticar o Dharma. Em quase todas 
as minhas vidas passadas, nasci nos reinos inferiores, mas, mesmo quando 
renasci nos superiores, foi majoritariamente como um deus longevo. Mesmo 
quando consegui um renascimento humano, na maior parte das vezes foi 
durante um período obscuro em que os ensinamentos do Buda não exis-
tiam; e, quando não nasci em um desses períodos, grande parte das vezes 
renasci como um bárbaro.”



198    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

Pense nos lugares onde o Dharma não existe, onde seus habitantes não o 
compreendem de maneira alguma, onde a religião é reprimida ou vista 
como superstição. Reflita sobre como essas pessoas buscam incessante-
mente a felicidade nos lugares errados, regidas pelo apego aos prazeres mun-
danos. Elas não entendem o Dharma e não desejam praticá-lo.

Imagine que, se você estivesse nessa situação, seria totalmente incapaz de 
criar as causas da felicidade e permaneceria para sempre preso ao sofri-
mento. Como isso seria terrível. Mas você não está nessa situação; você pos-
sui a liberdade que lhe permite compreender e apreciar o Dharma.

Alegre-se: “Como tenho sorte, como sou afortunado.” Reflita sobre as cau-
sas que levam ao renascimento como um bárbaro e comprometa-se a nunca 
mais criá-las. Livre desse estado, você pode praticar o Dharma e realizar os 
três grandes propósitos de um perfeito renascimento humano. Conclua a 
meditação com a determinação de usar todos os momentos desta vida para 
o desenvolvimento da bodhicitta e a conquista da iluminação.

A liberdade de não ter nascido como um tolo

Pense: “Desde tempos sem princípio, estive aprisionado no samsara, pas-
sando de um estado ao outro, na maior parte do tempo nos três reinos infe-
riores. Porém, desta vez, obtive um renascimento humano perfeito, que 
me oferece todas as condições para praticar o Dharma. Em quase todas 
as minhas vidas passadas, nasci nos reinos inferiores, mas, mesmo quando 
renasci nos superiores, foi majoritariamente como um deus longevo. Mesmo 
quando alcancei um renascimento humano, na maior parte das vezes foi 
durante um período obscuro em que os ensinamentos do Buda não exis-
tiam. Quando não nasci em um desses períodos, grande parte das vezes 
nasci como um bárbaro e, quando não, renasci sobretudo surdo ou tolo.” 

Muitas pessoas com deficiências intelectuais têm capacidade mental sufi-
ciente para sobreviver, mas não muito além disso. Logo, elas certamente 
não são capazes de compreender ou praticar o Dharma. Mesmo que rece-
bam alguma explicação, elas não conseguem sequer entender as palavras, 
que dirá o significado profundo delas. Como é terrível encontrar-se nessa 
situação.



Apêndice 1Meditação sobre o perfeito renascimento humano    199

Alegre-se: “Como tenho sorte, como sou afortunado por ser capaz de com-
preender e praticar o Dharma.” Reflita sobre a causa de renascer como um 
tolo – a ignorância – e comprometa-se a nunca mais criá-la, nem por um 
segundo. Pense que, ao possuir esta liberdade, você pode realizar os três 
grandes propósitos deste perfeito renascimento humano, tornando todos os 
momentos plenamente significativos. Comprometa-se a nunca desperdiçar 
um único instante deste perfeito renascimento humano, mas a usá-lo para 
desenvolver a bodhicitta e alcançar a iluminação.

A liberdade de não ter nascido como um herege

Pense: “Desde tempos sem princípio, estive aprisionado no samsara, pas-
sando de um estado ao outro, na maior parte do tempo nos três reinos infe-
riores. Porém, desta vez, obtive um renascimento humano perfeito, que 
me oferece todas as condições para praticar o Dharma. Em quase todas 
as minhas vidas passadas, nasci nos reinos inferiores, mas, mesmo quando 
renasci nos superiores, foi majoritariamente como um deus longevo. 
Mesmo quando consegui um renascimento humano, na maior parte das 
vezes foi durante um período obscuro em que os ensinamentos do Buda não 
existiam; e, quando não nasci em um desses períodos, nem como bárbaro, 
renasci surdo ou tolo; e, quando não renasci em nenhuma dessas condições, 
nasci como um herege.” 

Lembre-se de que ser herege significa manter visões errôneas, contrárias à 
realidade, como crenças equivocadas de que carma, reencarnação etc. não 
existem. Imagine como seria estar preso a essas visões errôneas, acreditando 
que não há causa e efeito, nenhuma vida após esta, que o Buda nunca exis-
tiu e seus ensinamentos são, portanto, falsos. Sem uma ideia de natureza 
absoluta, o que impediria essa pessoa de cair no niilismo? Não só a prática 
do Dharma é impossível, como também são mínimas as chances de fazer 
algo valioso.

Você não está preso às visões errôneas. Alegre-se: “Como tenho sorte, como 
sou afortunado.” Reflita sobre a causa principal de nascer como um herege 
– a ignorância – e comprometa-se a nunca mais criá-la. Pense no quão ple-
namente significativo é este perfeito renascimento humano com a liberdade 
de não manter visões errôneas, mas lembre-se de que ele pode acabar a qual-



200    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

quer momento. Não é possível afirmar se, na próxima vida, você será ou não 
um herege.

Comprometa-se a fazer o possível para obter outro corpo humano precioso 
na próxima vida. Adote uma determinação firme de usar todos os momen-
tos remanescentes desta vida para desenvolver a bodhicitta e alcançar a 
iluminação.

Ao final desta meditação – ou desta série de meditações –, reflita sobre 
todas as oito liberdades que você possui e regozije-se com o quão fantástica 
é esta oportunidade preciosa. A qualquer momento, você pode criar as cau-
sas para renascer como um ser dos infernos, um fantasma faminto, um ani-
mal ou um deus longevo. A qualquer momento, você pode criar as causas 
para renascer novamente como um ser humano, porém em um país irreli-
gioso, com visões errôneas ou com problemas mentais tão severos que qual-
quer compreensão seria impossível. A qualquer momento, você pode criar 
as causas para renascer em uma época em que os ensinamentos do Buda não 
existem.

Como é fantástico que, ao invés de ter nascido em qualquer um desses oito 
estados, você tenha renascido com todas essas liberdades inacreditáveis. No 
entanto, reconheça o quão fácil é criar as causas para esses estados desafor-
tunados e comprometa-se a nunca mais fazê-lo, gerando apenas as causas 
para outro renascimento humano perfeito.

Meditação sobre as dez riquezas

Meditar sobre as dez riquezas é semelhante à meditação sobre as oito liber-
dades, com a diferença de que, aqui, não refletimos sobre as condições 
indesejáveis das quais estamos livres, mas sobre as condições desejáveis que 
recebemos. São cinco riquezas pessoais e cinco relacionadas aos outros.

Pense: “Desde tempos sem princípio, tenho renascido no samsara, quase 
sempre nos reinos não humanos. Porém, desta vez, possuo a grande riqueza 
de ter nascido como ser humano, o que me oferece todas as oportunidades 
de praticar o Dharma.” Medite sobre as enormes vantagens de ter nascido 
humano e, do fundo do coração, alegre-se com sua boa fortuna.



Apêndice 1Meditação sobre o perfeito renascimento humano    201

Pense: “Durante incontáveis vidas, renasci como ser humano, mas não em 
um país religioso. Porém, desta vez, possuo a extraordinária riqueza de ter 
renascido como humano em um país religioso, o que me oferece todas as 
oportunidades de praticar o Dharma.” Medite sobre as enormes vantagens 
de ter nascido humano em um país religioso e, do fundo do coração, alegre-
se com sua boa fortuna.

Pense: “Durante incontáveis vidas, renasci como ser humano em um país 
religioso, mas não com órgãos perfeitos. Porém, desta vez, possuo a riqueza 
maravilhosa de ter nascido como ser humano, com órgãos perfeitos e em 
um país religioso, o que me oferece todas as oportunidades de praticar o 
Dharma.” Medite sobre as enormes vantagens de ter nascido humano com 
órgãos perfeitos em um país religioso e, do fundo do coração, alegre-se com 
sua boa fortuna.

Pense: “Durante incontáveis vidas, renasci como ser humano, com órgãos 
perfeitos e em um país religioso, mas fui prejudicado por ter cometido uma 
das cinco negatividades imediatas. Porém, desta vez, possuo a extraordinária 
riqueza de ter nascido como um ser humano, com órgãos perfeitos, em um 
país religioso e sem ter cometido qualquer uma das cinco negatividades 
imediatas, o que me oferece todas as oportunidades de praticar o Dharma.” 
Medite sobre as enormes vantagens de ter nascido humano, com órgãos 
perfeitos, em um país religioso e sem ter cometido nenhuma dessas nega-
tividades e, do fundo do coração, alegre-se com sua boa fortuna.

Pense: “Durante incontáveis vidas, renasci como ser humano, com órgãos 
perfeitos, em um país religioso e sem ter cometido uma das cinco negativi-
dades imediatas, mas não tive devoção aos ensinamentos. Porém, desta vez, 
possuo a riqueza maravilhosa de ter nascido como um ser humano, com 
órgãos perfeitos, em um país religioso, sem ter cometido qualquer uma das 
cinco negatividades imediatas e com grande devoção aos ensinamentos, 
o que me oferece todas as oportunidades de praticar o Dharma.” Medite 
sobre as enormes vantagens de ter nascido humano com todas essas riquezas 
e, do fundo do coração, alegre-se com sua boa fortuna.

Pense: “Durante incontáveis vidas, renasci como ser humano, com órgãos 
perfeitos, em um país religioso, sem ter cometido uma das cinco negativi-
dades imediatas e com firme devoção aos ensinamentos, mas não em uma 



202    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

época em que um buda descendeu. Porém, desta vez, possuo a extraordinária 
riqueza de ter nascido como um ser humano, com órgãos perfeitos, em um 
país religioso, sem ter cometido qualquer uma das cinco negatividades ime-
diatas, com firme devoção aos ensinamentos e em um período em que um 
buda descendeu, o que me oferece todas as oportunidades de praticar o 
Dharma.” Medite sobre as enormes vantagens de ter nascido humano com 
todas essas riquezas e, do fundo do coração, alegre-se com sua boa fortuna.

Pense: “Durante incontáveis vidas, renasci como ser humano, com órgãos 
perfeitos, em um país religioso, sem ter cometido uma das cinco negativi-
dades imediatas, com firme devoção aos ensinamentos e em uma época em 
que um buda descendeu, mas antes dos ensinamentos terem sido revelados. 
Porém, desta vez, possuo a extraordinária riqueza de ter nascido como um 
ser humano, com órgãos perfeitos, em um país religioso, sem ter cometido 
qualquer uma das cinco negatividades imediatas, com firme devoção aos 
ensinamentos, em um período em que um buda descendeu e revelou 
os ensinamentos, o que me oferece todas as oportunidades de praticar o 
Dharma.” Medite sobre as enormes vantagens de ter nascido humano com 
todas essas riquezas e, do fundo do coração, alegre-se com sua boa fortuna.

Pense: “Durante incontáveis vidas, renasci como ser humano, com órgãos 
perfeitos, em um país religioso, sem ter cometido uma das cinco negativi-
dades imediatas, com firme devoção aos ensinamentos, em uma época em 
que um buda descendeu e revelou os ensinamentos, mas não os ensinamen-
tos completos. Porém, desta vez, possuo a extraordinária riqueza de ter nas-
cido como um ser humano, com órgãos perfeitos, em um país religioso, sem 
ter cometido qualquer uma das cinco negatividades imediatas, com firme 
devoção aos ensinamentos, em uma época em que um buda descendeu, rev-
elou os ensinamentos e eles permanecem disponíveis integralmente, o que 
me oferece todas as oportunidades de praticar o Dharma.” Medite sobre as 
enormes vantagens de ter nascido humano com todas essas riquezas e, do 
fundo do coração, alegre-se com sua boa fortuna.

Pense: “Durante incontáveis vidas, renasci como ser humano, com órgãos 
perfeitos, em um país religioso, sem ter cometido uma das cinco negativi- 
dades imediatas, com firme devoção aos ensinamentos, em uma época 
em que um buda descendeu, revelou os ensinamentos e eles estavam dis-
poníveis por completo, mas ninguém os seguia. Porém, desta vez, possuo 



Apêndice 1Meditação sobre o perfeito renascimento humano    203

a extraordinária riqueza de ter nascido como um ser humano, com órgãos 
perfeitos, em um país religioso, sem ter cometido qualquer uma das cinco 
negatividades imediatas, com firme devoção aos ensinamentos, em uma 
época em que um buda descendeu, revelou os ensinamentos, eles permane-
cem disponíveis integralmente e são seguidos, o que me oferece todas as 
oportunidades de praticar o Dharma.” Medite sobre as enormes vantagens 
de ter nascido humano com todas essas riquezas e, do fundo do coração, 
alegre-se com sua boa fortuna.

Pense: “Durante incontáveis vidas, renasci como ser humano, com órgãos 
perfeitos, em um país religioso, sem ter cometido uma das cinco negativi-
dades imediatas, com firme devoção aos ensinamentos, em uma época em 
que um buda descendeu, revelou os ensinamentos, eles estavam disponíveis 
por completo e eram seguidos, mas não recebi a ajuda de benfeitores gen-
tis ou de um guru compassivo. Porém, desta vez, possuo a extraordinária 
riqueza de ter nascido como um ser humano, com órgãos perfeitos, em um 
país religioso, sem ter cometido qualquer uma das cinco negatividades ime-
diatas, com firme devoção aos ensinamentos, em uma época em que um 
buda descendeu, revelou os ensinamentos, eles permanecem disponíveis 
integralmente, são seguidos e eu recebo a ajuda de benfeitores gentis e de 
um guru compassivo, o que me oferece todas as oportunidades de praticar o 
Dharma.” Medite sobre as enormes vantagens de ter nascido humano com 
todas essas riquezas e, do fundo do coração, alegre-se com sua boa fortuna.

Ao meditar sobre as riquezas uma a uma e desenvolvê-las gradualmente, 
você consegue perceber o quão único é um renascimento humano perfeito. 
Já é extraordinário ter um corpo humano, mas possuir um e viver em um 
país religioso é ainda mais. Mais incrível que isso é ser humano, viver em um 
país religioso e ter órgãos perfeitos, com os quais é possível praticar o Tan-
tra Ioga Superior. Possuir uma única riqueza é extremamente raro; reunir 
algumas delas é ainda mais improvável. Ter todas de uma só vez é inconce-
bivelmente raro.

Tente sentir de verdade a preciosidade de cada liberdade e de cada riqueza, 
e use esse sentimento para motivar a sua prática do Dharma. Quanto mais 
precioso você perceber o seu renascimento, maior será a felicidade na sua 
mente. Tal como um pedinte que encontra um diamante no lixo se sente 
exultante, assim também você deve se sentir com este simples pensamento: 



204    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

“Eu recebi um perfeito renascimento humano.” Nesta vida mundana e 
ordinária, repleta de fadigas e problemas, você descobriu subitamente uma 
joia inestimável. Quando isso ocorre e sua prática do Dharma se transforma 
em uma alegria incessante, é um sinal de que você está tirando o máximo 
proveito do seu perfeito renascimento humano.

Meditando sobre outros aspectos do perfeito 
renascimento humano88

Você também deve fazer meditações analíticas e estabilizadoras sobre ou- 
tros aspectos do perfeito renascimento humano, conforme os ensinamentos 
deste livro. Depois de meditar profundamente sobre as liberdades e rique-
zas e de sentir o quão raro e precioso é este renascimento, avance para con-
templar sua grande utilidade: ajudá-lo a alcançar tanto objetivos temporais 
como supremos e a tornar cada momento desta vida altamente significativo, 
até o ponto em que você não consiga suportar sequer a ideia de desperdiçar 
um único segundo dessa oportunidade incrível.

Em seguida, com o objetivo de aprofundar sua compreensão sobre a rari-
dade e o valor do perfeito renascimento humano – e a grande dificuldade 
de encontrá-lo novamente –, medite sobre a quantidade relativa de seres 
sencientes nos diversos reinos para constatar como os humanos são poucos 
e como aqueles que possuem um perfeito renascimento humano são ainda 
menos. Tente também sentir a improbabilidade desse renascimento, visu-
alizando as diferentes analogias, como a da tartaruga cega, a da terra sob a 
unha, a dos grãos de arroz grudados na vidraça, entre outras.

Siga, então, para o próximo tópico do lamrim – impermanência e morte – 
com o propósito de compreender que esta oportunidade rara e preciosa não 
durará, está acabando rapidamente e pode terminar a qualquer momento, 
inclusive hoje.89

88  Veja também o Apêndice 2, Como meditar sobre os estágios do caminho à iluminação.
89  Veja o próximo livro da série Linhagem da FPMT, Good Life, Better Death. 



Apêndice 2 
Como meditar sobre os estágios  

do caminho à iluminação90

por Pabongka Dechen Nyingpo 

[Parte da extensa descrição de Pabongka Rinpoche acerca de como meditar 
sobre todo o lamrim.]

Instruções para desenvolver realizações espiri-
tuais relacionadas aos lazeres e às fortunas

Divida cada período diário de meditação em três partes.
Durante uma delas, medite apenas no serviço ao seu professor 

espiritual;
Em outra, extraia sucessivamente as realizações dos tópicos
Que vão desde lazer e fortuna [liberdades e riquezas] até a mente pre-

ciosa da iluminação [bodhicitta];
E, na última, aplique meditação analítica à visão profunda.

Assim, ao dividir sua meditação nessas três partes,
A maneira de contemplar o serviço ao professor espiritual é como já 

expliquei anteriormente.
O modo de gerar as realizações, começando por lazer e fortuna,
É primeiro identificar a essência do lazer e da fortuna.

90  Extraído com permissão de Liberação nas nossas mãos, Parte II, Apêndice F. Veja  
LamaYeshe.com para o texto completo (em inglês).



206    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

Reflita sobre como seria se você tivesse nascido em qualquer uma das 
condições inoportunas91

E o quão afortunado é por não ter nascido nelas nesta vida.
Não considere as qualidades do lazer e da fortuna de maneira superficial 

ou distante;
Reflita repetidas vezes, aplicando meditação analítica penetrante,
De modo a impregnar-se de uma consciência profunda de que, agora, 

você possui todas elas.
Quando for tomado por uma alegria intensa, como um pedinte que 

encontra um tesouro,
Então você terá gerado a realização de identificar o lazer e a fortuna.

A seguir, passe ao tópico de reconhecer o grande valor do lazer e da 
fortuna,

E examine-o repetidamente com a análise sutil das escrituras e da razão.
Você terá realizado o grande valor do lazer e da fortuna
Quando se angustiar porque um único instante foi gasto em vão.

Depois, passe ao próximo tópico da meditação, a dificuldade de 
encontrar

Lazer e fortuna, e reflita sobre isso com meditação analítica penetrante.
Quando ficar tão aborrecido por ficar um só instante ocioso
Quanto uma pessoa que derrubou uma bolsa de pó de ouro em um rio,
Então terá realizado a dificuldade de encontrar lazer e fortuna.

91  As oito condições inoportunas são o contrário das oito liberdades, portanto nascer como 
um ser dos infernos, um fantasma faminto e assim por diante.



Glossário92

Abhidharma (sct.; tib.: chö-ngön-pa). Um dos três cestos (Tripitaka) do cânone 
budista, sendo os demais o Vinaya e o Sutra. Análise filosófica e psicológica siste-
matizada da existência, que serve de base para os sistemas budistas de doutrina e 
treinamento da mente.

agregados (sct.: skandha). A associação entre corpo e mente. Uma pessoa é com-
posta de cinco agregados: forma, sensação, discriminação, fatores composicionais 
e consciência.

amigo virtuoso (tib.: ge-wä she-nyen). Ver guru.

Amitabha (sct.; tib.: Ö-pag-me). Um dos cinco Budas Dhyani, de cor vermelha. 
Representa a sabedoria da análise e o agregado da discriminação completamente 
purificado.

amor egoísta por si mesmo. A atitude autocentrada que considera a própria felici-
dade mais importante do que a dos outros; o principal obstáculo para a realização 
da bodhicitta e, consequentemente, da iluminação.

apego (sct.: raga; tib.: dö-chag). Um pensamento perturbador que exagera as quali-
dades positivas de um objeto e deseja possuí-lo. Trata-se de um dos três venenos e 
uma das seis delusões raiz.

arhat (sct.; tib.: dra-chom-pa). Literalmente “destruidor do inimigo”. Um ser que, 
tendo eliminado carma e delusões, está completamente livre de todo sofrimento e 
de suas causas, e alcançou a liberação da existência cíclica.

arya (sct.; tib.: phag-pa). Um ser que realizou a vacuidade diretamente.

Ashoka. Imperador indiano da Dinastia Máuria (cerca de 250 a.C.), que se conver-
teu ao budismo e o espalhou pela Ásia.

92  Glossário completo em ShiwaLha.org.br.



208    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

asura (sct.). Semideus.

Atisha, Lama (982 – 1054). O renomado mestre indiano que foi ao Tibete em 1042 
para auxiliar na revitalização do budismo e estabeleceu a tradição Kadam. Seu texto 
Luz para o caminho foi o primeiro texto de lamrim.

Avalokiteshvara (sct.). Ver Chenrezig.

bardo (tib.). O estado intermediário; o estado entre a morte e o renascimento, cuja 
duração varia de um único instante até quarenta e nove dias.

bhikshu (sct.; tib.: gelong). Um monge plenamente ordenado.

bhikshuni (sct.; tib.: gelongma). Uma monja plenamente ordenada.

bhumi (sct.; tib.: sa). Literalmente “estágio” ou “nível”. Os bodhisattvas devem per-
correr dez bhumis em sua jornada à iluminação, alcançando o primeiro com a per-
cepção direta da vacuidade.

Biblioteca de Obras e Arquivos Tibetanos. Editora e instituto de pesquisa em 
Dharamsala dedicada principalmente à preservação e publicação de textos tibeta-
nos do Dharma.

bodhicitta (sct.; tib.: jang-sem). A determinação altruísta de alcançar a iluminação 
plena com o objetivo de libertar todos os seres sencientes do sofrimento e conduzi-
los à iluminação.

bodhicitta convencional. A mente altruísta que deseja alcançar a iluminação para o 
benefício de todos os seres sencientes. O termo “convencional” é usado para dis-
tingui-la da bodhicitta “suprema” – a realização da vacuidade com a motivação da 
bodhicitta.

bodhicitta de aspiração. A mente que deseja desenvolver a bodhicitta de fato, de 
engajamento.

bodhicitta de engajamento. A bodhicitta convencional, quando a mente passou do 
desejo de cultivar a bodhicitta e encontra-se ativamente engajada em seu desen-
volvimento por meio da tomada dos votos do bodhisattva e da prática das seis 
perfeições.

bodhicitta suprema. A realização da vacuidade combinada à motivação da bodhi-
citta. O termo “suprema” é usado para distingui-la da bodhicitta “convencional”.

bodhisattva (sct.; tib.: jang-chub-sem-pa). Aquele que possui bodhicitta.

bondade amorosa. O desejo de que os outros tenham felicidade e as causas da 
felicidade.



Gl oss á r i o     209

Boudhanath. Vilarejo na periferia imediata de Katmandu estabelecido ao redor da 
Estupa de Boudhanath; um famoso local de peregrinação budista.

Buda Maitreya (sct.; tib.: Jampa). “O Amável”. O próximo buda após Shakyamuni 
e o quinto dos mil budas da era do mundo atual.

Buda Shakyamuni (563 – 483 a.C.). Fundador do atual Buddhadharma. O quarto 
dos mil budas fundadores da era do mundo atual. Nasceu como príncipe do clã dos 
Shakya, no norte da Índia, e ensinou os caminhos do sutra e do tantra que condu-
zem à liberação e à iluminação plena.

Buda, o (sct.). O Buda histórico, Shakyamuni. Ver também iluminação e Buda 
Shakyamuni.

buda, um (sct.; tib.: sang-gye). Um ser plenamente iluminado. Alguém que puri-
ficou todos os obscurecimentos da mente e aperfeiçoou todas as boas qualidades.

Buddhadharma (sct.). Ver Dharma.

budeidade. O estado de ser um buda; iluminação.

Buxa Duar. Campo de refugiados em Bengala Ocidental, na Índia, onde Lama 
Zopa Rinpoche e muitos outros lamas reencarnados e monges viveram após 
fugirem do Tibete, em 1959. Foi onde Rinpoche encontrou Lama Yeshe.

Caminho do Meio. Ver Madhyamaka.

caminho gradual à iluminação. Ver lamrim.

campo de mérito ou campo de acumulação. Seres sagrados, visualizados ou reais, em 
relação aos quais se acumula mérito ao tomar refúgio, fazer oferecimentos etc. e aos 
quais se dirigem preces e pedidos com objetivos específicos.

canal (sct.: nadi; tib.: tsa). Componente do corpo vajra por meio do qual flui a ener-
gia dos ventos e das gotas. Os principais canais são o central, o direito e o esquerdo.

carma (sct.; tib.: lä). Literalmente “ação”. Refere-se às relações de causa efeito pelas 
quais ações positivas produzem felicidade e ações negativas produzem sofrimento.

carma negativo. Ver não virtude.

chakras (sct.; tib.: khor-lo). Rodas de energia; pontos focais de energia de vento 
localizados no interior do canal central. Os principais chakras estão na testa, na 
coroa da cabeça, na garganta, no coração, no umbigo e no órgão sexual.

Chandragomin. Famoso praticante indiano leigo do século VII.

Chandrakirti (sct.; tib.: Dawa Dragpa). Filósofo budista indiano do século VII, 
autor de comentários sobre a filosofia de Nagarjuna. Sua obra mais conhecida é 
Guia ao caminho do meio (Madhyamakavatara).



210    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

chang (tib.). Cerveja feita de grãos fermentados, geralmente cevada.

Chengawa Tsültrim Bar, Geshe (1033 – 1103). Um dos três discípulos principais de 
Dromtönpa.

Chenrezig (tib.; sct.: Avalokiteshvara). O Buda da Compaixão. Deidade meditativa 
masculina que incorpora a compaixão de todos os budas. Os Dalai Lamas são con-
siderados emanações dessa deidade.

chöd (tib.). Prática tântrica que visa a destruir o autoaferramento, na qual os prati-
cantes visualizam o desmembramento dos seus corpos comuns e distribuem os peda- 
ços aos espíritos e outros seres como um banquete de oferecimento.

cinco caminhos. Os caminhos ao longo dos quais os seres progridem rumo à libe- 
ração e à iluminação: os caminhos da acumulação, preparação, visão correta, medi-
tação e do não mais aprender.

cinco degenerações. Degenerações que ocorrem à medida que os seres humanos evo- 
luem durante um éon da existência. São elas: a degeneração dos pensamentos per-
turbadores, da expectativa de vida, do tempo, das visões e dos seres sencientes.

cinco negatividades imediatas (ou cinco carmas ininterruptos). Matar a mãe; matar 
o pai; matar um arhat; derramar, com malícia, o sangue de um buda; e causar 
desunião na Sangha.

compaixão (sct.: karuna; tib.: nying-je). O desejo sincero de que os seres se libertem 
do sofrimento e de suas causas.

concentração unifocada. A habilidade de se concentrar, sem esforço e pelo tempo 
desejado, em um objeto de meditação.

daka (sct.; tib.: kha-dro). Literalmente “aquele que vai [pelo] céu”; ser masculino 
com realizações tântricas dos estágios de geração ou de consumação.

dakini (sct.; tib.: kha-dro-ma). Literalmente “aquela que vai [pelo] céu”, um daka 
feminino.

Dalai Lama, Sua Santidade (1935-). Gyalwa Tenzin Gyatso. Reverenciado líder 
espiritual do povo tibetano e incansável batalhador pela paz mundial; vencedor do 
Prêmio Nobel da Paz em 1989; guru de Lama Zopa Rinpoche.

deidade (tib.: yidam). Emanação da mente iluminada, utilizada como objeto de 
meditação em práticas tântricas.

delusões (sct.: klesha; tib.: nyön-mong). Pensamentos negativos perturbadores – ou 
mentes – que são a causa do sofrimento e do carma negativo. As três delusões prin-
cipais, os três venenos, são ignorância, apego e raiva. As seis delusões principais 
incluem ainda orgulho, dúvida e visões deludidas.



Gl oss á r i o     211

Denma Lochö Rinpoche (1928 – 2014). Lama erudito da tradição Gelug e antigo 
abade do Monastério de Namgyäl. Um dos gurus de Lama Zopa Rinpoche.

deus. Ver deva.

deva (sct.; tib.: lha). Um deus que vive em um estado de grande conforto e prazer 
nos reinos do desejo, da forma e sem forma.

devoção ao guru. Prática de ver o guru como um buda e de devotar-se a ele ou a ela 
por meio de pensamento e ação.

dez não virtudes. As três não virtudes do corpo são matar, roubar e má conduta 
sexual; as quatro da fala são mentir, fala divisiva, fala ríspida e fala fútil; as três da 
mente são cobiça, malícia e visões errôneas.

dez riquezas. Juntamente com as oito liberdades, constituem as características 
definidoras de um perfeito renascimento humano: nascer como ser humano, em 
um país do Dharma, com faculdades mentais e físicas perfeitas; não ter cometido 
nenhuma das cinco negatividades imediatas; ter devoção aos ensinamentos do 
Buda; nascer quando um buda descendeu, os ensinamentos foram revelados, ainda 
existem integralmente e são praticados; e dispor das condições necessárias para 
praticar o Dharma, como a gentileza de terceiros.

Dharamsala. Cidade em Himachal Pradesh, no noroeste da Índia; residência de 
Sua Santidade o Dalai Lama e sede do Governo tibetano no exílio.

Dharma (sct.; tib.: chö). De modo geral, trata-se da prática espiritual; de modo espe-
cífico, trata-se dos ensinamentos do Buda, que protegem do sofrimento e condu-
zem à liberação e à iluminação plena.

doze feitos. Os doze feitos realizados pelo Guru Buda Shakyamuni e todos os budas: 
descida do paraíso Tushita; ingresso no útero da mãe; nascimento; treinamento nas 
artes e ciências; desfrute da vida palaciana; renúncia; prática de austeridades; ida a 
Bodhgaya; vitória sobre as forças negativas (os maras); conquista da iluminação; 
giro da roda do Dharma; e entrada no parinirvana.

Drontönpa (1005 – 1064). Dromtön Gyalwai Jungne. O discípulo de coração de 
Lama Atisha e seu intérprete principal no Tibete; fundador da tradição Kadam e 
do Monastério de Reting.

empoderamento. Ver iniciação.

Ensapa, Gyalwa (1505 – 1566). Discípulo de Chökyi Dorje; alcançou a iluminação 
em alguns poucos anos e sem muitas dificuldades.

éon (sct.: kalpa). Um período de mundo, um intervalo de tempo inconcebivelmente 
longo. A duração do universo é dividida em quatro grandes éons, os quais, por sua 
vez, subdividem-se em vinte éons menores.



212    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

espíritos. Seres geralmente invisíveis às pessoas comuns; podem pertencer aos reinos 
dos fantasmas famintos ou dos deuses e serem úteis ou nocivos.

estupa. (sct.; tib.: chör-ten). Relicário que simboliza a mente do Buda.

eternalismo. Crença na existência inerente das coisas, em contraposição ao niilismo; 
um dos dois extremos.

existência inerente. Ver existência verdadeira.

existência verdadeira. Existência real e concreta a partir de si mesma que todas 
as coisas parecem possuir; na verdade, tudo é vazio de existência verdadeira, ou 
inerente.

fantasma faminto (sct.: preta; tib.: yi-dag). Uma das seis classes de seres samsáricos; 
um dos três reinos inferiores. Os fantasmas famintos experimentam sofrimentos 
intensos de fome e sede.

fé (sct.: shraddha; tib.: dä-pa). Pode ser de três tipos: fé piedosa, ou de coração puro; 
fé lúcida ou compreensiva – a fé baseada em convicção lógica; e fé aspiracional, ou 
almejante.

gelong (tib.; sct.: bhikshu). Monge plenamente ordenado.

gelongma (tib.; sct.: bhikshuni). Monja plenamente ordenada.

Gelug (tib.). Uma das quatro tradições principais do budismo tibetano, fundada 
por Lama Tsongkhapa no início do século XV e difundida por mestres ilustres, 
como os sucessivos Dalai Lamas e Panchen Lamas.

Gelugpa (tib.). Seguidor da tradição Gelug.

Gema Tríplice. Ver Três Joias.

geshe (tib.). Literalmente “amigo espiritual”. Título conferido àqueles que comple-
taram estudos abrangentes e avaliações em universidades monásticas Gelug.

Geshe Chengawa. Ver Chengawa.

geshe Kadampa. Praticante da tradição budista que se originou no Tibete, no século 
XI, com os ensinamentos de Lama Atisha. Os geshes Kadampa eram famosos pela 
prática de transformação da mente.

Geshe Potawa. Ver Potawa, Geshe.

Geshe Rabten. Ver Rabten Rinpoche, Geshe.

gompa (tib.). Geralmente se refere ao salão principal de meditação, ou a um templo 
dentro de um monastério.

Grande tratado sobre os estágios do caminho à iluminação. Ver Lam-rim Chen-mo.



Gl oss á r i o     213

guru (sct.; tib.: lama). Literalmente “pesado”, como em “pesado com conhecimento 
do Dharma”. Um professor espiritual, um mestre.

Guru Puja (sct.; tib.: Lama Chöpa). Prática especial de guru ioga do Tantra Ioga 
Superior, composta por Panchen Losang Chökyi Gyältsen.

heresia (tib.: log-ta). Termo geral para as visões errôneas, ou distorcidas, como negar 
o carma, vidas passadas e futuras, liberação etc.; pensamentos negativos direciona-
dos ao guru. É o oposto de devoção.

Hinayana (sct.). Literalmente “Veículo Menor”. O caminho dos arhats, cujo obje-
tivo é o nirvana, ou a liberação individual do samsara. Embora não seja sinônimo, 
o termo Theravada é geralmente preferido.

ignorância (sct.: avidya; tib.: ma-rig-pa). Fator mental que obscurece a mente e a 
impede de ver como as coisas realmente existem. Há, basicamente, dois tipos: a 
ignorância do carma e a ignorância da verdade suprema. É a delusão fundamental 
da qual todas as outras surgem; um dos três venenos e uma das seis delusões raiz.

iluminação (sct.: bodhi; tib.: jang-chub). Despertar pleno; budeidade; onisciência. 
O objetivo supremo da prática budista Mahayana, alcançado quando todas as fa- 
lhas foram removidas da mente e todas as realizações desenvolvidas; um estado carac- 
terizado pela perfeição da compaixão, da sabedoria e do poder.

impermanência (tib.: mi-tag-pa). Os níveis grosseiro e sutil da transitoriedade dos 
fenômenos.

impressões. As sementes – ou potenciais – deixadas na mente por ações positivas ou 
negativas de corpo, fala e mente.

inferno (sct.: narak; tib.: nyäl-wa). Reino samsárico com os maiores sofrimentos; 
um dos três reinos inferiores. Existem oito infernos quentes, oito frios, quatro adja-
centes e diversos ocasionais.

iniciação ou empoderamento (sct.: abhisheka; tib.: wang). Transmissão da prática de 
uma determinada deidade de um mestre tântrico a um discípulo, permitindo-lhe 
cultivá-la.

ioga (sct.; tib.: näl-jor). Literalmente “colocar sob o jugo” ou “atar”. Disciplina espiri- 
tual à qual alguém se vincula com o objetivo de alcançar a iluminação.

iogue (sct.). Meditador altamente realizado.

joia que concede desejos. Joia que realiza todos os desejos de quem a possui.

Kagyü (tib.). Uma das quatro tradições do budismo tibetano, cuja origem remonta 
a grandes lamas como Marpa, Milarepa, Gampopa e os Karmapas.

Kanakamuni (sct.; tib.: Ser-thub). O segundo buda deste éon.



214    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

Kashyapa (sct.; tib.: Ö-sung). O terceiro buda deste éon.

Khunu Lama Tenzin Gyaltsen (1894 – 1977). Bodhisattva ilustre nascido no norte 
da Índia. Autor de Vast as the heavens, deep as the sea: verses in praise of bodhicitta 
(sem tradução para o português); um dos gurus de Lama Zopa Rinpoche.

Kirti Tsenshab Rinpoche (1926 – 2006). Iogue asceta, erudito e altamente realizado 
que viveu em Dharamsala, na Índia, e foi um dos gurus de Lama Zopa Rinpoche.

lama (tib.). Ver guru.

Lama Atisha. Ver Atisha, Lama.

Lama Chöpa. Ver Guru Puja.

lama da linhagem. Professor espiritual na linha de transmissão direta guru-discí-
pulo dos ensinamentos, desde o Buda até os professores atuais.

Lama Tsongkhapa. Ver Tsongkhapa, Lama.

Lama Yeshe. Ver Yeshe, Lama.

lamrim (tib.). Caminho gradual à iluminação. Apresentação dos ensinamentos 
do Buda Shakyamuni como um treinamento passo a passo para que o discípulo 
alcance a iluminação.

Lam-rim Chen-mo (tib.). O grande tratado sobre os estágios do caminho à ilumina-
ção. A obra mais importante de Lama Tsongkhapa; um comentário sobre Luz para 
o caminho, de Atisha, texto fundamental do lamrim.

Langri Tangpa Dorje Sengue, Geshe (1054- 1123). Geshe Kadampa, discípulo de 
Geshe Potowa, apelidado “cara sombria” por estar constantemente meditando 
sobre o sofrimento dos seres sencientes. Autor de Oito versos de transformação do 
pensamento.

Lawudo. Pequena área na região de Solu Khumbu, no Nepal, a cerca de três horas 
de caminhada a oeste de Namche Bazaar, logo acima de Mende. Local onde se 
encontra a caverna na qual o Lama de Lawudo meditou por mais de vinte anos e 
onde localiza-se, hoje, o Centro de Retiro de Lawudo. Lama Zopa Rinpoche é a 
reencarnação do Lama de Lawudo.

liberação (sct.: nirvana, ou moksha; tib.: nyang-dä, ou thar-pa). Estado de completa 
liberdade do samsara; objetivo do praticante que busca a própria saída do sofri-
mento (ver também Hinayana). A expressão “nirvana inferior” refere-se a esse 
estado de liberação individual, enquanto “nirvana superior” refere-se à realização 
suprema da iluminação plena da budeidade. O nirvana natural (tib.: rang-zhin 
nyang-dä) é a natureza fundamentalmente pura da realidade, na qual todas as coisas 
e eventos estão livres de qualquer existência inerente, intrínseca ou independente.



Gl oss á r i o     215

liberação individual. A liberação alcançada pelo ouvinte ou pelo conquistador soli-
tário do Theravada (Hinayana), em contraposição à iluminação alcançada pelo 
praticante Mahayana.

lo-jong. Ver transformação do pensamento.

Madhyamaka (sct.; tib.: u-ma-pa). Escola do Caminho do Meio da filosofia budista; 
sistema de análise fundado por Nagarjuna, baseado nos sutras prajnaparamita do 
Buda Shakyamuni, e considerado a apresentação suprema da sabedoria da vacui-
dade. Esta escola afirma que todos os fenômenos são originações dependentes e, 
portanto, evita os extremos equivocados da existência inerente e da não existência, 
ou eternalismo e niilismo. Possui duas divisões: Svatantrika e Prasangika. Junta-
mente com a Cittamatra, é uma das duas escolas filosóficas do Mahayana.

Mahayana (sct.). Literalmente “Grande Veículo”. O caminho dos bodhisattvas, 
aqueles que buscam a iluminação com o objetivo de iluminar todos os outros seres. 
Divide-se em Paramitayana e Vajrayana.

mala (sct.; tib.: threng-wa). Rosário utilizado para contar mantras.

mandala (sct.; tib.: kyil-khor). O ambiente purificado de uma deidade tântrica; o 
diagrama ou pintura que o representa.

mantra (sct.; tib.: ngag). Literalmente “proteção da mente”. Sílabas em sânscrito 
geralmente recitadas durante a prática de uma deidade meditativa específica, que 
incorporam as qualidades dessa deidade.

mantra secreto. Ver tantra.

meditação. Familiarização da mente com um objeto virtuoso. Divide-se em dois 
tipos principais: meditação analítica e estabilizadora.

mente (sct.: citta; tib.: sem). Sinônimo de consciência. Definida como “clara e 
cognoscente”; uma entidade sem forma com a capacidade de perceber os objetos.

mente onisciente. Ver iluminação.

mérito (sct.: punya; tib.: sö-nam). Energia positiva acumulada na mente como resul-
tado de ações virtuosas de corpo, fala e mente. A causa principal da felicidade.

método. Todos os aspectos do caminho à iluminação, à exceção dos relacionados à 
vacuidade; associado sobretudo ao desenvolvimento de bondade amorosa, com-
paixão e bodhicitta.

Milarepa (1040 – 1123). Grande iogue e poeta tibetano, famoso por sua relação 
impecável com seu guru, Marpa, por seu ascetismo e por suas canções de realização. 
Fundador da tradição Kagyü.



216    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

Monastério de Kopan. Monastério próximo a Boudhanath, no vale de Katmandu, 
Nepal, fundado por Lama Yeshe e Lama Zopa Rinpoche.

Monastério de Sera. Um dos três grandes monastérios Gelug, localizado próximo 
a Lhasa; fundado no início do século XV por Jamchen Chöje (1354 – 1435), dis-
cípulo de Lama Tsongkhapa, e posteriormente restabelecido no exílio no sul da 
Índia. Possui dois colégios: Sera Je – ao qual Lama Zopa Rinpoche esteve ligado 
– e Sera Me.

Monte Meru. Centro mítico do universo na cosmologia budista.

mudra (sct.). Literalmente “selo”. Gestos simbólicos realizados com as mãos, utiliza-
dos nas imagens de budas e deidades ou em rituais tântricos.

nadis (sct.). Canais de energia que atravessam o corpo levando o vento, ou prana, no 
qual a consciência se desloca.

Nagarjuna. Grande filósofo indiano do século II e adepto do tantra, que expôs a 
filosofia Madhyamaka da vacuidade.

nagas (sct.). Seres do reino animal que se assemelham às serpentes e vivem em 
lugares com água ou próximos deles; comumente associados à fertilidade da terra, 
mas também podem atuar como protetores da religião. Afirma-se que alguns são 
incrivelmente abastados.

Nalanda. Universidade monástica do budismo Mahayana, fundada no século V, 
próxima a Rajgir, em Bihar, não distante de Bodhgaya. Foi uma importante fonte 
dos ensinamentos budistas que se disseminaram no Tibete. SS o Dalai Lama afirma 
com frequência que o budismo tibetano é a “tradição de Nalanda”.

não virtude. Carma negativo; uma ação motivada por delusão que resulta em 
sofrimento.

niilismo. Doutrina que afirma que nada existe; nega, por exemplo, a relação de 
causa e efeito das ações, bem como as vidas passadas e futuras. Ver também heresia.

nirvana (sct.; tib.: nya-ngän-lä). Ver liberação.

Nyingma (tib.). A mais antiga das quatro tradições do budismo tibetano, que 
remonta suas origens a Padmasambhava, ou Guru Rinpoche.

nyung-nä (tib.). Retiro de dois dias dedicado a Chenrezig de Mil Braços; envolve 
jejum, prosternações e silêncio.

obscurecimentos (sct.: avarana; tib.: drib). Também conhecidos como obstáculos ou 
impedimentos, eles previnem a liberação e a iluminação. Os grosseiros são chama-
dos de obscurecimentos do pensamento ou obscurecimentos à liberação (tib.: nyön-
drib); já os sutis – impressões remanscentes quando os obscurecimentos grosseiros 



Gl oss á r i o     217

são purificados – são chamados de obscurecimentos ao conhecimento ou obscure-
cimentos à iluminação (tib.: she-drib).

obscurecimentos sutis. Ver obscurecimentos.

oferecimento de mandala. Oferecimento simbólico de todo o universo purificado.

oito dharmas mundanos. Preocupações mundanas que geralmente motivam as 
ações dos seres comuns: desejar posses materiais e livrar-se da falta delas; desejar 
felicidade e conforto e livrar-se de infelicidade e desconforto; desejar boa reputação 
e livrar-se de má reputação; desejar elogios e livrar-se de críticas.

oito liberdades. Juntamente com as dez riquezas, constituem as características que 
definem o perfeito renascimento humano. São as liberdades de não ter renascido 
como um ser dos infernos; como um fantasma faminto; como um animal; como 
um deus longevo; quando um buda não descendeu; como um bárbaro; com defi-
ciências mentais ou físicas; como um herege ou com visões errôneas.

oito preceitos Mahayana. Votos com duração de um dia para se abster de: matar, rou-
bar, mentir, envolver-se em atividade sexual, usar intoxicantes, comer em horários 
inadequados, sentar-se em assentos ou camas altas, cantar, dançar e usar perfumes 
ou joias.

oito qualidades amadurecidas. Oito qualidades consideradas mais propícias ao 
desenvolvimento espiritual: longa vida, um corpo bonito, uma casta nobre, riqueza, 
poder e fama, fala confiável, um corpo masculino e um corpo e mente fortes.

oito siddhis comuns (sct.: astasadharanasiddhi; tib.: thun-mong gi ngö-drub gyä). 
Em contraposição a siddhi suprema (a iluminação), essas realizações mundanas, 
ou comuns, são geralmente listadas como: a espada da invencibilidade (tib.: rel-
dri ngö-drub); a poção ocular que permite ver os deuses (tib.: mik-men gyi she pa’i 
ngö-drub); pés rápidos – a habilidade de percorrer grandes distâncias com extrema 
rapidez (tib.: kang-gyok kyi ngö-drub); invisibilidade (tib.: mi-nang-ba’i ngö-drub); 
a arte de extrair a essência (rejuvenescimento) (tib.: chü-len gyi ngö-drub); tornar-se 
um viajante dos céus – a habilidade de voar (tib.: kha-chö kyi ngö-drub); a habili-
dade de preparar pílulas medicinais [de invisibilidade] (tib.: ril-bü ngö-drub); e o 
poder de perceber tesouros debaixo da terra (tib.: sa-ok ngö-drub). Pequenas varia-
ções podem ser encontradas em outras listas.

om mani padme hum. O mani; o mantra de Chenrezig, o Buda da Compaixão.

ouvinte (sct.: shravaka). Seguidor do Hinayana que aspira ao nirvana com base na 
escuta dos ensinamentos de um professor.



218    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

Pabongka Dechen Nyingpo (1871 – 1941). Autor de Liberação na palma de sua mão; 
professor Gelug muito influente e guru raiz dos tutores sênior e júnior de SS o 
Dalai Lama, SS Ling Rinpoche e SS Trijang Rinpoche.

Padmasambhava, ou Guru Rinpoche. Mestre tântrico indiano do século VIII que 
exerceu um papel crucial no estabelecimento do budismo no Tibete; reverenciado 
por todos os tibetanos, especialmente pelos seguidores da tradição Nyingma, que 
ele próprio fundou.

Palden Yeshe (1738 – 1780). Também conhecido como Lobsang Palden Yeshe, o 
sexto Panchen Lama.

Panchen Lama. Linhagem Gelug de encarnações do Buda Amitabha, original-
mente sediada no Monastério de Tashilhunpo, em Shigatse, no Tibete. O Dalai 
Lama e o Panchen Lama são as duas mais altas lideranças espirituais do Tibete.

pândita (sct.). Grande erudito e filósofo.

paramitas (sct.; tib.: pha-röl-tu jin-pa). Ver perfeições.

Paramitayana (sct.). Literalmente “Veículo da Perfeição”. O veículo do bodhi-
sattva; uma seção dos ensinamentos de sutra do Mahayana; uma das duas vias do 
Mahayana, a outra sendo o Vajrayana. Também chamado de Bodhisattvayana ou 
Sutrayana.

parinirvana (sct.). O nirvana final alcançado pelo Buda ao término de sua vida em 
Kushinagar, em Uttar Pradesh.

Penpo. Um condado no Tibete, próximo a Lhasa.

perfeições (sct.: paramitas). As principais práticas de um bodhisattva. Com base na 
bodhicitta, um bodhisattva pratica as seis perfeições: generosidade, moralidade, 
paciência, diligência entusiasmada, concentração e sabedoria.

perfeito renascimento humano. Condição humana rara qualificada pelas oito 
liberdades e pelas dez riquezas, ideal para a prática do Dharma e para alcançar a 
iluminação.

Pico do Abutre. Montanha próxima a Rajgir onde o Buda ensinou o Sutra do coração.

Potowa, Geshe (1031 – 1105). Também conhecido como Potowa Rinchen Sel, 
ele ingressou no Monastério de Reting em 1058 e tornou-se abade por um breve 
período; um dos três grandes discípulos de Dromtönpa, patriarca da linhagem do 
Tratado Kadampa.

Prajnaparamita (sct.; port.: Perfeição da sabedoria). O segundo ensinamento do 
Buda Shakyamuni, ou o segundo giro da roda do Dharma, no qual a sabedoria da 
vacuidade e o caminho do bodhisattva foram explicados.



Gl oss á r i o     219

pratimoksha (sct.). Votos de liberação individual assumidos por monges, monjas e 
praticantes leigos.

preliminares (tib.: ngön-dro). Conjunto de práticas que, ao remover obstáculos e 
acumular méritos, prepara a mente para o êxito na meditação tântrica.

preta (sct.). Ver fantasma faminto.

prosternações. Forma de prestar respeito ao guru-deidade com corpo, fala e mente; 
uma das práticas preliminares tântricas.

puja (sct.; tib.: chö-pa). Literalmente “oferecimento”; uma cerimônia religiosa.

purificação. Eliminação, ou limpeza, do carma negativo e de suas impressões da 
mente.

quatro grandes éons. Os quatro períodos de um sistema de mundo: os grandes éons 
da evolução, da existência, da destruição e do vazio.

quatro meios de atrair discípulos ao Dharma. Segundo dos dois conjuntos de práti-
cas dos bodhisattvas (o outro sendo as seis perfeições): doar, falar com palavras gen-
tis, ensinar de acordo com o nível do aluno e praticar o que ensina.

quatro nobres verdades. Tema do primeiro ensinamento do Buda Shakyamuni – o 
primeiro giro da roda do Dharma. São elas: as verdades do sofrimento, da causa do 
sofrimento, da cessação do sofrimento e do caminho para a cessação do sofrimento.

quatro poderes oponentes. A prática de purificação em quatro partes: o poder do 
objeto (tomar refúgio e gerar a bodhicitta); o poder do arrependimento (de ter 
realizado uma determinada ação negativa); o poder da resolução (de não repetir 
aquela ação negativa); e o poder do remédio (realizar uma prática como a medita-
ção-recitação de Vajrasattva, prosternações aos Trinta e cinco Budas etc.).

quatro rodas do Dharma Mahayana. As quatro condições externas propícias ao 
desenvolvimento espiritual: confiar em seres sagrados, viver em um ambiente har-
monioso, contar com família e amigos solidários, e acumular méritos e rezar.

Rabten Rinpoche, Geshe (1920 – 86). Erudito lama Gelug. Foi o assistente religioso 
de Sua Santidade o Dalai Lama antes de se mudar para a Suíça, em 1975; um dos 
gurus de Lama Yeshe e Lama Zopa Rinpoche.

raiva (sct.: krodha; tib.: khong-dro). Pensamento perturbador que exagera as quali-
dades negativas de um objeto e deseja causar-lhe dano; um dos três venenos e uma 
das seis delusões raiz.

Rajgir. Cidade localizada em Bihar, no norte da Índia; antiga capital do reino de 
Magadha. O Pico do Abutre, onde o Sutra do coração foi ensinado, e o Monastério 
de Nalanda ficam nas proximidades.



220    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

refúgio. Confiança profunda no Buda, no Dharma e na Sangha para orientação no 
caminho à iluminação.

reino da forma (sct.: rupadhatu). Segundo dos três reinos do samsara, com dezessete 
classes de deuses.

reino do desejo (sct.: kamadhatu). Um dos três reinos do samsara, que abrange os 
seres dos infernos, dos fantasmas famintos, dos animais, dos humanos, dos semi-
deuses e as seis classes inferiores de deuses; os seres desse reino preocupam-se com 
o desejo pelos objetos dos seis sentidos. Os outros dois reinos são o da forma e o 
sem forma.

Reino dos Trinta e Três. Reino divino pertencente ao reino do desejo; a morada de 
Indra.

reino puro. Terra pura de um buda onde não há sofrimento; ao renascer em uma 
terra pura, o praticante pode receber ensinamentos diretamente do buda daquela 
terra, realizar o restante do caminho e alcançar a iluminação rapidamente.

reino sem forma (sct.: arupadhatu). O mais elevado dos três reinos do samsara, com-
posto por quatro classes de deuses dedicados a meditações sem forma.

reinos inferiores. Os três reinos da existência cíclica com mais sofrimento: os reinos 
do inferno, dos fantasmas famintos e dos animais.

renúncia. Estado mental tomado pelo desejo intenso pela liberação, sem qualquer 
atração pelos prazeres samsáricos, nem mesmo por um instante.

rinpoche (tib.). Literalmente “o precioso”. Título geralmente concedido a um lama 
que renasceu intencionalmente em um corpo humano para continuar ajudando os 
seres. Um título respeitoso para se referir ao próprio lama.

sabedoria. Todos os aspectos do caminho à iluminação associados ao desenvolvi- 
mento de insight na natureza da realidade – geralmente refere-se, de maneira espe-
cífica, à realização da vacuidade.

Sakya (tib.). Uma das quatro principais tradições do budismo tibetano, fundada na 
província de Tsang, em 1073, por Khön Könchog Gyälpo, principal discípulo de 
Drogmi Lotsawa.

samsara (sct.; tib.: khor-wa). Existência cíclica; os seis reinos de sofrimento: os três 
reinos inferiores – infernos, fantasmas famintos e animais – e os três reinos supe-
riores – humanos, semideuses e deuses. O termo também se refere aos agregados 
contaminados de um ser senciente, os quais circulam de vida em vida.

Sangha (sct.; tib.: ge-dün). A Sangha absoluta é composta por aqueles que reali- 
zaram diretamente a vacuidade; a Sangha relativa consiste nos monges e monjas 



Gl oss á r i o     221

ordenados. O termo também é usado de forma genérica para se referir à comuni-
dade leiga do Dharma ou aos membros de um centro de Dharma.

Sarnath. Pequena cidade próxima a Varanasi, em Uttar Pradesh, onde está locali- 
zado o Parque dos Cervos, local em que o Buda girou a primeira roda do Dharma, 
dando o seu famoso discurso sobre as quatro nobres verdades.

seis perfeições. Ver perfeições.

seis reinos. Ver samsara.

sen (tib.). Manto superior de um monge ou monja tibetano.

ser com capacidade (pequena, média ou grande). Ver três níveis de prática.

ser senciente (tib.; sem-chän). Qualquer ser não iluminado; qualquer ser cuja mente 
não esteja completamente livre da ignorância.

seres transmigrantes (tib.: dro-wa). Seres sencientes; aqueles que transmigram de um 
reino a outro, presos na existência cíclica.

Shantideva (685 – 763). Grande bodhisattva indiano, autor do Guia do estilo de 
vida do bodhisattva, um dos textos essenciais do Mahayana.

Sherpa. Nativo da região de Solu Khumbu, no Nepal. Dois Sherpas famosos 
são Sherpa Tenzin, a primeira pessoa a escalar o Monte Evereste, e Lama Zopa 
Rinpoche.

siddhi (sct.; tib.: ngö-drub). Uma realização ou conquista, comum ou suprema. Sid-
dhis comuns referem-se a poderes psíquicos obtidos como subproduto do caminho 
espiritual; siddhi suprema refere-se à grande liberação ou à iluminação. Ver tam-
bém oito siddhis comuns.

sofrimento que tudo permeia. O mais sutil dos três tipos de sofrimento; refere-se à 
natureza dos cinco agregados, que estão contaminados por carma e delusões.

sura (sct.; tib.: lha). Outro termo para deva, ou deus.

sutra (sct.; tib.: do). Os discursos gerais do Buda Shakyamuni; um texto escritural e 
os ensinamentos e práticas nele contidos.

Sutra do coração (ou Sutra do coração da sabedoria, sct.: prajnaparamita-hrdaya). O 
mais conhecido de uma série de sutras sobre a vacuidade, classificados como sutras 
prajnaparamita (Perfeição da sabedoria).

Sutrayana (sct.). A divisão pré-tântrica dos ensinamentos Mahayana, que enfatiza o 
cultivo da bodhicitta e a prática das seis perfeições. Também chamado de Parami-
tayana ou Bodhisattvayana.



222    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

tantra (sct.). Também chamado de Vajrayana, Mantrayana ou Tantrayana; são os 
ensinamentos secretos do Buda; refere-se aos textos escriturais e aos ensinamen-
tos e práticas neles contidos. As práticas tântricas geralmente envolvem a identi-
ficação de si mesmo com uma deidade plenamente iluminada, com o objetivo de 
transformar os estados impuros de corpo, fala e mente nos estados puros desse ser 
iluminado.

Tantra Ioga Superior (sct.: anuttara yoga tantra). A quarta das quatro classes de tan-
tra e a mais elevada delas; enfatiza sobretudo as atividades internas.

Tara (sct.; tib.; Drölma). Deidade meditativa feminina que incorpora as atividades 
iluminadas de todos os budas; geralmente referida como a mãe dos budas do pas-
sado, presente e futuro.

Theravada (sct.). Tradição do budismo que esposa o Cânone Pali e o nobre caminho 
óctuplo, conduzindo os praticantes à liberação (nirvana), um estado livre do sofri-
mento da existência condicionada. Uma das dezoito escolas nas quais o Hina-
yana se dividiu pouco após a morte do Buda Shakyamuni; é hoje a principal escola 
Hinayana, amplamente praticada no Sri Lanka e na maior parte do sudeste asiático 
continental.

Thogme Zangpo (1297 – 1371). Também conhecido como Gyalsä Ngulchu Thogme. 
Grande mestre das tradições Nyingma e Sakya e autor de As trinta e sete práticas de 
um Bodhisattva e de um famoso comentário sobre o Guia de Shantideva.

torma (tib.). Bolo oferecido em rituais tântricos. No Tibete, os tormas eram geral-
mente feitos de tsampa, embora outros alimentos, como biscoitos, também fossem 
utilizados.

transformação do pensamento (tib.: lo-jong). Também chamada de treinamento da 
mente; uma abordagem poderosa para o desenvolvimento da bodhicitta, na qual a 
mente é treinada para utilizar todas as situações, positivas ou negativas, como meios 
para destruir o amor egoísta por si mesmo e o autoaferramento.

treinamento da mente. Ver transformação do pensamento.

três aspectos principais do caminho. Os pontos essenciais do lamrim: renúncia ao 
samsara, bodhicitta e a visão correta da vacuidade.

Três cestos. Ver Tripitaka.

três grandes significados, ou propósitos. A felicidade das vidas futuras, a liberação e a 
iluminação. Ver também três maneiras que um perfeito renascimento humano é alta-
mente significativo.

Três Joias (sct.: triratna; tib.: kon-chog sum). Também chamadas de Gema ou Joia 
Tríplice; os objetos do refúgio budista: o Buda, o Dharma e a Sangha.



Gl oss á r i o     223

três maneiras que um perfeito renascimento humano é altamente significativo. Ele 
permite buscar a felicidade nas vidas futuras, a liberação e a iluminação, bem 
como tornar todos os momentos desta vida significativos. Ver também três grandes 
significados.

três níveis de prática. Também conhecidos como os três escopos; os níveis dos seres 
de pequena, média e grande capacidade, baseados nas motivações de alcançar um 
renascimento futuro melhor, a liberação ou a iluminação, respectivamente.

três portas. Corpo, fala e mente.

três treinamentos superiores. Os treinamentos superiores em moralidade, concen-
tração e sabedoria.

três venenos. Ignorância, apego e raiva.

Tripitaka (sct.). Literalmente “três cestos”; divisão tradicional dos ensinamentos do 
Buda: o Vinaya (disciplina e ética monásticas), o Sutra (os discursos do Buda) e o 
Abhidharma (lógica e filosofia).

tsampa (tib.). Farinha de cevada torrada; alimento básico tibetano.

Tsenshab Serkong Rinpoche (1914 – 1983). Nascido em Lhoka, no sul do Tibete; um 
dos mestres da linhagem da FPMT.

vacuidade. (sct.: shunyata; tib.: tong-pa-nyid). Ausência, ou falta, de existência ver-
dadeira. Em última análise, todos os fenômenos são vazios de existência verdadeira, 
a partir de si mesmos, ou independente.

vajra (sct.; tib.: dorje). Literalmente “adamantino”; geralmente traduzido como 
“relâmpago”, embora também seja frequentemente mantido sem tradução. É um 
implemento de quatro ou cinco pontas usado em práticas tântricas.

Vajrasattva (sct.; tib.: Dorje Sempa). Deidade tântrica masculina praticada para 
purificação.

Vajrayana. Ver tantra.

Vinaya (sct.; tib.: dül-wa). Os ensinamentos do Buda sobre disciplina ética (morali-
dade), conduta monástica etc.; um dos três cestos.

virtude. Carma positivo; ação motivada por uma mente positiva que resulta em 
felicidade.

votos de bodhisattva. Votos tomados ao ingressar no caminho do bodhisattva; indis-
pensáveis para o desenvolvimento da bodhicitta de engajamento.

votos de liberação individual. Ver votos pratimoksha.



224    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

votos tântricos. Votos tomados por praticantes tântricos.

Yeshe, Lama Thubten (1935 – 1984). Nascido e educado no Tibete, fugiu para a 
Índia em 1959, onde se encontrou com seu discípulo principal, Lama Zopa Rin-
poche, em Buxa Duar. Em 1969, começaram a ensinar ocidentais no Monastério 
de Kopan e, em 1975, fundaram a Fundação para a Preservação da Tradição Maha-
yana (FPMT).

Zina Rachevsky (1931 – 1973). Primeira aluna ocidental de Lama Yeshe e de Lama 
Zopa Rinpoche; ajudou a estabelecer o Monastério de Kopan e morreu em retiro 
em Solu Khumbu. 



Rinpoche no Instituto Chenrezig, 1975.

cr
éd

it
o

 d
es

co
n

h
ec

id
o



Bibliografia93

Sutras 

SUTRA DO DIAMANTE, (sct.:Aryavajracchedikanamaprajnaparamitamahayanasutra; 
tib.: phag pa she rab pa röl tu chin pa dor je chö pa she ja theg pa chen pö do). Dis-
ponível em ShiwaLha.org.br.

SUTRA DAS QUATRO NOBRES VERDADES, publicado em inglês como Four Noble Truths 
Sutra (Setting the Wheel of Dharma in Motion) (Pali: Dhammacakkappavat-
tana Sutta). Em The Connected Discourses of the Buddha: A Translation of the 
Samyutta Nikaya, traduzido por Bhikkhu Bodhi, pp. 1843-1847. Boston: Wis-
dom Publications, 2000.

SUTRA DO CORAÇÃO, (sct.: Prajnahridaya/Bhagavatiprajnaparamitahridayasutra;  
tib.: she rab nying po/Chom dän de ma she rab kyi pha röl tu jin pä do). Dis-
ponível em ShiwaLha.org.br.

SUTRA DO REI DA CONCENTRAÇÃO, (sct.: Samadhirajasutra; tib.: ting nge dzin gyi gyäl 
pö do). Publicado em inglês, com comentário de Thrangu Rinpoche, como The 
King of Concentration. Traduzido por Erik Schmidt. Hong Kong: Rangjung 
Yeshe Publications, 1994.

A PERFEIÇÃO DA SABEDORIA EM OITO MIL VERSOS. Publicado em inglês como The Per-
fection of Wisdom in Eight Thousand Lines & Its Verse Summary (sct.: Astasa-
hasrikaprajnaparamitasutra; tib.: she rab kyi pha röl tu jin pa tri gyä tong pä do). 
Traduzido por Edward Conze. São Francisco: Four Seasons Foundation, 1973, 
1995.

Textos tibetanos e indianos

Chandragomin. Letter to a Disciple em Invitation to Enlightenment, traduzido por 
Michael Hahn. Berkeley: Dharma Publishing, 1999.

Dharmarakshita. The Wheel of Sharp Weapons Effectively Striking the Heart of the 
Foe (tib: lo jong tshön cha khor lo) em Mind Training, traduzido por Thupten 
Jinpa, pp. 133-153. Boston: Wisdom Publications, 2006. 

Gyältsen, Panchen Losang Chökyi. Lama Chöpa (sct: Guru Puja). Disponível em 
português no Livro de orações para retiros, Centro Shiwa Lha, p. 53.

Khunu Lama Rinpoche (Tenzin Gyaltsen). Vast as the Heavens, Deep as the Sea: 

93  Como este não é um trabalho acadêmico, em nome da simplicidade decidimos não usar 
marcas diacríticas e empregar uma fonética tibetana pronunciável, em vez de transliteração. 



B i b li o gr a fi a     227

Verses in Praise of Bodhicitta. Traduzido por Gareth Sparham. Boston: Wisdom 
Publications, 1999. 

Maitreya. Adornment of the Mahayana Sutras (sct.: Mahayanasutralamkara; tib.: 
do de gyan). Publicado em inglês em Universal Vehicle Discourse Literature. 
Editado por Robert A. F. Thurman. Nova York: American Institute of Bud-
dhist Studies, 2004.

Padmasambhava. The Tibetan Book of the Dead (tib.: bar do thö dröl). Revelado 
pelo Tertön Karma Lingpa, traduzido por Gyurme Dorje, editado por Graham 
Coleman e Thupten Jinpa, com introdução de Sua Santidade o Dalai Lama. 
Londres: Viking, 2006. Edição em português: O livro tibetano dos mortos. São 
Paulo: WMF Martins Fontes, 2024.

———. The Tibetan Book of the Dead. Traduzido por W. Y. Evans-Wentz. Oxford: 
Oxford University Press, 1960, 2000. Edição em português: O livro tibetano 
dos mortos: experiências pós-morte no plano do bardo. São Paulo: Pensamento, 
2024.

Nagarjuna. Precious Garland of Advice for the King (sct.: Rajaparikatharatnavali; 
tib.: gyal po la tam cha bar rin po che threng wa). Publicado em inglês como 
Nagarjuna’s Precious Garland: Buddhist Advice for Living and Liberation. 
Traduzido por Jeffrey Hopkins. Ithaca: Snow Lion Publications, 1998, 2007. 
Edição em português: A grinalda preciosa. São Paulo: Palas Athena, 2ª ed., 1995.

———. Friendly Letter (sct.: Suhrllekha; tib.: she pä tring yig). Publicado como 
Nagarjuna’s Letter. Geshe Lobsang Tharchin e Artemus B. Engle. Dharamsala: 
Library of Tibetan Works and Archives, 1979, 1995. Também publicado como 
Nagarjuna’s Letter to a Friend, com comentário de  Kangyur Rinpoche, tradu-
zido por Padmakara Translation Group. Ithaca: Snow Lion Publications, 2005. 
Edição em português: Carta a um amigo. São Paulo: Palas Athena, 2ª ed., 1994.

Pabongka Rinpoche (Pabongka Dechen Nyingpo). Liberation in the Palm of Your 
Hand (tib.: nam dröl lag chang). Editado por Trijang Rinpoche, traduzido por 
Michael Richards. Boston: Wisdom Publications, 2006. Edição em português: 
Liberação na palma de sua mão. Rio de Janeiro: Mauad X, 1ª ed., 2025.

———. Liberation in Our Hands, Part Two: The Fundamentals. Traduzido por 
Lobsang Tharchin e Artemus B. Engle. Howell: Mahayana Sutra and Tantra 
Press, 1994. 

Rinchen, Geshe Sonam. The Thirty-seven Practices of Bodhisattvas. Traduzido e 
editado por Ruth Sonam. Ithaca: Snow Lion Publications, 1997.

Shantideva. A Guide to the Bodhisattva’s Way of Life (sct.: Bodhisattvacaryava-
tara; tib.:jang chub sem pä chö pa la jug pa). Traduzido por Stephen Batchelor. 
Dharamsala: Índia, Library of Tibetan Works and Archive, 1987. Edição em 
português: Guia do estilo de vida do bodhisattva. São Paulo: Tharpa, 1ª ed., 
2009. Também disponível como O caminho do bodisatva. Três Coras: Makara, 
2023.

Tsongkhapa. The Foundation of All Good Qualities (tib.: yön ten shir gyur ma). Dis-



228    o  p er fei to  r ena sc i m en to  h um a n o

ponível em portguês como A fonte de todas as boas qualidades, em Livro de ora-
ções para retiros, Centro Shiwa Lha, pp. 199-202.

———. The Great Treatise on the Path to Enlightenment, Volume 1 (lam rim chen 
mo). Traduzido pelo Lamrim Chenmo Translation Committee. Ithaca: Snow 
Lion Publications, 2000. 

———. Songs of Spiritual Experience: Condensed Points of the Stages of the Path 
(tib.: lam rim nyam gur). Traduzido por Thupten Jinpa. Montreal: Institute of 
Tibetan Classics, 2007. A versão em inglês está disponível em TibetanClassics.
org em Media/Resources/Text/Other Texts.

———. The Three Principal Aspects of the Path (tib.: lam gyi tso wa nam sum). Dis-
ponível em português como Os três princípios do caminho, em Livro de orações 
para retiros, Centro Shiwa Lha, pp. 336-340.

Shiwa Lha. Livro de orações para retiros. Rio de Janeiro: Shiwa Lha, 2009.

literatura inglesa

Mackenzie, Vicki. Cave in the Snow: A Western Woman’s Quest for Enlightenment. 
Nova York: Bloomsbury, 1999. Edição em português: A caverna na neve: a jor-
nada de Tenzin Palmo rumo à iluminação. São Paulo: Lúcida Letra, 2016.

Rampa, T. Lobsang. The Third Eye: The Autobiography of a Tibetan Lama. Nova 
York: Ballantine Books, 1956, 1964.

Sopa, Geshe Lhundub. Steps on the Path to Enlightenment, Volume 1. Boston: Wis-
dom Publications, 2004. 

Willis, Janice D. Enlightened Beings. Boston: Wisdom Publications, 1995.
Zopa Rinpoche, Lama. Aroma Charity for Spirits (Sur Offering). Portland: FPMT, 

2006.
———. How to Practice Dharma: Teachings on the Eight Worldly Dharmas. Boston: 

Lama Yeshe Wisdom Archive, 2012.
——— e Kathleen McDonald. Wholesome Fear. Boston: Wisdom Publications, 

2010.
——— e Lobsang Chökyi Gyältsen e Pabongka Rinpoche. Practices to Benefit 

Nagas, Pretas, and Spirits. Portland: FPMT Publications, 2006.



Lama Yeshe Wisdom Archive

O Lama Yeshe Wisdom Archive (LYWA) é a coleção das obras de Lama Thubten Yeshe 
e Lama Thubten Zopa Rinpoche, fundado em 1996 por Lama Zopa Rinpoche, seu 
diretor espiritual.

Lama Yeshe e Lama Zopa Rinpoche começaram a ensinar no Monastério de Kopan, 
no Nepal, em 1970. Desde então, seus ensinamentos vêm sendo gravados e transcritos. 
Atualmente, temos em nossos computadores mais de 10 mil horas de áudio e cerca de 
60 mil páginas de transcrições brutas. Muitas gravações, principalmente ensinamen-
tos de Lama Zopa Rinpoche, ainda precisam ser transcritas, e, à medida que Rinpoche 
continua a ensinar, o número de gravações no arquivo cresce. A maior parte das trans- 
crições ainda não foi verificada nem editada. 

No LYWA, estamos fazendo todos os esforços para organizar a transcrição do que 
ainda não foi transcrito, editar o que ainda não foi editado e realizar as demais tarefas 
detalhadas a seguir. 

As atividades do Lama Yeshe Wisdom Archive dividem-se em duas categorias: ar-
quivamento e divulgação.

O arquivamento envolve gerenciar as gravações dos ensinamentos de Lama Yeshe 
e Lama Zopa Rinpoche já coletadas, reunir gravações de ensinamentos dados, mas 
ainda não enviados ao LYWA, e obter gravações dos ensinamentos contínuos, pales- 
tras, conselhos etc., de Lama Zopa enquanto ele viaja pelo mundo para o benefício de 
todos os seres. Todo material recebido é catalogado e armazenado com segurança, 
permanecendo acessível para trabalhos futuros.

Organizamos a transcrição de áudio, adicionamos essas transcrições ao banco de 
dados já existente de ensinamentos, gerenciamos esse banco de dados, verificamos as 
transcrições e as disponibilizamos para editores, pesquisadores e praticantes.

Outras atividades de arquivamento incluem o trabalho com vídeos e fotografias 
dos Lamas, além da digitalização de materiais do LYWA.

A divulgação consiste em disponibilizar os ensinamentos dos Lamas de diversas 
formas, incluindo publicações para distribuição gratuita, livros publicados pela Wis-
dom Publications, transcrições brevemente editadas, CDs de áudio, DVDs, artigos 
na revista Mandala e em outras publicações, além do nosso site. Independentemente 
do formato, os ensinamentos requerem um extenso trabalho para serem preparados 
para distribuição.

Esse é apenas um resumo do que fazemos. O LYWA foi estabelecido praticamente 
sem financiamento inicial e se desenvolveu exclusivamente graças à gentileza de várias 
pessoas. Agradecemos sinceramente a todos.



O nosso desenvolvimento depende da generosidade daqueles que reconhecem o 
benefício e a importância deste trabalho, e ficaremos extremamente gratos com a 
sua ajuda. Pedimos o seu inestimável apoio. Se você deseja fazer uma contribuição 
para nos ajudar com qualquer uma das atividades mencionadas ou patrocinar a dis-
tribuição gratuita de livros, entre em contato conosco.

Lama Yeshe Wisdom Archive
PO Box 636, Lincoln, MA 01773, USA

Telefone: (781) 259-4466
info@LamaYeshe.com
www.LamaYeshe.com 

Fundação para a Preservação da  

Tradição Mahayana

A Fundação para a Preservação da Tradição Mahayana (FPMT, na sigla em inglês) foi 
fundada em 1975 por Lama Thubten Yeshe e Lama Thubten Zopa Rinpoche. Trata-se 
de uma organização internacional de estudos de meditação budistas, além de centros 
de retiro urbanos e rurais, monastérios, editoras, centros de saúde e outras atividades 
relacionadas. Atualmente, existem cerca de 160 atividades da FPMT em mais de trinta 
países ao redor do mundo.

A FPMT foi estabelecida para facilitar o estudo e a prática do Budismo Mahayana 
em geral, e, em particular, da tradição tibetana Gelug, fundada no século XV pelo 
grande estudioso, iogue e santo Lama Je Tsongkhapa.

FPMT
1632 SE 11th Avenue, Portland, OR 97214

Telefone: (503) 808-1588
info@fpmt.org
www.fpmt.org



Publicado anteriormente pelo LYWA

Lama Zopa Rinpoche
Virtue and Reality

Teachings from the Vajrasattva Retreat

Daily Purification: A Short Vajrasattva  
Practice

Making Life Meaningful

Teachings from the Mani Retreat

The Direct and Unmistaken Method

The Yoga of Offering Food

A alegria da compaixão

Como as coisas existem

The Heart of the Path

Teachings from the Medicine Buddha Retreat

Kadampa Teachings

Bodhisattva Attitude

How to Practice Dharma

Sun of Devotion, Stream of Blessings

Abiding in the Retreat

Lamrim Teachings from Kopan 1991  
(4 volumes)

The Path to Ultimate Happiness

Enjoy Life Liberated from the Inner Prison

A Teaching on Heruka (apenas para ini-
ciados)

A Teaching on Yamantaka (apenas para 
iniciados)

Lama Yeshe
Seja o seu próprio terapeuta

Faça da sua mente um oceano

The Essence of Tibetan Buddhism

Ego, apego e liberação

A quietude pacífica da mente silenciosa

Universal Love

Vida, morte e após a morte

The Enlightened Experience (3 volumes)

Lama Yeshe & Lama Zopa Rinpoche
Advice for Monks and Nuns

Ano do lamrim

Liberdade por meio do conhecimento

Outros livros
Teachings from Tibet, vários grandes lamas

The Kindness of Others, de Geshe Jampa 
Tegchok

Big Love: The Life and Teachings of  
Lama Yeshe, de Adele Hulse

Em parceria com a TDL Publica-
tions

Mirror of Wisdom, de Geshe Tsultim  
Gyeltsen

Illuminating the Path to Enlightenment,  
de Sua Santidade o Dalai Lama

Que quem quer que veja, toque, leia, lembre-se, fale ou pense nestes livros nunca 

nasça em circunstâncias infelizes, receba apenas renascimentos em situações 

propícias para a perfeita prática do Dharma, conheça apenas 

guias espirituais perfeitamente qualificados, desenvolva a  

bodhicitta rapidamente e atinja imediatamente  

a iluminação para benefício de 

todos os seres sencientes.
. . . .



 
O que fazer com os  

ensinamentos do Dharma

O Buddhadharma é a verdadeira fonte de felicidade para todos os seres sencientes. 
Livros como este, que você tem em mãos, mostram como colocar os ensinamentos 
em prática e integrá-los à sua vida, alcançando, assim, a felicidade que procura. Por 
isso, tudo que contenha ensinamentos do Dharma ou o nome de seus professores é 
mais precioso do que quaisquer objetos materiais e deve ser tratado com respeito. 
Para evitar criar o carma de não encontrar o Dharma novamente em vidas futuras, por 
favor, não coloque livros (ou outros objetos sagrados) no chão ou debaixo de outras 
coisas, não pise ou sente-se sobre eles, ou os utilize para fins mundanos, como apoiar 
mesas instáveis. Eles devem ser mantidos em um local limpo e elevado, separados 
de literatura mundana, e envolvidos em um pano ao serem transportados. Estas são 
apenas algumas considerações.

Caso precise se desfazer de materiais do Dharma, eles não devem ser jogados no 
lixo, mas queimados de uma maneira especial. Em resumo: não os incinere com ou- 
tros resíduos, mas separadamente, e, enquanto queimam, recite o mantra OM AH HUM. 
Conforme a fumaça se espalha, visualize que ela permeia todo o espaço, levando a es-
sência do Dharma a todos os seres sencientes nos seis reinos samsáricos, purificando 
suas mentes, aliviando seus sofrimentos e trazendo-lhes toda a felicidade – até e in- 
cluindo a iluminação. Algumas pessoas podem achar essa prática um tanto incomum, 
mas ela é realizada conforme a tradição. Muito obrigado.

Dedicação

Pelo mérito gerado ao preparar, ler, refletir e compartilhar este livro com outros, que 
todos os professores do Dharma tenham vidas longas e saudáveis, que o Dharma se 
espalhe por todo o espaço infinito, e que todos os seres sencientes alcancem rapida-
mente a iluminação.

Em qualquer reino, país, região ou localidade onde este livro estiver, que não haja 
guerra, seca, fome, doença, ferimentos, desarmonia ou infelicidade. Que haja ape-
nas grande prosperidade, que tudo o que for necessário seja obtido facilmente, e que 
todos sejam guiados apenas por professores do Dharma perfeitamente qualificados, 
desfrutem da felicidade do Dharma, tenham amor e compaixão por todos os seres 
sencientes; apenas se beneficiem mutuamente e nunca se prejudiquem.



Lama Thubten Zopa Rinpoche nasceu em Thangme, no Nepal, em 
1945. Aos três anos de idade, foi reconhecido como a reencarnação do Lama 
de Lawudo, que vivera próximo, à vista da casa de Rinpoche, em Thangme, 
Lawudo. A descrição dos primeiros anos de Rinpoche, em suas próprias 
palavras, encontra-se em seu livro The Door to Satisfaction. Aos dez anos, ele 
foi ao Tibete para estudos e meditação no Monastério de Domo Geshe Rin-
poche, localizado próximo a Pagri, até que a ocupação chinesa do Tibete, 
em 1959, forçou-o a abandonar o país e buscar refúgio no Butão. Então, Rin-
poche foi para o campo de refugiados tibetanos em Buxa Duar, localizado 
na província de West Bengal, na Índia, onde ele conheceu Lama Yeshe, que 
se tornou o seu professor mais próximo. Os Lamas foram para o Nepal em 
1967 e, ao longo dos próximos anos, construíram os Monastérios de Kopan 
e de Lawudo. Em 1971, Lama Zopa Rinpoche deu o primeiro dos seus co- 
nhecidos cursos de retiro de lamrim anuais, que continuam em Kopan até 
hoje. Em 1974, com Lama Yeshe, Rinpoche começou a viajar pelo mundo 
para ensinar e estabelecer centros de Dharma. Quando Lama Yeshe mor-
reu, em 1984, Rinpoche assumiu a posição de diretor espiritual da FPMT, 
que continuou a prosperar sob a sua liderança incomparável. Mais deta- 
lhes sobre a vida e o trabalho de Rinpoche podem ser encontrados no livro 
The Lawudo Lama (O Lama de Lawudo) e nos sites do LYWA e da FPMT. 
Além de muitos livros do LYWA e da FPMT, outros ensinamentos publi-
cados de Rinpoche incluem: Wisdom Energy (com Lama Yeshe), Transfor-
mando problemas em felicidade, Cura definitiva, Dear Lama Zopa, How to 
Be Happy, Wholesome Fear, bem como muitas transcrições e livretos para a 
prática.

Gordon McDougall teve seu primeiro contato com o budismo tibetano em 
Hong Kong, em 1986, e foi diretor do Centro da FPMT na cidade, Cham-Tse 
Ling, por dois anos. Desde então, esteve envolvido com vários centros e projetos 
da FPMT. Em 2001, tornou-se coordenador do programa espiritual do Centro  
Jamyang, em Londres, onde trabalhou com o professor residente, Geshe Tashi Tse-
ring, no desenvolvimento do curso de dois anos – presencial e online – Funda-
ção do Pensamento Budista (FBP, na sigla em inglês) que atualmente integra o 
programa central de educação da FPMT. Ele administrou o curso e trabalhou em  
Jamyang por sete anos, período em que editou os seis livros do FBP, inicialmente 
usados como materiais de estudo para o curso e, posteriormente, publicados como 
edições independentes pela Wisdom Publications. Também conduziu cursos de 
lamrim na Europa e na Índia e esteve envolvido na criação do programa Descubra 
o budismo. Após mudar-se para Bath, na Inglaterra, em 2008, tornou-se editor em 
tempo integral do Lama Yeshe Wisdom Archive, passando a gerenciar o projeto 
Publicando a Linhagem da FPMT e a editar os livros publicados nesta série. 


