O PERFEITO

RENASCIMENTO
HUMANO

Liberdade e riqueza no caminho a iluminagao

Lama Zopa Rinpoche |




O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO



SERIE LINHAGEM DA FPMT

A Série Linhagem da FPMT é um conjunto de livros com os ensinamen-
tos de Lama Zopa Rinpoche sobre o caminho gradual 4 iluminagao, extrai-
dos de suas quatro décadas de palestras em torno do tema. Baseado em
seu proprio texto, O sol dourado que realiza desejos, ¢ em diversos textos
tradicionais do lamrim, esta série ¢, em linhas gerais, organizada de acordo
com os tépicos de Liberagio na palma de sua mao. Trata-se do mais extenso
comentdrio contemporaneo sobre o lamrim disponivel, reunindo a esséncia
do Programa Educacional da FPMT.

A Série Linhagem da FPMT ¢ dedicada a longa vida e perfeita satde de
Lama Zopa Rinpoche, a continuidade de seus ensinamentos ¢ a realizagao

de todos os seus desejos sagrados.

Que quem quer que veja, toque, leia, lembre-se, fale ou pense nestes livros
nunca nas¢a em circunstancias infelizes, receba apenas renascimentos em
situagies propicias para a perfeita pratica do Dharma, conhega apenas
guias espivituais perfeitamente qualificados, desenvolva a bodhicitta
rapidamente e atinja imediatamente a iluminagio para

beneficio de todos os seres sencientes.



SERIE LINHAGEM DA FPMT

Lama Zopa Rinpoche

O perfeito renascimento humano

Liberdade e riqueza no caminho a iluminagio

Editado por Gordon McDougall
Editor da série Nicholas Ribush

Tradugio para o portugués do Grupo de Tradutores do Centro Shiwa Lha

LAMA YESHE WISDOM ARCHIVE » BOSTON

www.LamaYeshe.com

Uma organizacdo sem fins lucrativos para
beneficio de todos os seres sencientes e uma afiliada da
Fundagdo para a Preservacio da Tradicdo Mahayana
www.fpmt.org



Titulo original: The perfect human rebirth —
Freedom and richness on the path to enlightenment
Publicado pela primeira vez em inglés em 2013
1* edigdo em portugués: 2026

LAaMA YESHE Wi1SDOM ARCHIVE
PO Box 636
LiNncoLN
MA o1773, USA

© FPMT 2013

Por favor, ndo reproduza quaisquer partes deste livro
de forma alguma sem a nossa permissao.

Tradugio para o portugués: Grupo de Tradutores do Centro Shiwa Lha
Coordenagio: Paula Takahashi

Resumo: “Este livro é baseado nos ensinamentos de Lama Zopa Rinpoche sobre o caminho
gradual 4 ilumina¢io, ministrados ao longo de quatro décadas, a partir do inicio dos anos
1970. Aborda como ¢ raro e precioso receber nao apenas um renascimento humano,
mas um renascimento humano perfeito, com oito liberdades e dez riquezas, as melhores
condi¢des possiveis para praticar o Dharma.”

—Fornecido pela editora.

ISBN 978-65-83981-01-1

Design da capa: Alexis Teixeira
Foto da capa ¢ interior de Carol Royce-Wilder:
Lama Zopa Rinpoche no Lago Arrowhead, 1975
Desenho de Lama Zopa Rinpoche
Design de Gopa&Ted2 Inc.

Por favor, entre em contato com o CENTRO SHIWA LHA
para outros livros gratuitos.

Centro Shiwa Lha
Rua Ribeiro de Almeida, 23 — Laranjeiras
22240-060 Rio de Janeiro, R]
Fone: (21) 95101-3849
www.shiwalha.org.br
info@shiwalha.org.br

CENTRO
SHIWA LHA



Indice

oo~
AGRADECIMENTOS DO EDITOR DA SERIE b'e
PREFACIO DO EDITOR xii
PREFACIO DO TRADUTOR xvi
1 O QUE £ 0 DHARMA? I
O caminho que devemos seguir I
O que é 0 Dharma? 6
Felicidade e sofrimento vém da mente 8
A ciéncia interna da felicidade 12
O barco para cruzar o samsara Is
2. AS LIBERDADES 22
Identificando o perfeito renascimento humano 22
1. A liberdade de nio nascer como um ser dos infernos 26
Os infernos quentes e os infernos adjacentes 32
Os infernos frios e ocasionais 36
Nossa extrema boa sorte de estarmos livres dos infernos 38
2. A liberdade de nio nascer como um fantasma faminto 39
3. A liberdade de nao nascer como um animal 44
4. A liberdade de nao nascer como um deus de longa vida 47
5. A liberdade de nao nascer quando um buda nio descendeu 50
6. A liberdade de nio nascer como um barbaro 51
7. A liberdade de nio nascer como um tolo 54
8. A liberdade de nao nascer como um herege 55



iNDICE vii

3. AS RIQUEZAS 58
1. Nascer como um ser humano 58
2. Nascer em um pais religioso 59
3. Nascer com drgaos perfeitos 61
4. Estar livre das cinco negatividades imediatas 62
5. Ter devog:io a0s ensinamentos 64
6. Nascer quando um buda descendeu 66
7. Nascer quando os ensinamentos foram revelados 67
8. Nascer quando 0s ensinamentos completos existem 68
9. Nascer quando 0s ensinamentos sao scguidos 72

10. Ter as condicdes necessdrias para a pratica do Dharma 76

O propdsito de meditar sobre as oito liberdades ¢ as dez riquezas 78

4. REFLEXAO SOBRE O GRANDE BENEFICIO

DO PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO 81
Os beneficios temporais 82
Um renascimento humano favordvel 83

O potencial de nos tornarmos o que quisermos 87
Renascimento em uma terva pura 89

Os beneficios supremos 91
Podemos alcangar o nirvana e nos tornar um arhat 91
Podemos nos tornar um bodbisattva 92
Podemos nos iluminar nesta mesma vida ou em poucas vidas 93
Como todos os momentos sio benéficos 97

5. COMO AS CAUSAS SAO TAO DIFICEIS DE OBTER 100
Esta vida ¢ preciosa porque as causas sio dificeis de obter 100

A dificuldade devido a falta de moralidade 102

A dificuldade devido a falta de generosidade 105

A dificuldade devido a raiva e outras delusies 107

A dificuldade devido a visio errinea 109
Algumas analogias da dificuldade de obté-lo 110

6. E NATURALMENTE DIFICIL OBTE-LO 115
A raridade desta vida IIs

A evolugio do mundo humano 117



viii

O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

A raridade desta vida comparada aos outros reinos
Esta vida é rara mesmo comparada a de outros humanos

A brevidade desta vida
170 pouco da nossa vida é aproveitada para
a pritica do Dharma
Um reldmpago e a vida acabon

A morte pode ocorrer a qualquer momento

AFASTANDO-SE DAS PREOCUPA(;()ES MUNDANAS

Os assuntos insignificantes desta vida
Os oito dharmas mundanos
Nio melhor do que os animais
Nossas vidas passadas, presentes e futuras sio desperdi¢adas
A maior loucura

Extraindo a esséncia
Afastando-nos das preocupacoes mundanas
Apenas com um corpo humano precioso
podemos trilhar o caminho completo

. ESTA VIDA PRECIOSA

A preciosidade desta vida
Mais preciosa do que uma joia que concede desejos
A preciosidade do corpo humano

Tornando a vida realmente significativa
Votos e purificagio

Meditando sobre o lamrim
A bodhicitta é a melbor motivagio

APENDICE 1

MEDITAQAO SOBRE O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

Meditando sobre as oito liberdades e as dez riquezas
Meditagio sobre os pontos espectficos das oito liberdades
edas dez riquezas
A liberdade de nao ter nascido como um ser dos infernos
A liberdade de nio ter nascido como um fantasma faminto
A liberdade de nio ter nascido como um animal

A liberdade de nio ter nascido como um deus de longa vida

I21

125

126

126
128
130

136
136
142
147
151
153
156
156

160

164
164
165
170
172
174
178
181

186
187

189
191
193
194
195



INDICE ix

A liberdade de nao ter nascido quando um buda nio descenden 196

A liberdade de nio ter nascido como um barbaro 197
A liberdade de nio ter nascido como um tolo 198
A liberdade de nao ter nascido como um herege 199
Meditagio sobre as dez riquezas 200

Meditando sobre outros aspectos

do perfeito renascimento humano 204

APENDICE 2
COMO MEDITAR SOBRE OS ESTAGIOS

DO CAMINHO A ILUMINAGAO 205
Instrugoes para desenvolver realizagoes espirituais
relacionadas aos lazeres e as fortunas 205
GLOSSARIO 207

BIBLIOGRAFIA 225



Agradecimentos do editor da série

e 2

0 ULTIMO titulo, Como praticar o dharma, de Lama Zopa Rinpoche,
Nexpliquei em detalhes como surgiu a ideia da Série Linhagem da
FPMT, da qual este livro faz parte. Por isso, nio repetirei aqui tudo o que
j4 foi dito.

Em resumo, o objetivo da Série ¢ publicar todos os ensinamentos de lam-
rim dados por Rinpoche em uma sequéncia de comentérios dos pontos-
chave do caminho gradual, tanto para um publico geral quanto para um
leitor mais especializado — meditadores dedicados a alcangar as realizagdes
do lamrim e professores em busca de recursos atualizados para ampliar seus
conhecimentos. Nosso editor, Gordon McDougall, a quem somos profun-
damente gratos, fala mais sobre o processo em seu prefécio.

Em 1996, Rinpoche pediu que eu criasse o Lama Yeshe Wisdom Archive
como uma entidade independente da FPMT. Em 2007, gragas a um doador
incrivelmente bondoso que nos ofereceu US$ soo mil em doagio equiva-
lente — permitindo—nos contratar a equipe necessaria para seguir adiante
—, tragamos um plano para produzir essa série de comentdrios intitulada
Publishing the FPMT Lineage (Publicando a Linhagem da FPMT). Gor-
don assumiu a lideranca ao compilar quase quatro décadas de ensinamentos
de Rinpoche para criar esta série — dando sequéncia ao trabalho de orga-
nizagao realizado anteriormente pela Ven. Trisha Donnelly e Tenzin Nam-
drol (Miranda Adams). Mais detalhes sobre o projeto estao disponiveis (em
inglés) no site do LYWA, na aba “Projetos em andamento’”.

Em nossos livros anteriores e em nosso site ja citamos detalhadamente
todas as pessoas que tornaram — e seguem tornando — o LYWA pos-
sivel. Logo, também nio ¢ necessirio repetir aqui. Gostaria, no entanto,
de agradecer aqueles que apoiaram diretamente a edigio e impressao



AGRADECIMENTOS DO EDITOR DA SERIE X1

deste livio — 4 Fundagio Ran, ao Centro Losang Dragpa, Malésia, ao
nosso gentil doador novamente, ¢ a todos que fizeram doagdes equiva-
lentes para este programa. Ainda temos um longo caminho a percorrer para
alcancar o valor estabelecido para a doagao equivalente, portanto, se vocé
quiser apoiar a produ¢io de mais comentdrios inigualdveis do lamrim de
Lama Zopa Rinpoche, acesse LamaYeshe.com. Muito obrigado.

Dr. Nicholas Ribush



Prefacio do editor

e 2

UANDO COMECEI A coletar material para este livro, a Copa do

Mundo estava chegando ao fim. Para quem vive na Inglaterra (ou em
muitos outros paises participantes), pareceu que, por mais de um més, nio
havia nada no mundo além de futebol. Bandeiras vermelhas e brancas ingle-
sas estavam por toda parte ¢ o orgulho nacional era ruidoso — mas que se
provou, ao final, injustificado.

Um ano antes, eu era um dos quatrocentos participantes do retiro de cem
milhoes de mani com Lama Zopa Rinpoche, na Franca. Foi uma experién-
cia e tanto. Se vocé ja fez algum retiro longo com Rinpoche, sabe que ha
muito Dharma e pouco sono. Desde o inicio, todos nds sabiamos que Rin-
poche queria que completdssemos a recitagio aparentemente impossivel
de cem milhoes de mantras OM MANI PADME HUM. Alguns de nés
comegaram o retiro com um certo grau de apreensao. Por isso, é muito sig-
nificativo que as palavras introdutdrias de Rinpoche sejam justamente as
que dio inicio ao primeiro capitulo deste livro, explicando que a verda-
deira razao para nos alegrarmos ¢ possuir este precioso corpo humano, nao
chutar uma bola na rede.

O Dharma, no entanto, nio se limita a retiros. Tudo o que fazemos pode
ser Dharma (ndo consigo ver como torcer para um time de futebol aplica-se,
mas estou certo de que ¢ possivel). E tudo nasce da compreensao do nosso
verdadeiro potencial. Essa ¢ a esséncia dos ensinamentos sobre o perfeito
renascimento humano.

Geralmente, quando o caminho gradual 4 iluminagao (tib.: lam-rim) ¢
apresentado aos estudantes ocidentais, os temas sao listados na forma de um
manual de instrucoes passo a passo sobre como ser completamente feliz e
alcancar a iluminagao, sendo conferida igual relevincia a todos os topicos.



PREFACIO DO EDITOR  xiii

Embora isso possa ser verdade, ¢ instrutivo conhecer como os textos tradi-
cionais tibetanos dividem o lamrim. Na obra de referéncia de Lama Tsong-
khapa, O grande tratado sobre os estdgios do caminho a iluminagio (tib.:
Lam-rim Chen-mo), ¢ em outras obras de autores que seguem a sua estru-
tura, depois de estabelecer a linhagem e apresentar a importincia do pro-
fessor e da sessao meditativa, o corpo principal do texto divide-se em dois:
apreciar a vida humana de liberdades e riquezas e saber como aproveita-la.
Diante disso, podemos perceber que a compreensio e a apreciagio do per-
feito renascimento humano sio fundamentais em toda a jornada espiritual.
Como afirma Lama Zopa Rinpoche, elas sio a chave que abre a porta para
o conhecimento.

Considero isso especialmente verdadeiro para o aluno ocidental, j& que
um dos nossos maiores tormentos ¢ a falta de amor-préprio, ou a baixa
autoestima. Em meio a um estilo de vida extremamente confortével e propi-
cio, mas também altamente competitivo e orientado a resultados, podemos
nos sentir inadequados ¢ até mesmo intteis. Estamos to atarefados que
esquecemos a razio essencial de estarmos tao ocupados. Os ensinamen-
tos sobre o perfeito renascimento humano funcionam como um alerta.
Podemos, por meio deles, compreender o quio tinica ¢ a nossa situagio ¢
como o nosso potencial ¢ extraordindrio. Quando conseguirmos realmente
perceber isso, teremos o impeto para de fato desenvolver nossa mente — o
propdsito dos demais temas do lamrim.

Desde o inicio, os alunos dos cursos introdutérios de meditagao de um
més liderados por Lama Zopa Rinpoche no Monastério de Kopan reco-
nheceram a importincia de registrar integralmente os ensinamentos de
Lama Yeshe e de Rinpoche. Ao longo das décadas, reunimos quase dois mil
deles — desde aulas de uma tinica noite até retiros completos de trés meses.
A colecio desses ensinamentos foi formalizada em 1996, quando Lama
Zopa Rinpoche fundou o Lama Yeshe Wisdom Archive (LYWA). Em
2007, foi langado o Publishing the FPMT Lineage (Publicando a Linhagem
da FPMT), um projeto para disponibilizar os ensinamentos de Rinpoche
sobre o lamrim. O objetivo ¢ extrair topicos especificos do lamrim de todos
os ensinamentos gravados, reuni-los, editd-los e publicd-los em uma série de
comentarios detalhados. Até hoje, o LYWA vinha publicando ensinamen-
tos editados de um curso ou de um ensinamento especifico, mas, com os
livros da Série Linhagem da FPMT, ofereceremos uma apresentagao abran-
gente de tudo o que Rinpoche disse sobre cada tépico do lamrim.



Xiv O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

O perfeito renascimento humano foi produzido nesse formato. Apds
reunir o maior numero possivel de ensinamentos de Rinpoche sobre o tema,
eu os organizei em tépicos. Entio, utilizando o esquema do livro Libe-
ragio na palma de sua mao, de Pabongka Rinpoche - cuja estrutura Lama
Zopa Rinpoche seguiu em seus cursos iniciais —, elaborei um texto a partir
dos diversos ensinamentos anuais de Rinpoche no Monastério de Kopan,
em Katmandu, durante os cursos de lamrim de um més. Depois, vasculhei
todo o acervo do LYWA em busca de qualquer outra coisa que Rinpoche
tenha dito sobre o perfeito renascimento humano e acrescentei-as ao texto,
que foi entdo editado.

Procurei preservar o estilo informal e experiencial de Rinpoche, inclu-
indo muitas das histérias anedéticas, quase como parabolas, que costumam
enriquecer suas aulas.

O texto editado vem de transcrigdes literais, cuja exatidao foi verificada.
Portanto, podemos ter certeza de que o que estd aqui ¢ exatamente o que
foi ensinado por Rinpoche. Erros e confuses sao inteiramente do editor.
Como foram extraidas de diversas fontes e com Rinpoche ensinando para
publicos diferentes em momentos distintos, ¢ inevitdvel que, independente-
mente do quanto eu tenha tentado evitar repetigdes, algumas se¢oes pos-
sam remeter a outras. Espero que elas reforcem a mensagem ao invés de
entediar o leitor. Citagoes textuais devem ser consideradas mais como para-
frases do que como tradugdes literais. Quando Rinpoche cita um texto, eu
o mantenho em inglés, com exce¢io do Lam-rim Chen-mo, que, para mui-
tas pessoas, ¢ mais conhecido pelo titulo em tibetano do que pela extensa
denominagio em inglés. Quanto aos titulos de outras obras em sanscrito e
tibetano, por favor, consulte a bibliografia.

No total, mais de 140 cursos de Rinpoche ao redor do mundo serviram
de base para este livro.! Quantas horas de trabalho isso representa para as
varias pessoas envolvidas? E quantos se dedicaram a produgao deste livro?

' Do terceiro curso de Kopan em 1972 até o retiro de Mani no Instituto Vajra Yogini em 2009,
os numeros dos cursos do LY WA usados para a edi¢io final s3o: oos, 014, 017, 018, 022, 027,
028, 029, 081, 089, 091, 092, 095, 096, 102, 107, 111, 119, 122, 139, 149, 163, 169, 170, 181, 182,
203,278, 328, 350,359, 368, 395, 399, 425, 436, 469, 475, 476, 488, 511, 514, 566, 627, 634, 737,
788, 823, 831, 836, 851, 852, 944, 984, 996, 1005, 1045, 1055, 1061, 1090, 1095, 1111, 1124, 1152,
1169, 1172, 1184, 1186, 1203, 1238, 1247, 1331, 1372, 1381, 1388, 1399, 1402, 1410, 1413, 1441, 1443,
1470, 1478, 1588, 1604.



PREFACIO DO EDITOR XV

Nio consigo sequer comegar a nomear todos; sao muitos. Tudo o que
posso fazer ¢ oferecer a todos vocés que tanto se empenharam um enorme
agradecimento.

Mas, acima de tudo, gostaria de agradecer, do fundo do meu coragio,
a Lama Zopa Rinpoche, a inspiragio para tudo isto, a fonte de todo este
conhecimento incrivel. Para mim, ele ¢ o exemplo vivo de como uma tnica
pessoa pode fazer uma enorme diferenga e de como tudo ¢ possivel quando
a mente estd imbuida de compaixdo e sabedoria. Que qualquer pequeno
mérito acumulado com a produgio deste livro seja dedicado 4 continuidade
de sua longa vida, 4 sua boa satde ¢ 4 realizagio de todos os seus descjos
sagrados.

Bath, Inglaterra
Marco de 2013



Prefacio do tradutor

~Ao Y~

NICIAMOS A tradugio da Série Linhagem da FPMT com o terceiro livro,

O perfeito renascimento humano, ji adiantando que a intengio do Grupo
de Tradutores do Centro Shiwa Lha ¢ oferecer em lingua portuguesa os trés
livros da série ja disponiveis gratuitamente em inglés. Soma-se a esta edigao:
O coragio do caminho (ensinamentos sobre devogio ao guru) ¢ Como prati-
car 0 Dharma (ensinamentos sobre os oito dharmas mundanos) — a serem
publicados em breve.

O LYWA j4 anunciou em seu site que o projeto Publicando a Linhagem
da FPMT passou a integrar a Wisdom Culture Series, uma iniciativa da Wis-
dom Publications para langamento de obras que visam preservar e cultivar
o caminho Mahayana, especialmente trabalhos de mestres da tradi¢ao de
Lama Tsongkhapa e da escola Gelug. Seguiremos acompanhando a divulga-
¢ao das novas publica¢des e trabalhando para que o maior niimero possivel
de textos chegue aos praticantes luséfonos.

Em especial, textos do lamrim, apontado em vérias oportunidades por
Lama Zopa Rinpoche como a “estrada principal, o caminho direto para
a iluminacio” Além desta edi¢io direcionada ao perfeito renascimento
humano, outros materiais para aprofundamento nos estudos do lamrim ja
disponiveis no site do Centro Shiwa Lha incluem O ano do lamrim e Topicos
estendidos do lamrim, de Ani Karin Valham. O cléssico da tradi¢io Gelug,
Liberagio na Palma de sua mao, de Pabongka Rinpoche, também jé estd dis-
ponivel pela Editora Mauad X.

Em abril de 2001, o diretor do LYWA, Nicholas Ribush, gentilmente
nos cedeu os direitos para a publicacdo em lingua portuguesa dos titulos
da LYWA. Seguindo a filosofia de difundir o Dharma e os ensinamentos
preciosos e incomparaveis de Lama Thubten Yeshe e Lama Zopa Rinpoche,



PREFACIO DO TRADUTOR  xvii

os livros digitais serao distribuidos gratuitamente no site do Centro Shiwa
Lha.

Desde 1996, o centro mantém praticas regulares de meditagao, cursos
e grupos de estudo sob a orientagio do escritdrio internacional. Também
se dedica a traducio dos conselhos de Lama Zopa e Lama Yeshe, livros e
demais ensinamentos disponibilizados pelo LYWA.

Nossas atividades também contam com a generosidade de voluntarios e
benfeitores. Para apoiar a tradugao e distribui¢ao do Dharma em portugués,
considere fazer uma contribuigao. Saiba como em: ShiwalLha.orgbr.

Grupo de Tradutores do Centro Shiwa Lha



1.Oqueéo Dharma?

e 2

O CAMINHO QUE DEVEMOS SEGUIR

S PESSOAS SE cmpolgam com as coisas mais inusitadas. Vi, recente-

mente, um grupo de homens chutando uma bola em dire¢ao a uma
grande rede entre dois postes, enquanto centenas de milhares de pessoas
vibravam e jogavam as maos para o alto e milhoes assistiam pela televisao.
Todos estavam completamente fora de controle com tanto entusiasmo. Na
verdade, os seus rostos estavam tao contorcidos que eu nao conseguia dis-
tinguir se estavam felizes ou sentindo dor. Essa Copa do Mundo parece ser
extremamente importante para muitos, mas também causa tristeza e inveja,
além de raiva quando o sex pais derrota o meun.

Por outro lado, uma razio verdadeira de entusiasmo e felicidade ¢ sim-
plesmente possuir este corpo humano. Se pudéssemos de fato compreender
mesmo que uma parte infima do seu valor, terfamos milhoes de vezes mais
motivos para pular e gritar de alegria como aqueles torcedores. Deveriamos
ter todos os dias, a cada segundo, um profundo sentimento de alegria em
nosso coragio por esse bem precioso, que nos oferece a oportunidade de
fazer o que quisermos. Com ele, podemos alcangar o que desejarmos, bene-
ficiar a nds mesmos ¢ ao préximo.

Nos esportes ¢ em atividades mundanas em geral, as pessoas estao sem-
pre em busca do melhor e tentam ser as primeiras em tudo o que fazem. No
entanto, vencer uma Olimpiada, escalar o Monte Evereste ou realizar qual-
quer outra faganha considerada grandiosa nao significa nada. Todos nés ja
fizemos essas coisas incontdveis vezes — em vidas passadas e até mesmo nesta
— e certamente elas nio nos fizeram mais felizes.

Com efeito, em nossas incontdveis vidas passadas, desfrutamos de



2 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

todos os tipos de prazeres intimeras vezes. Alcancamos estados que sequer
podemos imaginar. Nao hd nenhum prazer novo ou experiéncia que ji nio
tenhamos vivido. Nascemos em reinos divinos onde nao hd qualquer sofri-
mento evidente. Conquistamos grandes poderes de concentragio, uma
concentragio tao profunda que, como explica o grande mestre Pabongka
Dechen Nyingpo em seu comentario sobre Os t7és principais aspectos do
caminho a iluminagio,” mesmo um grande tambor retumbando no nosso
ouvido nao nos perturbaria. Desenvolvemos inclusive poderes psiquicos
avancados, como clarividéncia e a habilidade de voar. Nada disso ¢ novo.
Essas coisas parecem especiais apenas porque nao compreendemos reencar-
nagao e, por isso, nao percebemos que, em vidas passadas sem principio, ja
fizemos tudo isso repetidas vezes.

Os primeiros alunos dos cursos iniciais de meditagio do Monastério de
Kopan, no Nepal,® participaram por diferentes razoes. Muitos deles eram
hippies e haviam lido em livros como O livro tibetano dos mortos ou A ter-
ceira visdo' que a meditagio pode desenvolver poderes mégicos, como voar.
Nio hd nada de especial em voar. Bilhoes de passaros o fazem, mas isso sig-
nifica que eles tém o segredo para a felicidade? Alguns alunos estavam inte-
ressados em uma viagem astral ou no desenvolvimento da aura ao redor do
corpo. Vagalumes emitem luz, mas serd que realmente queremos ser como
eles?

Embora os maiores poderes mégicos possam soar maravilhosos, eles sio,
na verdade, apenas realizagdes mundanas pouco relevantes no longo prazo.
Eles nao podem nos assegurar paz verdadeira nem nos libertar do sam-

* Pabongka Dechen Nyingpo Rinpoche (1871-1941) foi um lama altamente conceituado,
guru raiz dos tutores sénior e junior de Sua Santidade o Dalai Lama e autor de Liberagio
na palma de sua mao, livro que serviu como estrutura para a maioria dos cursos iniciais de
meditacio de Lama Zopa (e, portanto, para esta série de livros). Os trés principais aspectos
do caminho, uma carta escrita por Lama Tsongkhapa a um discipulo, ¢ um texto-chave da
tradigio Gelug.

* Kopan, o monastério principal da FPMT, sedia, desde 1971, cursos de meditacio anuais
com dura¢io de um més.

*No inicio da década de 1970, a tradugao de Evans-Wentz de O livro tibetano dos mortos era
um dos poucos livros disponiveis sobre budismo tibetano em inglés. Ele relata os estagios
pelos quais uma pessoa passa no estado intermedidrio entre esta vida e a préxima. Muitos
trechos poderiam parecer bastante fantdsticos para um leitor sem familiaridade com con-
ceitos budistas. A terceira visio, do “Lama” Lobsang Rampa, era muito popular naquela
época, e falava sobre como os monges tibetanos alcangavam grandes poderes por meio da
concentragio, incluindo a obten¢io de um terceiro olho fisico no centro de suas testas.
Rampa foi depois considerado uma fraude.



O QUE £ O DHARMA? 3

sara, este ciclo de insatisfagio no qual estamos presos. Eles nao tém o poder
de eliminar ou mesmo reduzir as nossas delusées, a tinica maneira real de
destruir o nosso sofrimento e de sermos felizes.

Nenhuma dessas coisas samséricas sequer dura. Essa ¢ a propria natureza
delas. Para conquistd-las, sujeitamo-nos a muitas dificuldades, desfrutamos
delas por pouco tempo e entao elas desaparecem, deixando-nos novamente
descontentes. Além disso, tudo dessa mesma natureza ¢ obtido por meio de
uma motivagao que aspira aos prazeres mundanos desta vida, a qual, como
veremos, é nio virtuosa e causa de sofrimento futuro.’

E claro que muitos outros alunos de Kopan vieram porque perceberam
que a felicidade oferecida no Ocidente era um tanto quanto iluséria. Mesmo
os provenientes de grandes cidades como Nova York enxergaram além do
progresso material alcangado nesses lugares e concluiram que aquilo nao
bastava. A cada ano havia mais progresso, mas, por alguma razao, nunca
havia mais felicidade. Uma nova invengao resolvia um problema, mas, ime-
diatamente, surgiam outros. A medida que suas sociedades se tornavam
mais complexas, os problemas se aprofundavam. Esses alunos conseguiam
perceber que faltava algo nos métodos usados para resolucio de problemas.
Os participantes dos cursos iniciais de Kopan compartilhavam uma insa-
tisfacio com a maneira como suas sociedades recorriam a solu¢des externas
para sanar os problemas, e, de certa forma, eles sabiam intuitivamente que
deveria haver uma maneira mais profunda e significativa de alcancar a feli-
cidade. Apenas dar esse passo foi uma iniciativa muito sébia que lhes abriu
a porta para a paz interior. L4 fora, nas ruas, estava o mundo cadtico e con-
fuso, mas eles encontraram o portao que dava acesso a um lindo parque.

Neste momento, com este precioso corpo humano, temos as condigoes
perfeitas para ver além da confusio externa — somos capazes de com-
preender o que ¢ sofrimento e como superd-lo, e o que ¢ felicidade verda-
deira e como alcanga-la. Nés temos o Dharma.

O Dharma ¢ tudo aquilo que nos conduz a felicidade e nos afasta do sofri-
mento. E tudo o que destréi a raiz do sofrimento — as delusdes e o carma. E
o caminho que todos devemos trilhar, quer nos consideremos budistas ou
ndo. Somente com a rendncia as causas do sofrimento, como o apego, ¢ com
o desenvolvimento da compaixio e da compreensao correta da natureza da
realidade ¢ que seremos capazes de realmente nos libertar. Essz ¢ a nova

> O livro de Rinpoche Como praticar o0 Dharma fala extensivamente sobre esse ponto.



4 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

experiéncia A qual devemos aspirar — e nio a clarividéncia ou a capacidade
de voar -, pois nunca a alcancamos antes.

O Dharma ¢ qualquer coisa capaz de fazer isso, mas, de modo geral,
refere-se, especificamente, aos ensinamentos do Buda. Afirma-se que o
Buda histérico, Shakyamuni, tenha dado 84.000 ensinamentos nos qua-
renta anos entre a sua iluminagao na India, h4 2.600 anos, e a sua morte. No
budismo tibetano, esses ensinamentos extraordindrios foram organizados
em um sistema que facilita o estudo e a realizagio: o caminho gradual a ilu-
minacio, o lamrim.

Nele, as trés principais dreas que precisamos desenvolver — rendincia ao
samsara; bodpicitta, a intengao altruista de iluminar-se para o beneficio de
todos os seres sencientes; e a visdo correta, a compreensao da vacuidade — sio
apresentadas em uma sequéncia progressiva de ensinamentos, que vai desde
anecessidade de um guia espiritual no inicio do caminho até as mentes mais
sutis necessarias para a iluminagao na etapa final. O lamrim contém tudo de
que precisamos para avangar até o estado supremo da iluminacao.

De fato, posso afirmar com certeza que o lamrim ¢ a prépria esséncia do
Dharma. Quando, no século XI, o grande professor indiano Atisha deixou
a universidade budista de Vikramashila para ir ao Tibete, ele condensou
tudo o que o Buda havia ensinado nesse caminho gradual, sem deixar nada
de fora. Mais tarde, mestres tibetanos como Lama Tsongkhapa® escreveram
comentdrios sobre o lamrim. Estudar esses comentdrios revela como o
caminho gradual nos apresenta o quadro completo.

O lamrim ¢ comparado a manteiga. O leite ¢ muito nutritivo, mas
sua esséncia ¢ a manteiga. Podemos usé-lo para diversos fins, mas, ainda
assim, a manteiga ¢ a sua esséncia ultima. Grandes filésofos e iogues como
Lama Tsongkhapa deram ensinamentos extraordindrios com base em suas
proprias experiéncias. Eles tinham um conhecimento e compreensao tao
profundos que sequer podemos imaginar. A partir dessa compreensio pro-
funda, eles foram capazes de destilar a esséncia — a manteiga — ¢ mostrar-
nos, claramente, todo o caminho que devemos trilhar desde onde estamos
agora até a iluminagao.

Neste exato instante, desfrutamos de uma liberdade incrivel. Possui-
mos inteligéncia e tempo livre suficientes, além de interesse em aprender.
Acredito que, se vocé investigar um pouco, chegard a conclusao de que isso

¢ Lama Je Tsongkhapa (1357 — 1417) foi o fundador da tradicio Gelug, uma das quatro
tradigoes tibetanas principais, e revitalizou muitas linhagens do sutra e do tantra e a tradigao
mondstica no Tibete.



O QUE £ O DHARMA? 3§

¢ verdade. Os ensinamentos tradicionais sobre o perfeito renascimento
humano explicam as oito liberdades e as dez riquezas. Eles nos mostram
com bastante clareza o quao afortunados somos e como ¢ raro estar na
posi¢do em que nos encontramos. Neste momento, temos em nossas maos
os meios para obter tudo o que quisermos; temos os meios para criar as cau-
sas da felicidade perfeita. E crucial que nio desperdicemos esta oportuni-
dade preciosa.

Sem o estudo do lamrim, é muito dificil apreciar o quéo rara é esta chance
e como aproveitd-la da melhor forma possivel. Talvez tentemos meditar,
rezar ou ler os sutras; talvez até nos consideremos budistas, mas, sem uma
base sélida no lamrim, ¢ muito dificil perceber o quio crucial ¢ nao apenas
praticar o Dharma, mas nao fazer nada além disso. A pratica do Dharma ¢ a
coisa mais importante na vida.

Primeiro, deverfamos saber que, sem o Dharma, nio existe nenhuma
telicidade. Nenhuma telicidade. A prépria defini¢io de Dharma ¢: aquilo
que traz felicidade. Qualquer pequena alegria que experimentamos hoje ¢
resultado direto de agdes virtuosas do passado, ¢ essas agoes foram Dharma,
sejam elas generosidade ou bondade, paciéncia ou compreensao correta. E
toda felicidade que experimentaremos no futuro depende inteiramente da
criagao de agoes virtuosas a partir de agora. Isso também ¢ Dharma.

Para que nossas vidas sejam significativas, precisamos realizar a¢des sig-
nificativas. Isso implica em reconhecer o quao afortunados somos por esta
oportunidade preciosa e em assumir a determina¢ao de nunca desperdicé-
la. Isso ¢ fundamental para gerarmos a energia necesséria com vistas a trilhar
o longo caminho diante de nés. A jornada serd extensa, dificil e precisamos
desenvolver muitas habilidades — tal como uma grande expedigao requer
varios carregadores. Serd dificil porque nunca percorremos esse caminho
antes € porque se trata de um itinerario exclusivamente mental, com mui-
tos obscurecimentos e empecilhos bloqueando a passagem. Para alcancar
a liberdade completa do sofrimento, a liberagao e a iluminagao, temos que
destruir todos os obsticulos mentais que nés mesmos criamos. Seria mais
facil destruir a Terra.

Esta, no entanto, ¢ uma grande jornada que devemos encarar ¢ o lam-
rim ¢ 0 mapa que nos conduzird pelo caminho mais curto, sem o risco de
nos perdermos. O inicio desta jornada ¢ a compreensio do perfeito renas-
cimento humano. Por isso, neste estagio inicial do nosso percurso, ¢ muito
importante termos uma compreensdo bastante clara do que ¢ o perfeito
renascimento humano, de sua extraordindria raridade e fragilidade e dos
beneficios maravilhosos que pode nos proporcionar.



6 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

Tradicionalmente, em textos como o Grande tratado, de Lama Tsong-
khapa, e Liberagio na palma de sua mao, de Pabongka Dechen Nyingpo,
apos a explicagio sobre a linhagem dos grandes professores que expuseram
o lamrim, a ligagao direta entre eles ¢ 0 Buda Shakyamuni e a importancia
do mestre espiritual — o guru —, o corpo principal dos ensinamentos ¢ divi-
dido em duas partes:

> a persuasio da sua mente para extrair a esséncia do seu perfeito
renascimento humano;

» como extrair a esséncia do seu perfeito renascimento humano — o
método em si.

O método em si corresponde ao restante de todo o caminho 4 iluminagao.
Logo, vocé pode constatar que, neste vasto manancial de ensinamentos, o
perfeito renascimento humano constitui o cerne; ele ¢ a fundacao.

Neste livro, tentarei expor algo sobre esse primeiro ponto: o que ¢ o per-
feito renascimento humano e por que ele ¢ tio importante. Nos textos de
Lama Tsongkhapa e Pabongka Rinpoche, essa parte dos ensinamentos ¢
apresentada em trés se¢oes principais:

> aidentificagio do perfeito renascimento humano com as oito liber-
dades e as dez riquezas;

> os grandes beneficios do perfeito renascimento humano;

> adificuldade de obter um perfeito renascimento humano.

Além disso, professores como Lama Tsongkhapa e Pabongka Dechen
Nyingpo comegam seus extensos textos de lamrim com uma se¢io de
encorajamento, incentivando os estudantes a aproveitarem o perfeito renas-
cimento humano. Seguiremos essa estrutura.

O que é o Dharma?

O significado da palavra sinscrita Dharma ¢ “aquilo que salva” Dharma ¢
tudo aquilo que salva os seres sencientes de todas as formas de sofrimento
e de suas causas. Isso ¢ totalmente inclusivo. Um ser senciente ¢ todo ser
nao iluminado que possui senciéncia: uma mente capaz de funcionar e, por-
tanto, que naturalmente deseja felicidade e evita sofrimento. Sofrimento
refere-se a qualquer situagao indesejavel, desde os tormentos mais intensos
dos infernos quentes até o sofrimento pervasivo mais sutil experimentado
por um deus.

Suponhamos que estamos prestes a cair de um penhasco ingreme, com



O QUE £ O DHARMA? 7

as rochas 14 embaixo prontas para nos despedacar. A tnica coisa que pode
nos salvar ¢ uma corda pendurada a beira do precipicio. Agarra-la ¢ a coisa
mais importante que podemos fazer; ¢ o que pode salvar a nossa vida. O
Dharma ¢ exatamente isso: 0 que nos impede de cair no sofrimento. Por-
tanto, podemos dizer que Dharma ¢ tudo que nos conduz 2 felicidade e nos
permite eliminar o sofrimento. Essa analogia da corda ¢ boa, pois também
mostra que precisamos fazer o esforco. A corda estd ali para nos ajudar, mas
somos nds que devemos segura-la para escapar do perigo.

Certavez, o discipulo de Lama Atisha, Dromténpa,” pediu a0 mestre que
explicasse os resultados das a¢oes realizadas com o que o budismo chama de
trés venenos — ignorancia, raiva e apego — e daquelas realizadas sem essas
atitudes. Lama Atisha respondeu:

Agoes realizadas com ignorancia, raiva e apego levam ao renas-
cimento nos reinos inferiores como seres transmigrantes8 que
sofrem. A cobiga causa o renascimento no reino dos fantasmas
famintos; o ddio, o renascimento no reino do inferno; a ignoran-
cia no reino animal e assim por diante. A¢oes realizadas com
uma atitude livre das trés mentes venenosas resultam no renasci-
MEeNto COMO Seres transmigrantes felizes, em um dos trés reinos
superiores.

Aqui, Lama Atisha distingue claramente entre o que ¢ Dharma e o que nao
¢, ou seja, uma a¢ao mundana. Assim como agoes provenientes de delusoes
resultam em sofrimento, aquelas que surgem de uma mente virtuosa, agoes
dhdrmicas, sao a fonte de toda felicidade.

Se quisermos ser felizes, a primeira coisa que precisamos saber ¢é quais
agoes nos trardo felicidade para cultiva-las, e quais nos trario sofrimento
para evitd-las. Essa ¢ a esséncia da pritica do Dharma. Ao investigarmos,
veremos que qualquer a¢ao maculada pelas mentes deludidas da ignorancia,
da raiva, do apego e das intimeras delusdes que derivam dessas trés resultara
em sofrimento; e qualquer ago realizada com uma motivagao virtuosa, de

7 Lama Atisha (982 — 1054) foi 0 renomado mestre indiano que viajou ao Tibete em 1042
para ajudar na revitalizagio do budismo ¢ estabeleceu a tradi¢io Kadam. O seu texto Uma
Iuz para o caminho 4 iluminagio foi o primeiro texto de lamrim. Dromtdnpa (1005 — 1064)
foi seu intérprete, discipulo principal e propagador da tradi¢io Kadam.

* Um ser que “transmigra” de uma vida a outra e, assim, encontra-se preso na existéncia ciclica
ou no samsara.



8 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

amor, bondade, generosidade etc., trard um resultado feliz. Isso ¢ certo. Na
verdade, esse ¢ o principio fundamental do carma.’

E ficil reconhecer que o 4dio, a inveja etc. s3o negativos e acarretam toda
sorte de problemas, mas o apego faz 0 mesmo. A¢oes simples como comer,
ler e caminhar, quando maculadas pelo apego, sio nao virtuosas e causas
de sofrimento futuro. Toda a¢do motivada por interesse préprio e apego
¢ ndo virtuosa. Podemos recitar preces por horas todos os dias, meditar,
fazer oferecimentos ou ler incontdveis livros do Dharma, mas, se formos
motivados pelo apego, como o desejo de ter uma boa reputagio, entio essas
aparentes boas a¢oes sdo, na verdade, nio virtuosas. Elas podem parecer
Dharma, porém nao sao; podemos parecer praticantes do Dharma, porém
Nnao somos.

Precisamos ter bastante clareza quanto a isto: nao ¢ a agio em si, mas a
mente por trs dela — a motivagio que a embasa — que determina se ¢ posi-
tiva ou negativa, se ¢ Dharma ou nao. A¢oes como comer, dormir ou traba-
lhar podem facilmente estar livres da mente que se agarra 4 felicidade desta
vida e, portanto, serem ag¢oes dhdrmicas virtuosas, assim como a recitagao
de mantras pode ser nao virtuosa quando realizada com cobiga ou raiva. A
acdo pode parecer a mesma, mas a diferenca no resultado — felicidade ou
sofrimento — produzido por ela é como a diferenga entre o céu ¢ a terra.

Se a motivagio ¢ virtuosa ou nao ¢ o que determinard se a agao resultante
serd virtuosa ou nao.

Felicidade e sofrimento vém da mente

H4 dois tipos de felicidade: a felicidade mundana, terrena, ¢ a felicidade
do Dharma. Seres nos reinos inferiores sio essencialmente incapazes de
experimentar qualquer uma delas. Seres nos reinos superiores, a excegao
dos humanos, s3o, em sua maioria, incapazes de experimentar a felicidade
do Dharma. Quando comegamos a compreender que a felicidade mun-
dana, a busca por prazeres sensoriais, ¢, na verdade, outra forma de sofri-
mento, percebemos que somente sob esta forma humana — ¢ apenas quando
temos todas as condigdes tnicas que possuimos atualmente — podemos
transcender as preocupagdes mundanas e alcancar a felicidade verdadeira
por meio da prética do Dharma. E por essa razio que este momento é tio

precioso.

? Um dos seus quatro aspectos é que o carma ¢ definitivo. Veja o livro de Rinpoche a ser publi-
cado sobre carma.



O QUE £ O DHARMA? 9

Falaremos mais adiante sobre os seres de outros reinos, aqueles que se
encontram nos reinos inferiores de sofrimento e os que estao nos reinos
divinos. Por ora, considere brevemente a condi¢io da maioria dos seres
humanos neste planeta. Se observarmos além das diferencas superficiais
para compreender o que cada um de nés faz diariamente, veremos que esta-
mos todos apenas em busca de felicidade e tentando evitar sofrimento. Nio
importa a forma que isso assuma — sucesso na carreira, um bom relaciona-
mento, muitas posses —, ¢ justamente o que estamos todos fazendo.

No entanto, quantas pessoas conseguem alcancar esse objetivo simples,
a felicidade? Quantas estdo realmente satisfeitas e contentes? Quantas
podem dizer que nao hd sofrimento em suas vidas? Acredito que, se vocé
analisar com profundidade, descobrird que pouquissimas pessoas podem,
sinceramente, responder sim a todas essas perguntas.

Por que nao hi paz verdadeira para as pessoas deste planeta? Porque a
vasta maioria ainda ¢ governada pela ignorincia. Com mentes agitadas e
indomadas, elas nio sabem como encontrar a felicidade verdadeira. Para
a maioria, felicidade ¢ algo a ser extraido das coisas ao redor, de relacio-
namentos, dinheiro, viagens, posses ¢ assim por diante. Obté-las requer
um grande esforgo ¢, geralmente, acaba prejudicando os outros de alguma
maneira. Essas pessoas sdo incapazes de compreender que felicidade ¢, na
verdade, um estado mental nascido da virtude. Elas tentam alcanga-la cri-
ando nio virtude e se perguntam por que nunca estao realmente felizes. Elas
equiparam a felicidade 4 obtencao de objetos de desejo externos, sem com-
preenderem que a verdadeira felicidade ¢ a paz, a paz do Dharma.

Ao nio se dedicarem 2 pritica do Dharma, as pessoas saem pelo mundo
em busca de felicidade, sem perceber que ela estd o tempo todo dentro
delas. Da infincia até a morte, visitam diversos paises, escalam diferentes
montanhas, dio voltas e mais voltas e, ainda assim, ndo estao livres; algo
continua faltando. Seja por meio da aquisi¢iao de posses, experiéncias ou
conhecimento — independentemente da forma assumida pela busca da feli-
cidade —, enquanto as pessoas dependerem de métodos externos, algo sem-
pre faltard.

E aqui que a compreensao do carma ¢ tio importante. Até que sejamos
capazes de ver claramente que tanto a felicidade como o sofrimento sao cri-
ados pela mente e que a felicidade ¢ resultado de uma mente virtuosa ¢ o
sofrimento de uma mente nio virtuosa, continuaremos a cometer o erro de
buscar felicidade por meio de a¢des negativas. Nao ha qualquer felicidade
em coisas externas. Assim como um girassol cresce de uma semente de giras-



10 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

sol, a felicidade cresce da virtude pretérita. Se estamos infelizes agora, isso
se deve a agdes negativas do passado. E, se quisermos ser felizes no futuro,
precisamos realizar, a partir de agora, apenas agoes positivas. A escolha ¢é
simples assim. Contudo, nio podemos trabalhar habilidosamente pela feli-
cidade até que tenhamos a firme convicgao de que toda felicidade e sofri-
mento vém da mente, nao de fatores externos, ¢ até que compreendamos o
que sao agdes positivas € negativas.

Precisamos reconhecer o equivoco de acreditar que bens materiais equi-
valem & felicidade. Somos nds, pessoas do século XXI, mais felizes do que
as de dois séculos ou dois milénios atrds? Certamente temos mais coisas.
Nio contesto que temos mais conforto, mais conhecimento, mais posses,
mas serd que temos mais felicidade? Se bens materiais fossem sua verda-
deira causa, entdo deveria haver muito mais paz e felicidade agora do que
jamais houve, mas claramente nio ¢ o caso. Na verdade, os seres humanos
primitivos, desprovidos dos nossos confortos, sem casas cheias de objetos,
sem os eletrénicos que temos, eram muito mais felizes do que nds. Havia
muito mais paz, embora niao houvesse uma tinica méquina no planeta. Nao
precisamos retroceder tanto para reconhecer isso. Se observarmos os paises
mais desenvolvidos de hoje em dia ¢ os compararmos aos mais pobres ¢
“atrasados’, veremos que aqueles com mais posses nao sao necessariamente
mais felizes.

Serd que podemos encontrar uma pessoa abastada que seja mais livre e
serena do que alguém que nao seja rico? Se investigar, vocé vera que riqueza
nao equivale a felicidade. Para a maioria das pessoas, mais riqueza e poder
significam mais responsabilidade e preocupagio, mais estresse e tristeza. H4
muitos miliondrios profundamente infelizes ¢ a taxa de suicidio em paises
ricos ¢ muito mais alta do que em paises pobres.

Se bens materiais e riqueza fossem causas da paz e felicidade perfeitas, j4
as terfamos alcangado, pois, em vidas passadas, tivemos grandes fortunas e
incontaveis posses. No entanto, nossa mente continua ignorante. Transfor-
mar a orienta¢io da mente de negativa, apegada, centrada no “eu, eu, eu’,
para uma positiva, aberta e altruista ¢ o verdadeiro caminho para a paz per-
feita. Nem todas as joias do mundo podem destruir sequer uma das milhares
de mentes negativas ou reduzir minimamente apenas uma das delusdes que
nos fazem agir de forma prejudicial. Podemos até esquecer a nossa tristeza
por um tempo, fingindo que ela nao estd ali, mas estamos apenas nos habi-
tuando 4 necessidade de conforto material. A cessagio momentinea de
alguma dor mental nio ¢ o fim de todo sofrimento. A verdadeira cessagio,



O QUE £ O DHARMA? 1II

segundo o Dharma, consiste em interromper a continuidade do sofrimento
por meio da erradicacio da sua causa.

A menos que reconhe¢amos a natureza do sofrimento, nao conseguire-
mos identificar sua causa. Tampouco reconheceremos a felicidade perfeita
e como alcangd-la. O uso de meios tempordrios para interromper o sofri-
mento apenas cria a causa para mais sofrimento. Ao fazermos isso, apro-
fundamos o sofrimento enquanto pensamos, de maneira equivocada, que
o cessamos. Presos na eterna busca pela felicidade terrena e pelos prazeres
mundanos, ndo apenas destruimos as nossas chances de obter a felicidade
verdadeira, como também asseguramos que jamais seremos plenamente
bem-sucedidos em conquistar a pequena felicidade temporéria a qual aspi-
ramos. Nunca nos livraremos dos problemas, ¢ a busca pela felicidade mun-
dana exige grandes e repetidos esforgos. Tornamo-nos escravos da nossa
ganincia, da mente que deseja felicidade mundana, que nos obriga a traba-
lhar até a exaustio tentando satisfazer suas necessidades.

O que hé de tio unico na posi¢ao em que nos encontramos ¢ que temos
uma escolha. Os animais nao tém; pessoas presas 4 pobreza extrema tam-
bém ndo. O que coloca o perfeito renascimento humano entre os dois é que
nio temos nem sofrimento intenso, nem prazeres €xcessivos. Temos sofri-
mento suficiente para que desejemos renuncii-lo, mas nao tanto a ponto de
nos desesperarmos e sermos dominados por ele. Também percebemos facil-
mente como os outros estao sofrendo e, assim, desenvolvemos compaixao.

Podemos escolher estudar sobre as causas da felicidade. Com o apren-
dizado da meditagao, temos a op¢ao de aprender a usar a nossa mente como
uma ferramenta para criar essa felicidade. Podemos ouvir grandes profes-
sores ¢ temos inteligéncia para compreender a mensagem que nos trans-
mitem. Somos alfabetizados para ler livros dhdrmicos, temos sabedoria para
reconhecer a verdade contida neles ¢ inteligéncia para comegar a viver de
acordo com o Dharma.

Somos capazes de criar as causas da felicidade perfeita e eliminar, com-
pletamente, todas as sementes de sofrimento. Isso nio ¢ incrivel? Podemos
ouvir uma explicagio sobre carma ¢ as causas da felicidade ¢ compreendé-la
em um minuto. Além disso, nossa mente nio estd obscurecida por negativi-
dades grosseiras, entao, quando ouvimos sobre carma e sofrimento, encon-
tramos sentido no que foi dito e temos sabedoria para fazer a escolha certa.
Dessa forma, tudo o que fazemos em cada instante do dia pode tornar-se
Dharma.



12 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

A CIENCIA INTERNA DA FELICIDADE

Ainda hd muitos temas que estio além da nossa compreensio, como as
explicagdes sutis sobre vacuidade. Porque os outros reinos nao fazem parte
das nossas experiéncias didrias, quando ouvimos falar sobre eles, pode
parecer dificil acreditar que realmente existam. No entanto, essas expli-
cagoes vieram do Buda e foram verificadas por grandes sébios e iogues ao
longo das eras, na India, no Tibete e em outros paises budistas. Apenas
porque sao dificeis de compreender nio significa que devemos rechaga-las.
Podemos ver o reino animal e reconhecemos que esses seres tém existéncias
miseraveis. Mas ha outros reinos: os dos deuses, o dos fantasmas famintos —
marcado por fome e sede inconcebiveis — e o dos seres dos infernos — onde
o sofrimento ¢ indescritivel. Virios grandes iogues, cujas mentes eram ple-
namente desenvolvidas, de fato viram esses reinos e nos contaram sobre eles.
Sé porque nio os vemos nao ¢ razio suficiente para negarmos que existam;
nossos obscurecimentos cdrmicos, as delusdes que encobrem nossa mente,
impedem-nos de enxergar a realidade.

Nossos obscurecimentos também nos impedem de reconhecer que a
mente nio tem principio. Talvez nunca tenhamos pensado sobre isso — ou
talvez chegamos a pensar, mas rejeitamos a possibilidade ou nunca realmente
analisamos suas implica¢oes. Porém, quando percebemos que nossa mente
atual estd conosco desde tempos sem inicio e continuard apds a morte numa
proxima vida, na seguinte e assim por diante, tal realiza¢io pode ser muito
chocante. No entanto, sem a compreensio fundamental sobre a continui-
dade da mente, as demais meditagoes do lamrim fardo pouco sentido — elas
parecerdo um rochedo pesado ou uma montanha inconquistével. Entao,
talvez, prefiramos acreditar nos contos de fadas que ouvimos na infincia,
a0 invés de investigar o verdadeiro significado dessas meditagoes.

E extremamente importante compreender com clareza que a mente no
tem principio, pois, dessa forma, a reencarnagio se torna uma realidade para
nds. A partir disso, compreendemos como as impressoes das agoes realiza-
das em vidas anteriores amadurecem no nosso continuo mental neste exato
momento, causando-nos felicidade ou miséria. Também compreendemos
como o que fazemos agora terd consequéncias nio apenas nesta vida, mas
em incontdveis vidas futuras. Ao reconhecer isso, nosso mundo se expande
subitamente. Tudo passa a ser muito mais significativo.

O budismo ¢, de fato, a ciéncia da mente. Precisamos conhecé-la — o que



O QUE £ O DHARMA? 13

ela ¢, como funciona e como utiliz-la para alcangar a verdadeira felicidade
e, por fim, a iluminagao. E por isso que o budismo confere énfase especial
4 meditagdo. Somente por meio da observagio da nossa prépria mente
durante sessdes meditativas ¢ que somos capazes de realmente comegar a
compreendé-la. Ler sobre a mente em livros, mas nio meditar, ¢ como ler
sobre a India sem jamais visita-la.

Essa ¢ a ciéncia interna, nio a externa materialista ensinada nas escolas.
Aqui, estudamos o que ¢ essencial para enxergar a realidade deste mundo.
A verdadeira compreensio nao ¢ um campo do saber empirico, mas uma
sabedoria interior nascida da compreensao da mente. Um médico pode nos
dizer por que uma pessoa morreu de determinada doenga, mas ele jamais
serd capaz de nos dizer por que os seres humanos morrem. Ao ater-se a
experimentos externos € nao investigar causas internas, a ciéncia moder-
na serd sempre limitada. Ela nunca poderd penetrar fundo o bastante para
trazer respostas definitivas. Sem recorrer a ciéncia interna do Buddha-
dharma, a principal causa para que os seres sencientes tenham que morrer e
renascer jamais serd encontrada em objetos externos, nao importa quantos
¢ons sejam dedicados as pesquisas.

Os seres humanos, por exemplo, viviam milhares de anos, mas, agora, a
expectativa de vida estd diminuindo. Por qué? Um cientista pode até negar
esse fato, mas estard ignorando as descobertas dos grandes iogues, que ti-
nham conhecimento claro sobre isso. A medida que os meditadores alcan-
cam estagios cada vez mais elevados de desenvolvimento, compreensées
sutis como essa tornam-se mais claras. Essa nao ¢ a experiéncia de uma tinica
pessoa, mas de incontéveis budas.

Apenas nds, com este perfeito renascimento humano, podemos nos tor-
nar cientistas internos e descobrir a verdadeira causa da felicidade. Nossos
animais de estimagao ndo podem. Mesmo que passemos gravagoes de ensina-
mentos do Dharma o dia todo, eles nao tém capacidade de compreender,
liberdade para ouvir, nem qualquer meio para expressar algo significativo.

Existem pessoas que vivem em paises onde a religiéo é reprimida e, por
isso, ndo tém acesso a sabedoria. Elas nunca sequer viram uma imagem do
Buda, muito menos leram suas palavras. Ha pessoas com deficiéncias que
nio sio capazes de compreender o Dharma. Hé cegos que nao podem se
beneficiar do efeito psicoldgico de uma imagem do Buda na mente. Existem
pessoas com obscurecimentos cdrmicos tao profundos que, embora estejam
diante de uma imagem do Buda, nio conseguem vé-la. Em Liberagio na



14 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

palma de sua mao, hé a histéria de uma pessoa que olhou para uma estitua
do Buda, mas, devido aos seus obscurecimentos cdrmicos, viu no lugar uma
grande pilha de carne.

Naio temos nenhum desses problemas e, portanto, somos inacreditavel-
mente afortunados. Temos a oportunidade de estudar, meditar ¢ com-
preender tudo o que o Buda ensinou, desde o tdpico mais simples do
lamrim até o mais avangado. Temos a oportunidade de desenvolver o cora-
¢ao altruista, a atitude que deseja a iluminagao plena para o beneficio do
proximo, e de compreender a realidade das coisas e eventos, a vacuidade.
Com este perfeito renascimento humano, nio hd nada que nao sejamos
capazes de entender.

Somente por meio das béncaos do Buda podemos fazer isso, e recebe-
mos estes ensinamentos preciosos de um professor plenamente qualificado.
Sem essa conexio direta com o Buda, ndo hd garantia de que o ensina-
mento seja puro e nos conduza até o fim do caminho. Por isso, o primeiro
topico do lamrim aborda as qualidades do professor. Esse ¢ o comego. Sem
um professor plenamente qualificado, ndo ¢ possivel saber se o que estu-
damos realmente nos trard beneficios. A partir desse inicio crucial, todo o
caminho ¢ apresentado: o lamrim, o caminho gradual 4 iluminagio, no qual
cada tdpico se adequa aos trés niveis de pratica. Esta tudo ali: o caminho do
ser de pequena capacidade, que leva a um renascimento futuro melhor; o
caminho do ser de média capacidade, que conduz a liberagao individual; e o
caminho do ser de grande capacidade, que culmina na iluminagao plena. Os
dois escopos mais elevados dependem da total compreensio e realizagao do
escopo anterior — portanto, cada um ¢ imprescindivel. A mente que traba-
lha para a iluminagio plena precisa ser edificada sobre a mente que renuncia
a0 samsara como um todo — o escopo médio. Este, por sua vez, precisa ser
construido sobre a mente que realizou os temas preliminares, como o per-
feito renascimento humano, impermanéncia e morte, refiigio e carma — o
escopo pequeno. Em outras palavras, nao ¢ possivel omitir nenhum tépico
do lamrim.

Nio ¢ como um bufé, em que escolhemos o que temos vontade. Meditar
sobre os reinos inferiores pode ser muito doloroso, entao deixamos de lado;
compreender a vacuidade pode parecer intelectual demais, entao nao nos
preocupamos com isso. Nao, ndo podemos tratar o lamrim como um bufé.
Temos que comer o banquete completo, caso contrario nao alcancaremos
o que desejamos: a liberacio ou a iluminagio. Talvez ja tenhamos um bom
coracio. Fantistico, mas s6 isso nao nos levara até l4. Precisamos realizar a



O QUE £ O DHARMA? 1§

bodhicitta. Para tanto, devemos renunciar completamente ao samsara; e,
para que isso ocorra, precisamos reconhecer que cada um dos seres sencien-
tes estd sofrendo; e, para isso, temos que entender a natureza do sofrimento.
Quando exploramos o lamrim, percebemos como cada tépico conduz ao
seguinte e como cada um deles ¢ indispensavel.

As meditagdes sobre o perfeito renascimento humano estao logo no ini-
cio do caminho, imediatamente apds a necessidade de confiar em um pro-
fessor espiritual. Precisamos compreender o carma e tomar refugio e, para
aprofundar o nosso comprometimento, devemos entender impermanéncia
e morte. Porém, nada disso acontecerd se desperdicarmos esta oportuni-
dade preciosa e tnica que temos agora, desta vez apenas. Por essa razao,
o grande meditador Lama Tsongkhapa, que sistematizou toda a estrutura
do lamrim, dividiu-o em duas partes: a valoriza¢io desta vida de liberdade
e riqueza — o perfeito renascimento humano — e como usar esta oportuni-
dade preciosa — todos os demais tépicos do lamrim, desde impermanéncia e
morte, refigio e carma, até o ponto em que alcangamos a iluminagio plena.
E essa a importincia fundamental da valorizacio do perfeito renascimento
humano para a nossa jornada do Dharma.

0 bﬂVCOPdVﬂ CrUZAr 0 samsara

Em Guia do estilo de vida do bodbisattva, o bodhisattva Shantideva afirma:

Dispondo do barco do corpo humano,

Liberte-se do grande rio da dor!

Como ¢ dificil encontrar esta embarcagio novamente,
Isto nao é hora de dormir, seu tolo.”

O samsara ¢ o ciclo interminédvel de nascimento e morte ao qual todos esta-
mos presos devido ao carma e as delusoes. Ele costuma ser descrito como
um rio ou como um oceano no qual nos afogamos, enquanto a liberagao e a
iluminagio sao associadas 4 chegada 4 outra margem. Nestes versos, Shanti-
deva, o grande sébio indiano do século VIII, compara este precioso corpo
humano que agora possuimos a um barco capaz de atravessar o rio de sofri-
mento samsdrico. Apenas agora, enquanto temos este “barco’, podemos
realizar a travessia. E, como nunca teremos certeza de que encontraremos
essa oportunidade novamente, ele nos exorta com veeméncia a aproveitar

© Cap. 7, v. 14.



16 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

esta chance tnica agora, enquanto a possuimos. Desperdigar esta oportuni-
dade - perder este tempo dormindo — ¢ absolutamente estupido.

Esse ¢ o verdadeiro propésito de termos este corpo humano, o verdadeiro
significado da nossa vida. Imagine que estamos em um lugar terrivel, mas, na
outra margem de um rio largo e perigoso, ha uma terra maravilhosa — se ao
menos pudéssemos alcanga-la... Contudo, possuimos um barco. Devemos
empurri-lo para as dguas e cruzar o rio a remo, a despeito das dificuldades a
serem enfrentadas. Como ¢ incrivel que tenhamos este barco, esta chance de
nos salvar. Que sorte imensa a nossa. Temos que nos sentir extremamente
felizes. E claro que nao hi a menor possibilidade de sermos preguigosos
demais e ficarmos presos para sempre neste lugar terrivel. Nao podemos
adiar a travessia sequer por um scgundo, pois, se o fizermos, esta preciosa
oportunidade pode ser arrancada de nés. Do mesmo modo, nosso perfeito
renascimento humano pode acabar a qualquer momento. Por isso, defini-
tivamente, nio ha tempo para dormir, para continuar preso a ignorancia.

A ignorincia ¢ uma mente escura, pesada. Em muitos aspectos, ela se
assemelha ao sono. Nao temos consciéncia do que estd acontecendo ao
nosso redor, mesmo que haja perigo. Se nao nos esforcarmos para despertar
amente da ignorncia, para obter sabedoria, mas, ao contrério, investirmos
todo o nosso empenho na tentativa de adquirir os confortos desta existéncia
mundana, todas as nossas a¢oes criardo apenas mais ignorancia. Enquanto
agimos por cobiga, 6dio, orgulho, inveja e as muitas outras mentes negati-
vas, trabalhamos para a ignoréncia.

Por ignorarmos a verdadeira natureza da mente, nossas agoes sempre pro-
duzem efeitos contrérios aos desejados. Enquanto estivermos sob o controle
das delusoes, cometeremos erros continuos nas nossas agoes fisicas e ver-
bais. Nio importa por quanto tempo € 0 quanto descjarmos evitar o sofri-
mento ¢ alcangar a felicidade, nossos métodos sempre falharao. Ao usarmos
nosso precioso renascimento dessa maneira, nao sé fracassaremos em dar
significado 4 nossa vida, como também continuaremos a nos enganar, per-
petuando nossa prisao no samsara.

Como veremos, criar as causas para este perfeito renascimento humano
¢ extremamente dificil. Em indmeras vidas passadas, dedicamo-nos
incansavelmente a préitica da moralidade e generosidade perfeitas, a fim de
receber o corpo e as condigdes que temos agora. Por isso, nao desperdicar
todo aquele trabalho drduo ¢ uma divida que temos com ndés mesmos.
Nosso objetivo nao deve ser apenas obter uma existéncia humana melhor e
mais confortdvel na préxima vida, mas sim alcancar a iluminagao completa



O QUE £ O DHARMA? 17

e perfeita para o beneficio de todos os outros gentis seres sencientes maes.
Qualquer meta inferior a essa ¢ indigna desta vida fantéstica de que desfru-
tamos, ¢ temos sim o potencial para alcangar esse objetivo. E por isso que
Shantideva compara esta vida a um barco. Com ela, conseguimos atravessar
0 vasto oceano do samsara e chegar a distante costa da liberagao.

Também podemos pensar neste precioso renascimento humano como a
chave para a porta da compreensao ou o remédio que cura todos os males.

Como a mente ¢ essencialmente pura — em seu 4mago encontra-se a
chamada natureza budica — e as impurezas que criam todos os nossos pro-
blemas nao estio unificadas a ela, podendo, portanto, serem destruidas,
somos definitivamente capazes de alcangar o despertar pleno. Nao importa
0 quio obscurecidos parecamos agora, nem de quais problemas fisicos ou
mentais soframos — podemos ter cAncer ou AIDS, estar paralisados devido
a um acidente de carro, sentir-nos completamente despreziveis e acreditar
que ninguém nos ama —, tudo isso ¢ temporario. Nada durard. Sao como
a neblina, que nio se une ao céu. Assim como nao hé neblina que tenha
durado para sempre, nossos problemas também nio durardo. A imper-
manéncia ¢ a natureza de tudo, entdo eles também passardo. Quando o
dia esté escuro e feio, coberto por uma densa neblina, pode parecer que ela
nunca se dissipard, mas sabemos que ird. Devemos ter essa mesma convicgao
com relagio aos nossos problemas.

Causas e condi¢oes se reuniram para criar um determinado problema.
No entanto, devido a natureza budica da nossa mente, podemos, conscien-
temente, criar outras causas ¢ condi¢des que fario com que nao tenhamos
mais aquele problema. Somos capazes nao apenas de eliminar o sofrimento
mental e fisico em seu nivel mais grosseiro, mas também de erradicar a
forma mais sutil de sofrimento, o sofrimento que tudo permeia, que estd
no 4mago de todas as formas de sofrimento. A medida que fazemos isso,
nossa vida melhora progressivamente. Nao se trata de ter momentos breves
de felicidade, mas de alcancar cada vez mais felicidade verdadeira, que per-
dura vida ap6s vida. Isso se deve a este precioso corpo humano com todos
os seus atributos.

Até que cheguemos aquela outra margem, sempre haverd problemas.
Quer renascamos como um ser dos reinos inferiores, como um deus des-
frutando dos maiores prazeres ou como outro ser humano, sempre haverd
sofrimento. O Buda revelou trés tipos de sofrimento: o sofrimento do
sofrimento, aquele que reconhecemos como sofrimento; o sofrimento da
mudanca, que chamamos de prazer, mas cuja natureza ¢ sofrimento, pois



18 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

ndo ¢ confidvel e cria apego e outras emogdes negativas; e o sofrimento que
tudo permeia, o mais sutil dos trés, sempre presente enquanto estivermos
no samsara." Nem mesmo os deuses do reino sem forma — que nao possuem
corpo fisico e permanecem absortos em meditacio perfeita durante éons —
estao livres do sofrimento que tudo permeia; suas mentes nao estao livres
da delusao. E uma mente que nio se libertou da delusio sempre degene-
rard, permitindo que delusdes mais grosseiras cresgam, como ervas daninhas
espalhando-se pelo jardim.

Portanto, para nao desperdicarmos este perfeito renascimento humano,
precisamos motivar todas as nossas agdes com o desejo de nos libertar por
completo do samsara, de alcancar a liberacao. No entanto, esse ainda nao ¢
o significado tltimo da nossa vida. Podemos avangar ainda mais um estégio.
Com vistas a alcangar a liberagao para a nossa propria felicidade, precisamos
de uma sabedoria extraordindria ¢ de muitas outras qualidades. Porém, ao
ingressarmos no caminho Mahayana, rejeitamos a nossa prépria liberagao
e motivamos tudo para os outros. FE um caminho muito mais dificil, mas
poderoso o bastante para destruir até os tltimos vestigios do amor egoista.

Nada além disso realizard o nosso potencial completo. Toda felicidade
que jé experimentamos, por menor que tenha sido, surgiu porque criamos
agoes virtuosas em relagao a outros seres. Portanto, toda a nossa felicidade
passada deve-se a gentileza deles. Assim como o amor egoista por nds mes-
mos ¢ a fonte de todo sofrimento, o amor pelo préximo ¢ a fonte de toda
felicidade. Como costumo dizer, a felicidade comeca quando comegamos a
amar os outros.

A mente iluminada tem a habilidade de assumir em si mesma o sofri-
mento de todos os seres sencientes em nimero igual ao espaco infinito.
Ela v¢, de forma imediata e espontinea, a melhor maneira de ajudé-los, de
acordo com a capacidade de cada um de receber auxilio. Temos o poten-
cial de alcancar essa mente ao remover sistematicamente todas as nossas
delusoes e substituir a nossa atitude de amor egoista por uma de amor pelo
préximo. E isso o que iluminagio significa: libertar a mente de todas as
delusoes e impressdes cirmicas com o objetivo de conduzir todos os seres
sencientes a iluminagao plena.

No budismo tibetano, costumamos nos referir aos seres sencientes como
“gentis seres sencientes maes”. Isso serve para nos lembrar de que, porque

" Para uma explicagio completa desses trés tipos de sofrimento, veja o livro de Rinpoche a ser
publicado sobre os sofrimentos gerais do samsara.



O QUE £ O DHARMA? 19

tivemos vidas infinitas, tivemos infinitas maes, e, portanto, ¢ impossivel
apontar sequer um ser que nio tenha sido nossa mae. E, se todos ja foram
nossas maes em algum momento, entdo cada um deles foi incrivelmente
gentil conosco. Ao observar o que a nossa mae desta vida fez por nés — car-
regou-nos em seu ventre por nove meses, deu-nos a luz, alimentou-nos,
educou-nos e sacrificou sua propria vida por nds —, podemos deduzir, facil-
mente, o débito que temos com cada ser senciente. Vé-los sofrendo torna-se
insuportavel. E como se a nossa mie desta vida, idosa, frigil ¢ cega, estivesse
cambaleando em dire¢io a um precipicio, prestes a cair. Nao hesitarfamos
em fazer tudo ao nosso alcance para salvd-la; arriscarfamos até mesmo a
nossa prépria vida. E assim com todos os seres vivos. Essa deve ser a nossa
atitude — e podemos desenvolvé-la. Retribuir a gentileza de todos os gentis
seres sencientes maes ¢ o objetivo do bodhisattva, o ser que gera a bodhi-
citta, e nds temos o potencial para nos tornarmos um.

Nio h4 nada mais a fazer a nio ser amar os outros seres. Essa ¢ a tarefa da
nossa vida; esse ¢ o trabalho de todas as nossas vidas a partir de agora, até
alcangarmos a iluminagio. E ¢ este perfeito renascimento humano que nos
permite realizar o servigo perfeito em prol de todos os outros seres. Tudo o
que precisamos ¢ de determinagio.

Se os ensinamentos do Buda tivessem degenerado, nao poderiamos dizer
que este ¢ o caminho perfeito para nos conduzir a liberdade. Se os pon-
tos essenciais tivessem se perdido ao longo dos milénios ou, devido 4 mé
interpretagao dos praticantes, a mensagem do Buda tivesse sido corrom-
pida, terfamos que admitir que o Buddhadharma ¢ falho e que, por mais
que nos dedicdssemos a pratica, jamais alcangarfamos a iluminagao. Porém,
nada disso aconteceu. O Buddhadharma ensinado e praticado no Tibete
nao abarca somente o lamrim — que contém todo o caminho — como tam-
bém o Vajrayana, os ensinamentos esotéricos do tantra, que nos mostram
como combinar, habilidosamente, os dois aspectos do caminho: método ¢
sabedoria.” Tudo isso ainda existe nas mentes sagradas dos grandes lamas,
e ¢ transmitido de mestre a discipulo de forma imaculada gragas as realiza-
¢oes extraordindrias dos professores. Temos a oportunidade de explorar esse

” Dentre as duas principais divisdes do budismo — o Hinayana ¢ 0 Mahayana —, ¢ dentre
as duas principais divisées do Mahayana — o Sutrayana (ou Paramitayana) e o Vajrayana —,
apenas o Vajrayana permite combinar, simultaneamente ¢ em uma sé mente, o aspecto do
método dos ensinamentos — o desenvolvimento de estados emocionais positivos, como amor,
compaixio ¢ equanimidade — com o aspecto da sabedoria — a compreensao da natureza da
realidade, como a vacuidade.



20 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

vasto manancial de sabedoria ¢ alcancar nds mesmos as realizagoes. Temos
a chance de atingir a iluminagao plena rapidamente, nio apenas em algum
momento distante no futuro, mas agora, nesta vida.

O tnico fator que nos falta ¢ a determinacio para fazé-lo. Estd completa-
mente nas nossas maos. Todas as condi¢des estdo aqui, presentes, esperando
por nds. Temos os ensinamentos, os professores, a inteligéncia, a liberdade
— ¢ s6 uma questao de escolher trilhar ou nao o caminho. As condicoes
internas sdo perfeitas, com todos os atributos que j& possuimos. Todas as
condi¢des externas também estio aqui, tendo em vista que os ensinamentos
existem e temos acesso a professores virtuosos. Porém, por quanto tempo?

Diz-se que, em breve, chegard o dia em que nao haverd mais professores
qualificados para nos guiar. Os ensinamentos ainda poderdo ser encontra-
dos nos livros e talvez o desejo de progredir no caminho ainda esteja em
nds, mas nao contaremos mais com guias. Caso nao tenhamos alguém para
nos conduzir até a iluminago, serd impossivel alcanga-la. Isso porque os
temas mais sutis s6 podem ser verdadeiramente compreendidos — ¢, ainda
mais importante, realizados — sob a orientacao de um professor plenamente
qualificado.

Portanto, temos que gerar a determinagao de aproveitar cada momento
a0 mdximo. Agora, com este corpo e esta mente, neste ambiente, temos a
oportunidade tnica e preciosa de compreender os ensinamentos do Buda
e gerar as realizages do caminho a iluminagio. Se tentarmos, nao hd nada
que ndo possamos fazer. Precisamos reconhecer isso. Precisamos entender o
quao ilimitado ¢ o nosso potencial, e nao bloquear a nossa chance preciosa
com delusées de incompeténcia: “Nao sou capaz! Nao levo jeito.”

E hora de ter pensamentos grandes — pensamentos enormes! E hora de
fazer planos vastos, de tragar o imenso projeto que temos pela frente e de
nos alegrarmos por saber que podemos alcangar o objetivo de nos desen-
volver até o nosso potencial méximo. Temos exemplos perfeitos no Buda,
nos intimeros grandes iogues que o seguiram, bem como nos lamas preciosos
de quem temos a sorte de receber ensinamentos e inspiragao. Sabemos que
possuimos exatamente o mesmo potencial deles. Um dia, Shakyamuni foi
exatamente como nos; Sua Santidade o Dalai Lama também foi exatamente
como nds. E nds podemos ser exatamente como eles. Todas as condi¢oes
estao aqui. O que precisamos agora ¢ da determinagao para fazé-lo.






2. Asliberdades

e 2

IDENTIFICANDO O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

COMO vIMOS, LAMA TSONGKHAPA ¢ Pabongka Rinpoche dividem
o tema do perfeito renascimento humano em trés se¢des: a identifi-
cagio do perfeito renascimento humano; a compreensio dos seus benefi-
cios; e a compreensao da dificuldade em obté-lo. A primeira se¢ao apresenta
exatamente o que temos de tdo precioso. Ha oito liberdades — estados de
existéncia dos quais estamos livres — e dez riquezas — qualidades que possui-
mos e tornam esta situagao tao especial.
As oito liberdades sao:

1. A liberdade de nio nascer como um ser dos infernos

. A liberdade de nio nascer como um fantasma faminto

. A liberdade de nio nascer como um animal

. Aliberdade de ndo nascer como um deus de longa vida

. Alliberdade de nao nascer quando um buda nao descendeu
. A liberdade de nio nascer como um bérbaro

. A liberdade de nio nascer como um tolo

0 ] GO\ W kWD

. Alliberdade de nao nascer como um herege
As dez riquezas sao:

1. Nascer como um ser humano
. Nascer em um pais religioso
. Nascer com 6rgios perfeitos

2
3
4. Estar livre das cinco negatividades imediatas
5. Ter devogao aos ensinamentos

6

. Nascer quando um buda descendeu



AS LIBERDADES 23

7. Nascer quando os ensinamentos foram revelados
8. Nascer quando os ensinamentos completos existem
9. Nascer quando os ensinamentos sao seguidos
1o. Ter as condicoes necessérias para a pratica do Dharma

Apenas quando possuimos todas essas dezoito condi¢oes extraordindrias é
que podemos dizer que temos um perfeito renascimento humano. S6 entao
conseguimos tirar proveito disso e desenvolver nossa mente até o seu poten-
cial dltimo.

As oito liberdades também sio, em algumas ocasioes, chamadas de “des-
cansos” — como seres humanos, temos “descanso” daqueles estados agitados
e infelizes, como os reinos dos infernos ou dos animais. Alguns também as
denominam de os oito “lazeres”, mas acho que “lazer” carrega uma conota-
¢ao de indulgéncia preguigosa, como relaxar, fumar e beber. Por isso, prefiro
o termo “liberdade’, ja que sao estados desafortunados dos quais estamos
livres. E isso vai além da liberdade do sofrimento; trata-se da liberdade para
fazer o que quisermos.

Serd que, neste momento, estamos realmente livres? Se alguém nos
convida para um piquenique, podemos ir quando quisermos ou precisa-
mos trabalhar para ganhar dinheiro? Se alguém explica um ponto dificil
do Dharma, temos clareza mental para compreendé-lo ou hd algum tipo
de bloqueio? Na nossa vida cotidiana, enfrentamos limitagdes constantes
que nos impedem de experimentar tudo o que desejamos, seja prazer ou
a sabedoria do Dharma. No entanto, quando nos comparamos a pratica-
mente todos os outros seres vivos, desfrutamos de uma liberdade inacredi-
tavel. Antes de tudo, somos humanos e, por isso, estamos livres dos estados
de sofrimento dos reinos inferiores — tema que analisaremos nas trés pri-
meiras liberdades. Também nio vivemos nos reinos dos deuses, onde nio
ha chance de praticar o Dharma, nem somos humanos totalmente obscu-
recidos por visoes erréneas ou desprovidos da capacidade de compreender
a verdade dos ensinamentos do Buda. Finalmente, vivemos em um tempo
no qual a influéncia do Buda Shakyamuni ainda estd presente. Embora ele
tenha vivido hd 2.600 anos, 0 budismo ainda existe neste planeta e podemos
nos beneficiar dele.

Por exemplo, assim como muitos fatores precisam se reunir para que pos-
samos desfrutar de um piquenique, diversas condi¢oes devem estar presen-
tes para que esta vida humana tenha todas as liberdades necessarias para
realizarmos plenamente o nosso potencial. Se faltar uma das oito liberdades



24 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

ou uma das dez riquezas, talvez sejamos capazes de nos ajudar de muitas
maneiras, mas teremos limita¢oes.

Neste momento, pode parecer que nao temos muitos problemas em nos-
sas vidas. Temos dinheiro e amigos, somos jovens e sauddveis; se quiser-
mos viajar, basta guardar um pouco de dinheiro ¢ ir; a maioria dos nossos
amigos sao legais... Logo, o mundo nao ¢ um lugar tao ruim. Esse modo
de pensar ¢ bastante limitado. Percebemos, de forma cega, alguns prazeres
tempordrios como felicidade real ¢ duradoura. O primeiro ensinamento
dado pelo Buda depois de se iluminar foi sobre as quatro nobres verdades,”
no qual ele explicou a natureza do sofrimento. Ele o fez dessa forma porque
precisamos compreender o quio insatisfatdrios esses prazeres temporarios
s30, N0 apenas para que os renunciemos, mas também para vermos a reali-
dade da situagiao em que a vasta maioria dos outros seres se encontra: eles
estao tomados por sofrimentos terriveis.

Explicarei 0 quao rara ¢ a situagdo em que nos encontramos, mas isso
nio deve nos cegar para o sofrimento dos outros, nem para a possibilidade
bastante concreta de que a situagio atual acabara — talvez de forma subita e
chocante —, lancando-nos no mesmo tipo de sofrimento que praticamente
todos os seres sencientes vivem.

Quando observamos os estados dos quais estamos livres, podemos
encontrar ideias que rejeitamos por parecerem absurdas demais. Somos
pessoas racionais e inteligentes do século XXI; nio acreditamos em infer-
nos. Fugimos da Igreja Catélica quando éramos adolescentes por causa de
toda aquela conversa de inferno. Mas serd que podemos ter tanta certeza de
que o que o Buda disse sobre os reinos dos infernos ¢ apenas faz-de-conta?
Nio sabemos tudo. Nao nos lembramos da maior parte do que vivemos
desde que nascemos. Presumimos que passamos nove meses no ventre da
nossa mae, porém sé temos alogica e o relato dela como evidéncias. F muito
perigoso definir o que ¢ realidade e o que ¢ mito com base na nossa com-
preensao bastante limitada.

Além disso, afirmar que nds estamos certos enquanto o Buda e todos
os iogues plenamente realizados que vieram depois dele estao errados

® O discurso Colocando a roda do Dharma em movimento (Pali: dammacakkappavattana-
sutta) é geralmente referido como o Sutra das quatro nobres verdades. Ele foi dado em Sarnath,
préximo a Varanasi, para os cinco meditadores com os quais o Buda havia praticado austeri-
dades anteriormente. As quatro nobres verdades sio: a verdade do sofrimento, a verdade da
origem do sofrimento, a verdade da cessagio do sofrimento ¢ a verdade do caminho que leva
A cessagdo do sofrimento.



AS LIBERDADES 25§

ndo ¢ s6 arrogante ¢ insensato, mas também extremamente desrespeitoso
com o Buda. Dizer: “Eu gosto do budismo, mas algumas partes estao erra-
das” causara confusdo e funcionard como uma barreira para o verdadeiro
desenvolvimento.

H4 muitas coisas das quais nao estamos conscientes. Nosso amigo pode
estar com cincer, mas ndo conseguimos ver a doenga. Negaremos que ela
existe? “Mostre-me o raio-x! Quero a prova!” Ha muitas coisas que nao
percebemos com as nossas mentes limitadas: universos infinitos, inimeras
formas de existéncia — nio podemos simplesmente rejeitd-las s6 porque
estao além dos limites da nossa compreensao. A medida que progredimos
espiritualmente e nosso entendimento se expande, aquilo que julgdvamos
impossivel agora parece trivial. O poder da mente ¢ ilimitado, assim como
sua capacidade de compreensio, mas precisamos aperfeicod-la continua-
mente para ampliar tal poder e compreensdo. Até alcangarmos a oniscién-
cia da budeidade, sempre haverd questoes que nao conseguiremos entender.
Por exemplo, apenas um buda ¢ capaz de perceber os aspectos mais sutis do
carma.

Nossa compreensio ¢ profundamente limitada, enquanto a dos budas
¢ infinita. Ainda assim, ao ouvirmos sobre o reino dos infernos, decidi-
mos que a sabedoria dos budas ¢ supersti¢ao e a nossa ¢ superior. Esse tipo
de pensamento ¢ bastante deludido. E mais provével que os ensinamen-
tos sobre os reinos inferiores nos parecam dificeis ou impossiveis porque
temos medo de permitir & nossa mente aceita-los e, por isso, recusamo-nos
a acreditar na existéncia de um sofrimento como esse. Em vez de rejeitar os
ensinamentos, precisamos explorar as nossas proprias limitacoes. E dolo-
roso aceitar que exista tamanho sofrimento, porém essa ¢ a realidade da
vida, isso é o samsara. Nio conseguimos enxcrgé—lo agora porque as nossas
mentes estao muito poluidas.

De certa forma, meditar sobre as oito liberdades ¢ as dez riquezas torna-
se também uma meditagio em compaixdo, pois refletimos sobre os pro-
blemas de outros seres sencientes que nio tém a oportunidade de praticar
o Dharma sagrado. Quando pensamos nos animais e seres humanos sem
essa chance, surge uma inacreditdvel compaixao por eles. Ao estudar esse
tema, comegamos a perceber com clareza o quanto cada uma das liberdades
¢ extremamente preciosa e como ¢ terrivel perdé-las. Além disso, enquanto
todas estas circunstincias fantdsticas reuniram-se para nds, o mesmo
nao aconteceu para a vasta maioria dos outros seres. Nos estamos livres
enquanto eles estao presos. A tnica conclusio possivel ¢ que devemos fazer



26 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

tudo ao nosso alcance para ajud4-los a0 méximo. E dessa determinagio que
nasce a joia preciosa da bodhicitta.

A medida que vocé estuda as liberdades e riquezas, ¢ possivel que descu-
bra que lhe faltam uma ou duas. Ainda assim, o fato de provavelmente
possuir quase todas elas jd é, por si s6, motivo de grande alegria. Como ¢
incrivel que vocé tenha trabalhado tanto em vidas passadas, conservando-se
em moralidade perfeita, praticando generosidade extraordindria, fazendo
oragdes puras para obter este renascimento e, agora, aqui estd ele. E algo
inacreditavel! Parece, de fato, quase um milagre.

Se vocé descobrir que lhe falta uma liberdade ou riqueza, entao esse ¢ um
étimo ponto de partida para a sua pratica: “E isso o que me falta; preciso
agir assim para consegui-lo.” Dessa maneira, vocé podera dar ainda mais
significado a uma vida ja significativa.

1. A LIBERDADE DE NAO NASCER COMO UM SER DOS
INFERNOS

A primeiradasoitoliberdades refere-se A oportunidade de praticar o Dharma
por nio termos nascido no reino dos infernos. Na cosmologia budista, ha
seis reinos: os trés reinos inferiores dos seres dos infernos, fantasmas famin-
tos e animais; e os trés reinos superiores dos humanos, semideuses e deuses.
Dentre os seis, os seres infernais experimentam o sofrimento mais intenso.
Além disso, hd infinitamente mais seres nos reinos inferiores do que nos
superiores, assim como muito mais seres no inferno do que nos outros dois
reinos inferiores somados. Isso se deve ao fato de que a raiva e o ddio — cau-
sas de nascimento como um ser dos infernos — sio muito comuns e de facil
cultivo.

O sofrimento de um ser dos infernos ¢ tio intenso que a sua existéncia ¢
definida por dor e tormento. Em sua mente, nao hé espago para nada além
de um sofrimento intolerdvel, que deve ser suportado pelo que parece um
tempo infinitamente longo, sem a menor trégua e sem qualquer compreen-
sao de que aquilo eventualmente acabara. Imagine se alguém o atirasse em
uma banheira de 4gua escaldante e o mantivesse ali. Vocé nio seria capaz de
meditar na vacuidade, nem gerar compaixao — na verdade, a tinica coisa que
vocé conseguiria fazer seria debater-se para se livrar da dor insuportdvel.
Vocé s6 pensaria em se libertar. O sofrimento que um ser dos infernos pre-
cisa aguentar ¢ bilhoes de vezes pior do que esse. Portanto, a primeira liber-



AS LIBERDADES 27

dade ¢ a desse sofrimento terrivel, o que significa ter a liberdade de praticar
o Dharma e desenvolver qualidades positivas como compaixio e sabedoria.

Os reinos infernais nao existem em um lugar especifico. Os textos afir-
mam que os seres dos infernos podem estar no subterrineo, na superficie
da terra ou no espago. Pouquissimos humanos tém o carma para vé-los, mas
sabemos que hd pessoas e animais vivendo existéncias comparadas as dos
infernos — como vitimas de tortura, acidentados com queimaduras graves
e presos encarcerados em cadeias aterradoras por toda a vida. Muitas pes-
soas tém o carma para vivenciar sofrimentos terriveis continuamente. No
entanto, a vasta maioria das experiéncias infernais encontra-se além da
Nnossa percepg¢ao.

Como eu disse, rejeitar a ideia de estados infernais apenas porque nao
fazem parte do nosso mundo limitado ¢ ilégico. Nio conseguimos vé-los
porque nio temos o carma para isso. Enxergamos apenas o mundo para
o qual criamos o carma e, felizmente, ele nao inclui — no presente — os
infernos.

Mas isso nao significa que nunca acontecerd. A simples observagio de
situacdes cotidianas mostra como o carma positivo pode se esgotar de forma
stibita, o carma negativo amadurecer e, de maneira inesperada e aparente-
mente inexplicdvel, as pessoas serem lancadas em sofrimentos inacreditdveis.
Os tibetanos estdo vivendo em condigdes terriveis. Privados da religido que
é como oxigénio para eles, ha quem diga que se encontram em uma situa-
¢ao infernal. H4 oitenta anos, alguém no Tibete imaginaria que algo assim
poderia acontecer? Tenho certeza de que, antes da invasao chinesa, o tibeta-
no médio vivia em seu mundo particular, que parecia eterno. Nio havia
qualquer sentimento de que aquilo poderia ser perdido. Porém, agora, ha
um sofrimento imenso.

Da mesma maneira, os judeus viveram por séculos na Alemanha como
alemaes, lado alado com seus vizinhos nao judeus. No inicio do século pas-
sado, quantos deles tinham ideia do que lhes aguardava com a ascensao de
Hitler? Se pudéssemos voltar aos dias pré-nazismo e lhes disséssemos para
sair da Alemanha, eles nos considerariam loucos. Se descrevéssemos os cam-
pos de concentragio, eles provavelmente ficariam furiosos e nos agrediriam
por tentar assustd-los. No entanto, tudo isso aconteceu. Por mais impos-
stvel que parecesse, aconteceu. Eles nao tinham como prever o futuro, assim
como nds, agora, também nao temos.

Se observarmos as suposi¢oes que fazemos, inconscientemente, sobre a



28 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

nossa prépria vida, veremos que uma delas ¢ que nada de ruim nos acon-
tecerd. Talvez saibamos, racionalmente, que vamos morrer um dia, mas isso
estd em um futuro tao distante que sequer parece real. Nada de ruim acon-
teceu até agora, entdo nada de ruim acontecerd no futuro. Infelizmente, isso
nio depende de nds, mas do carma. Enquanto isso, conflamos em uma per-
manéncia que nio existe — estd tudo bem e assim seguird. Esse ¢ um pensa-
mento tolo, jé. que apenas nos torna mais insolentes.

A nossa vida ¢ muito mais precdria do que imaginamos. H4 alguns anos,
um avido jumbo decolou com mais de trezentos passageiros. Normalmente,
antes da partida, os motores ¢ outras partes da acronave sao verificados para
assegurar que o voo correrd bem. Quando examinaram esse avido, nao foi
encontrado nada de errado. A tripulagio era bem treinada e, claro, sabia
como abrir as portas. Mesmo assim, depois do pouso, por alguma razio,
nao conseguiram abri-las. De repente, um incéndio comegou na cabine e
os pilotos gritaram por socorro. Tudo dentro do avido foi consumido pelas
chamas. As equipes de emergéncia do acroporto nio conseguiram abrir as
portas devido ao calor e, quando finalmente entraram, constataram que
todos os passageiros haviam morrido tentando escapar, com seus corpos
empilhados uns sobre os outros. Por quarenta minutos, a situagio tornou-
se um inferno. Tenho certeza de que nenhum dos passageiros poderia ima-
ginar que esse seria o desfecho do voo.

Do mesmo modo, nio fazemos ideia do que nos espera. Podemos mor-
rer a qualquer momento, por circunstincias diversas e, mesmo que sobre-
vivamos, nossa situagiao pode se transformar completamente. Quando o
carma amadurece, acabou — temos que aceitar os acontecimentos. A tnica
maneira de garantir que o carma negativo nio amadurega em sofrimento ¢
nao o criando. Também devemos manter a mente sempre positiva, impedir
que as impressdes negativas jd existentes em nosso continuo mental produ—
zam resultados e encontrar meios de purificd-las antes que o fagam. Isso,
obviamente, exige a unido de muitas condicoes positivas, ¢ ¢ exatamente
disso que se trata este perfeito renascimento humano. Até que consigamos
fazer tudo isso, nao hd nenhuma garantia de que, amanha mesmo, nio nos
encontraremos em uma situagao de sofrimento que classificariamos como
infernal.

Todos esses sofrimentos infernais devem-se ao poder da mente. Quando
elaé pacifica, virtuosa e compassiva, nosso semblante ¢ tranquilo e agradavel.
Ver-nos desperta nas pessoas um sentimento agraddvel; elas até se alegram.
Por outro lado, com uma mente extremamente enrijecida, tomada pelo



AS LIBERDADES 29

egoismo e pela irritagdo, parecemos muito feios, mesmo que, geralmente,
sejamos considerados atraentes. Até a cor do nosso rosto muda; ele fica bas-
tante avermelhado, causando incomodo aos outros com um simples relance.

A mente ¢ tao poderosa que é capaz nao apenas de alterar fisicamente uma
pessoa, mas também de afetar o ambiente externo. Alguns lugares tém uma
estacdo bastante imida e impetuosa, com enchentes, lama e dificuldades
de locomogio, e outra estagao de clima agradabilissimo, ensolarado, quente
e seco. Essas varia¢oes sazonais desagraddveis e agraddveis sao resultados
cdrmicos. Se estivermos nervosos, mesmo que sozinhos em nosso quarto, o
ambiente pode se tornar tao pesado que outras pessoas temem entrar.

A atmosfera de uma casa depende das mentes das pessoas que vivem
nela. Quando chegamos a um lugar habitado por um ser sagrado muito
puro, recebemos uma bengao inacreditdvel que tranquiliza bastante a nossa
mente. Mesmo que nio sejamos capazes de percebé-lo, ja sentimos uma paz
e alegria imensas s6 de nos aproximarmos da casa dele ou dela. O ambiente
pacifico vem da pessoa que vive em conduta moral pura.

Em A grinalda preciosa, o grande pandita Nagarjuna disse:

Da nio virtude surge todo sofrimento,

Assim como os reinos desafortunados dos seres transmigrantes
maus.

Da virtude surge toda felicidade,

Assim como os seres transmigrantes felizes."

Nagarjuna também afirma que toda felicidade e sofrimento tém origem na
nossa propria mente. Quando encontramos um objeto desejével, surgem
sensacoes agraddveis. Quando estamos diante de um objeto indesejado,
surge o sofrimento. Quando nos deparamos com um objeto neutro, surge
a indiferenca. Ao longo do dia, nossos sentimentos oscilam dessa maneira,
conforme os diferentes objetos que encontramos. Uma sensagao de felici-
dade pode surgir, seguida por sofrimento e entio por indiferen¢a. Em um
tinico dia, experimentamos uma grande variedade de sensagoes agradéveis e
desagradéveis, de acordo com as diferentes condigoes: o lugar, a comida, as
pessoas etc. Quando nos encontramos com um amigo ou estamos em um
lugar bonito, surgem sensagoes felizes; a0 encontrar um inimigo ou estar
em um lugar desagradével, surge infelicidade.

¥ Verso 21.



30 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

Essas condicdes e as sensagoes desencadeadas por elas ocorrem devido ao
amadurecimento de sementes, ou impressoes carmicas. Uma semente posi-
tiva ou negativa determina se a sensacio serd agraddvel ou desagradavel.
Atualmente, somos incapazes de impedir que os ventos dessas impressoes
cdrmicas amadurecidas nos atirem a esmo. Por isso, se alguém rouba a nossa
bolsa, por exemplo, temos pouco controle sobre como reagiremos. A maio-
ria de nos se aborreceria. Um praticante do treinamento da mente Maha-
yana (tib.: /o-jong), no entanto, consegue transformar sua atitude de modo a
que “problemas” e “condi¢oes miserdveis” suscitem sensagoes felizes.

Todos os nossos sonhos também vém da nossa prépria mente. Pesade-
los de estar preso em um incéndio, afogar-se, ser espancado ou morto sao
aparéncias da mente alucinada. Se, antes de dormir, falarmos de um inimigo
e nos irritarmos, lermos histérias ou virmos imagens que causam apego, tere-
mos sonhos de raiva ou apego durante a noite. Se, por outro lado, prati-
carmos muitas virtudes ao longo do dia, teremos bons sonhos. Os sonhos
surgem das impressoes plantadas na mente de acordo com a maneira como
passamos o dia.

Podemos dizer que os sonhos nao existem? E claro que eles ndo existem
da mesma forma que as coisas na nossa vida desperta. Se vocé amputar a
minha mao em um sonho, ainda a terei ao acordar pela manha. Porém, se
ficarmos nervosos e desesperados ao ver nosso filho morrer em um sonho,
serd que podemos dizer que essa emogao nao ¢ real? Se eu acordar aterrori-
zado de um pesadelo enquanto vocé acaba de ter um lindo sonho, ¢ justo
que vocé me diga para deixar de ser tolo porque tudo estd maravilhoso?
A minha realidade parece tao concreta quanto a sua, ainda que estejamos
falando apenas de sonhos. O sofrimento ¢ a felicidade que experimentamos
neles parecem tao reais quanto o sofrimento e a felicidade da vida desperta.
Ambos surgem do amadurecimento de impressoes negativas ou positivas na
nossa consciéncia.

Da mesma maneira, podemos viver atualmente em uma bela casa — resul-
tado do amadurecimento de carma positivo —, mas, amanha, ela pode ser
reduzida a cinzas em um incéndio — resultado do amadurecimento de carma
negativo. Essas experiéncias diferentes ocorrem devido a carmas diferentes.
Quanto mais forte a negatividade, pior ser o resultado; o pensamento nega-
tivo mais intenso cria o pior dos infernos. Isso ¢ carma. Em uma mesma
situacio, duas pessoas podem experimentar mundos completamente dife-
rentes: um positivo e agradével e outro terrivel e insuportével.

Outra maneira de consideré-lo ¢ dizendo que quanto maior a delusao pre-



AS LIBERDADES 31

sente no continuo mental, maior serd o sofrimento experimentado. Se no
houver delusio alguma - se escapamos completamente do samsara —, nao
haverd sensago de aversao ao calor ou ao frio. Seres muito elevados podem
até sentir calor ou frio, mas nao sao afetados por eles de forma adversa. No
entanto, quanto mais deludida a mente, mais intenso serd o sofrimento. Por
isso, uma noite fresca e agradével para uma pessoa pode parecer insupor-
tavelmente fria para outra, ou um dia quente e bonito para um pode parecer
uma fornalha para outro. Se as causas do sofrimento relacionado ao frio ou
ao calor ndo tiverem sido criadas, essas sensag¢des nio serao experimentadas;
mas, se tiverem sido criadas, entio o sofrimento ¢ inevitavel.

O mundo vivenciado por um ser dos infernos ¢ marcado por sofrimentos
que sequer podemos sonhar. De acordo com o carma desse ser, ou o chio ¢
mais quente do que a deflagragio no fim deste sistema de mundo ou mais
frio do que o gelo. Tudo isso ¢ uma projecao da sua mente. Assim como o
mundo que vemos todos os dias ¢ resultado do amadurecimento de semen-
tes carmicas no nosso continuo mental, os seres dos infernos criaram seus
mundos particulares a partir das incontdveis agoes negativas realizadas em
vidas anteriores. E por isso que, no Guia do estilo de vida do bodhisattva,

Shantideva diz:

Quem criou o chio de ferro incandescente?
De onde veio a profusio de chamas?

O Poderoso disse que tudo isso

Vem da mente maléfica.”

O chio de ferro incandescente experimentado pelo ser dos infernos é um
produto da mente negativa e deludida. Mas isso nao significa que nio seja
real.

Neste planeta, podemos ver muitos tipos diferentes de ambientes. Todos
eles decorrem do carma dos seres que os habitam. Alguns paises sao espe-
cialmente estéreis e rochosos — resultado das agdes negativas passadas dos
habitantes daquele local —, enquanto outros sao verdes e agradaveis, com
um clima ameno e abundéncia de 4gua e recursos — resultado das a¢oes posi-
tivas acumuladas no passado por seus moradores.

O mundo em que vivemos ¢ uma criagio da nossa prépria mente. Para o
ser dos infernos, esse mundo ¢ tao terrivel quanto sua mente. A intensa nega-

® Paréfrase do cap. s, vv. 7 ¢ 8.



32 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

tividade que domina sua consciéncia criou um mundo horrivel e repleto de
sofrimento — infinitamente pior do que o sofrimento mais devastador que
podemos imaginar. E, devido ao peso do seu carma, o ser dos infernos nao
tem praticamente nenhuma chance de escapar.

Os infernos quentes e os infernos adjacentes

Dos estados de sofrimento do inferno, hé oito infernos quentes e oito frios,
bem como diversos infernos vizinhos e ocasionais."

Préximo a morte, alguém destinado a renascer nos infernos quentes sen-
tird um frio inacreditdvel e ansiard intensamente por calor. Vocé ja deve ter
ouvido falar disso ou até visto com seus proprios olhos. A pessoa comeca a
passar pelo processo de morte e sente um frio tao intenso que nada ¢ capaz
de aquecé-la; aimpressio carmica que produz o desejo por calor estd amadu-
recendo e se intensificando, e o provével ¢ que essa pessoa renas¢a como um
ser dos infernos. Depois da morte, que ¢ como um adormecer, e do estado
intermedidrio (tib.: bardo), que se assemelha a um pesadelo, o renascimento
equivale ao despertar. E nesse momento que o carma negativo de renascer
nos infernos manifesta-se plenamente.

O nivel do inferno em que um ser renasce depende de muitos fatores,
mas, sobretudo, do quao negativa ¢ a mente. Se a pessoa cometeu uma nao
virtude grave, como matar com 6dio, o resultado serd, quase certamente, o
renascimento no inferno mais baixo, chamado de inferno quente sem tré-
gua. Se a mente estiver tomada por nao virtude, porém de menor inten-
sidade, entdo o renascimento poderia ocorrer em um dos infernos menos
intensos — com menos sofrimento do que o “sem trégua’, mas ainda mais
terriveis do que podemos imaginar.

Os ensinamentos mencionam que o fogo pelo qual o universo ser con-
sumido ao final de um éon de destruicio ¢ sessenta ou setenta vezes mais
quente do que qualquer fogo que conhecemos na Terra hoje, incluindo o
calor do vulcao mais quente. Contudo, diz-se que uma tinica fagulha prove-
niente do reino dos infernos supera muito essa intensidade — ¢ cerca de sete
vezes mais quente do que todos os fogos do universo reunidos.

Certa vez, presenciei um exemplo de fogo intenso no Havai, quando
alguns alunos me levaram a um vulcio. Vimos um fluxo de lava derretida,

' Para uma descri¢io mais detalhada do sofrimento dos reinos inferiores, veja o livro de
Rinpoche a ser publicado sobre os reinos inferiores ou Liberagio na palma de sua mao, de
Pabongka Rinpoche (Dia 11).



AS LIBERDADES 33

mas o calor era tamanho que nio conseguimos nos aproximar. Pensamos
na lava como algo inacreditavelmente quente, contudo nem mesmo ela ¢
intensa o bastante para derreter as pedras no seu curso. A deflagracio no
fim do universo ¢ muito mais quente do que a lava ¢, como acabo de dizer,
a menor fagulha dos reinos dos infernos ¢ muito, mas muito mais quente
do que as chamas no fim do universo. Colocar a mao na lava derretida seria
como mergulhd-la em dgua gelada, se comparado 4 intensidade do calor de
um dos reinos infernais. Os textos usam a expressao “um com o fogo” O
chao e os seres dos infernos sio “um com o fogo”.

O corpo de um ser dos infernos parece ter sido criado para experimen-
tar os maiores sofrimentos. Devido a todos os obsticulos acumulados, ele
¢ enorme, como uma cadeia de montanhas. Talvez, se fosse menor, o sofri-
mento também pudesse ser reduzido, mas esse corpo gigantesco tem que
suportar a dor intensa do fogo em toda sua extensdo. E sua pele é extrema-
mente fina. Talvez vocé ji tenha tido uma infecgao de pele e se lembre da
agonia ao encostar até mesmo um pano macio sobre a ferida. A pele do
ser dos infernos ¢ assim, porém muito mais sensivel. Além disso, ele nio
morre, mas continua a reviver para experimentar sofrimentos inimaginaveis
por muito tempo. Este veiculo perfeito parao sofrimento extremo ¢ inteira-
mente fruto do carma negativo pesado.

De acordo com o carma, um ser pode vivenciar diversos infernos quen-
tes. O tempo que ele deve permanecer no primeiro reino infernal em que
renasceu nao ¢ fixo, mas ¢ incrivelmente longo. Ao fim desse periodo, esse
ser ainda ndo esgotou seu tempo nesse reino e deverd renascer em outro
inferno, como um dos infernos adjacentes ou ocasionais.

Mesmo no inferno com a duragao mais curta, o chamado inferno da res-
surrei¢ao continua, os seres vivem bilhdes de anos humanos. No segundo
inferno quente, o da linha preta, o sofrimento e o tempo de vida sao duplica-
dos, enquanto, no terceiro, ambos sao o dobro do segundo, ¢ assim sucessi-
vamente. O tltimo, o inferno quente sem trégua, tem os piores sofrimentos
e a expectativa de vida mais longa dentre todos os outros.

O primeiro inferno quente ¢ o inferno da ressurreicio continua. Nele,
0s seres esquartejam-se uns aos outros movidos por uma raiva intensa. No
mundo humano, alguém que ¢ cortado em pedagos morre ¢ esse ¢ o fim. Um
brago amputado, por exemplo, torna-se um pedago de carne morta sem cons-
ciéncia. Nesse inferno, no entanto, cada parte do corpo mantém conscién-
cia prdpria e sente uma dor insuportével ao ser arrancada. Até mesmo cada
gota de sangue desse ser que escorre sobre o chao incandescente sente dor



34 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

intensa. Entio uma voz cdrmica anuncia que ele revivera, as partes do seu
corpo sao reunidas e ele ressuscita. Assim que se depara com outros seres, ele
empunha uma arma e retoma a dilaceragio. Esse ciclo se repete por bilhoes
de anos humanos, sem interrupcio.

No inferno da linha preta, tanto o tempo de vida quanto o sofrimento
sao duplicados. Nele, guardiaes infernais imobilizam o ser, marcam linhas
pretas em seus corpos com fios em brasa — similares aos usados por car-
pinteiros — e cortam ao longo dessas linhas, como se serrassem uma 4rvore
em pedagos. Assim como no inferno anterior, todas as partes do corpo tém
consciéncia, inclusive o sangue derramado no chio de ferro incandescente.
Por isso, cada uma delas experimenta a dor mais excruciante. Isso se repete
continuamente.

Novamente, no inferno de recompor e esmagar, o sofrimento e a expec-
tativa de vida dobram em relagio ao inferno anterior. Aqui, montanhas
manifestam-se na forma de seres que foram mortos por aquele ser infernal
em vidas anteriores. Se ele foi, por exemplo, um agougueiro que abatia ove-
lhas, surgem duas montanhas enormes no formato de cabegas de ovelha.
Ou, se ele matou piolhos, ratos, baratas etc., as montanhas assumem essas
formas. O ser ¢ encurralado por essas duas massas volumosas, que se movem
juntas vagarosamente, esmagando-o por completo e jorrando seu sangue
como uma cachoeira. Em seguida, as montanhas se separam, o ser infernal
ressuscita e elas voltam a colidir, esmagando-o até a morte e revivendo-o
repetidamente.

Os dois infernos seguintes sao o da lamentagio e o da grande lamentagao.
No primeiro, o ser infernal estd preso dentro de uma casa de ferro sem por-
tas ou janelas, que estd unificada ao fogo. Ele deve suportar esse sofrimento
por um perfodo inacreditavelmente longo, até que seu carma se esgote. No
inferno da grande lamentagio, ao invés de uma casa de ferro incandescente,
h4 duas, uma dentro da outra, duplicando o sofrimento.

No inferno quente, o sofrimento ¢ multiplicado. O ser infernal ¢ empa-
lado em um espeto longo — que entra pelo érgao sexual e sai pela cabega —
e vomita ferro derretido, como lava, pela boca. No inferno extremamente
quente, que ¢ duas vezes mais quente do que o anterior, os guardiées carmi-
cos atravessam o ser com um tridente até que as pontas saiam pela cabeca e
ombros. Em outras ocasides, eles o deitam sobre o chio em chamas, que ¢
um com o fogo, e o for¢am a ficar na horizontal até que seu corpo também
se unifique ao fogo. Como essas, hd muitas torturas infligidas ao ser infer-
nal, cada uma mais terrivel que a outra.



AS LIBERDADES 35

No ultimo ¢ pior dos infernos, o inferno quente sem trégua, o corpo do ser
infernal ¢ como a manteiga de uma vela, que se dissolve e se funde comple-
tamente a chama. Em alguns textos, afirma-se que a duragio da vida nesse
inferno ¢ de um éon intermedidrio.

Quando o carma de experimentar o inferno quente enfraquece, o ser
consegue escapar, mas somente para um dos guatro infernos adjacentes: a
vala flamejante, a planicie de facas afiadas, o pantano de caddveres putri-
dos ¢ a torrente intransponivel (alguns textos listam seis ¢ existem peque-
nas variagdes na descri¢do, mas os sofrimentos sio idénticos). Aqui, o ser
sofre terrivelmente a cada passo. Ele precisa escapar da vala flamejante, um
oceano horrivel de um liquido semelhante a lava, tio escaldante que suas
pernas derretem a cada passo, apenas para serem regeneradas. Depois, ao
tentar cruzar a planicie de facas afiadas, ele ¢ cortado em pedagos. Ao ouvir
a voz de um ente querido vinda do topo de uma arvore, ele tenta subi-la,
mas as folhas sao facas afiadas voltadas para baixo que dilaceram seu corpo a
cada movimento. Cachorros ferozes arrancam suas pernas e péssaros atacam
seus olhos. Quando finalmente chega ao topo da 4rvore, ele passa a ouvir as
vozes dos seus amados |4 embaixo, suplicando para que desca. Ele comega
a longa descida, porém, agora, as folhas estio voltadas para cima e, nova-
mente, rasgam sua carne a cada movimento.

O péntano de cadaveres putridos ¢ como uma fossa, um lodagal de excre-
mentos onde minhocas com bicos longos e afiados, como agulhas, perfuram
o corpo. Certa vez, enquanto fazia oferecimentos de dgua aos fantasmas
famintos em uma ponte no Taiti, vi um peixe com um bico longo e fino,
parecido com uma agulha, que me lembrou dessas minhocas. O ser deve
suportar esses tormentos por muitos éons, até que o carma se esgote.

No dltimo inferno adjacente, a torrente intransponivel, o ser precisa
atravessar um rio de dgua fervente para se libertar desses quatro infernos.
No entanto, apenas tocar o liquido j4 dissolve a sua carne, como feijao cozi-
do demais. Ele deve sofrer dessa maneira por um periodo extraordinaria-
mente longo.

Se vivemos em um pais tropical e nao temos ar-condicionado, ¢ pratica-
mente impossivel meditar. Aqui estamos falando de seres que sao obriga-
dos a suportar um calor sete vezes mais intenso do que a deflagragao no
fim do universo. Se vocé ja prendeu a mio na porta do carro e ela ficou
roxa e latejante, sabe que a dor ¢ insuportavel — neste momento, duvido que
vocé sequer tenha cogitado concentragio unifocada. Os seres no inferno de
recompor e esmagar tém essa experiéncia bilhoes de vezes pior, de maneira



36 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

constante e por um tempo inconcebivelmente longo. Qual chance eles tém
de criar qualquer virtude? E bom contemplar isso todas as vezes que tiver-
mos uma dor de dente, ou qualquer outro tipo de dor, e sintamos pena de
nds mesmos.

Embora nossas vidas ndo sejam perfeitas, pense na liberdade que temos se
comparada & de um ser dos infernos. A pior dor que podemos experimentar
¢ éxtase quando confrontada com o sofrimento dos infernos, ¢ o nosso dia
mais quente ¢ como brincar na neve. Criamos as causas para esta excelente
fortunae precisamos continuar a crid-las. Ao sucumbir & ganincia, a inveja,
A raiva e a outras emogdes destrutivas, come¢amos 0s preparativos para uma
vida como as que acabo de descrever. Este corpo que possuimos ¢ um mila-
gre e devemos nos alegrar profundamente por té-lo, nao apenas pelos praze-
res de que podemos desfrutar, mas, sobretudo, pela oportunidade que ele
nos oferece de praticar o Dharma ¢ encontrar a felicidade verdadeira.

Os infernos frios e ocasionais

Da mesma maneira que sentir frio intenso e desejar por calor no momento
da morte pode langar uma pessoa nos infernos quentes, sentir como se o
corpo estivesse em chamas e ansiar por frio pode lan¢a-la nos infernos frios.
Se a impressao de uma nao virtude anterior amadurecer nesse momento,
entio, passado o pesadelo do estado intermedidrio, a pessoa acorda para o
renascimento em um dos infernos frios.

Assim como os infernos quentes, hd oito infernos frios, cada um mais
gelado do que o anterior. No primeiro, o inferno das bolhas, ¢ como se o
ser estivesse pregado no chio congelado, preso dentro de uma montanha
de gelo, incapaz de se mover. Nao ha luz do sol e sopra um vento cortante,
intensificando o sofrimento.

Dai em diante, o sofrimento em cada inferno frio s6 piora. O préximo ¢
o inferno das bolhas estouradas, onde as bolhas formadas pelo frio estouram
e causam um imenso tormento. Depois, em cada um dos sucessivos infer-
nos, daquele chamado inferno tremulante ‘achu” — devido ao som que os
seres emitem — até o inferno das enormes rachaduras como um grande létus
carmesim,” o tempo de permanéncia aumenta progressivamente, com bi-
lhées e bilhées de anos de sofrimento intenso.

7 Os nomes dos oito infernos frios sio: inferno das bolhas, das bolhas estouradas, do “achu’,
do gemido, dos dentes cerrados, das rachaduras como um lirio aquético azul, das rachaduras
como um létus vermelho e das enormes rachaduras como um grande 16tus carmesim.



AS LIBERDADES 37

Vocé ja ficou preso em uma tempestade de neve sem casaco? Se sim,
saberd o quao desagradavel ¢, como o corpo comega a tremer e as maos ador-
mecem. O ser infernal, é claro, estd completamente nu. A sua pele ¢ muito
mais sensivel do que a nossa e o frio ¢ milhdes de vezes mais intenso do que
podemos imaginar. Mesmo se colocdssemos a mao dentro de um freezer e
a deixdssemos 14 por uma hora, ainda no terfamos ideia do sofrimento de
um ser dos infernos frios.

E, claro, com uma dor tio intensa, nio ¢ possivel que o ser do inferno faga
qualquer outra coisa a nao ser sofrer. Nao hd como criar virtude nem prati-
car o Dharma, entdo como ¢le poderd encontrar um caminho para deixar
esse sofrimento?

Hé4 também ambientes infernais chamados de infernos ocasionais, ou
porque podem ser vistos neste planeta se tivermos carma para isso, ou
porque os seres nao precisam vivencid-los continuamente.

Houve, certa vez, um homem chamado Kotikarna,® que viajava em
busca de joias quando aportou em uma ilha deserta onde s6 havia areia. De
repente, ele viu uma casa em chamas e, dentro dela, um homem sendo devo-
rado por caes ferozes.

Quando o sol se punha, no entanto, a cena mudava completamente, e
a casa, cuja aparéncia era horrivel durante o dia, transformava-se em uma
mansao luxuosa, enquanto os caes se tornavam lindas mulheres. O homem
parava de sofrer e desfrutava das comidas e bebidas mais refinadas, de um
luxo inacreditével e do prazer das mulheres. Contudo, na manha seguinte,
a cena mudava novamente: a casa voltava a ser um inferno flamejante, ¢ as
mulheres, os caes que devoravam a carne do homem. Isso se repetia todos
os dias.

Quando Kotikarna perguntou ao homem por que ele tinha que sofrer
daquela forma, ele respondeu que, no passado, quando viveu na India, havia
sido agougueiro. Na ocasido, perguntou ao arhat Katyayana como preser-
var a conduta moral. No entanto, devido a sua ocupagio de matar animais,
ele s6 podia tomar os preceitos de nao matar a noite, nao durante o dia.
Ele os preservava com pureza. Por essa razao, o homem sofria terrivelmente
durante o dia, mas, 4 noite, desfrutava dos prazeres mais extraordinérios.
Cada experiéncia era resultado do respectivo carma criado pelo homem.

" Rinpoche usa o nome tibetano (Pagpa Gedun-tso) para o comerciante ¢ o snscrito para o
arhat. Fizemos alteragdes para manter a consisténcia. Isso estd de acordo com Liberagio na
palma de sua mao ¢ Steps on the Path to Enlightenment,vol. 1, p. 380.



38 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

Ele contou a Kotikarna onde estavam enterrados um pote de ouro ¢ suas
facas de agougueiro, ¢ pediu-lhe que os mostrasse ao seu filho, com uma
mensagem enfdtica para deixar de matar.

Nossa extrema boa sorte de estarmos livres dos infernos

Nascemos incontdveis vezes nos reinos infernais e, em todas elas, foi quase
impossivel escapar para outra existéncia. Nunca houve sequer uma chance
de ouvir a palavra “Dharma’, que dird praticé-lo. Por isso, foi impossivel
desenvolver compaixao e sabedoria.

Devemos refletir cuidadosamente sobre como somos afortunados por,
desta vez, nao termos nascido nos reinos dos infernos. Esta é a primeira liber-
dade deste perfeito renascimento humano. Nao experimentamos o sofri-
mento inacreditdvel dos seres infernais, nem somos obrigados a suportar
aqueles ambientes aterradores. Temos a oportunidade de praticar o Dharma.
Todas as condigoes estdo a nossa disposi¢ao se quisermos utiliza-las.

Vivemos em um ambiente que nao é nem muito quente, nem excessiva-
mente frio. No verio, temos ventiladores ou ar-condicionado e, no inverno,
aquecedores e roupas quentes. Na verdade, nunca sofremos devido a extre-
mos de temperatura. Devemos meditar sobre o quao afortunados somos
por nio estarmos naquele estado de sofrimento e adotar a resolugio de sem-
pre criar as causas para um renascimento humano perfeito.

Pense em como ¢ dificil meditar sob calor extremo e em como seria
impossivel concentrar-nos se alguém segurasse um incenso aceso contra a
nossa pele. Imagine como seria absurdo colocar a mao dentro de um freezer
por cinco minutos ou sentar-nos nus na neve para tentar realizar a nossa
prética meditativa. Estamos livres de todos esses extremos.

Pense: “Hoje, por nao ter nascido nos infernos, tenho a liberdade de
praticar o Dharma. Nestas vinte e quatro horas, nesta hora, mesmo neste
minuto, tenho a liberdade de alcangar qualquer um dos trés propédsitos que
desejar: uma vida futura feliz, libera¢ao ou iluminagio plena.”

Quando contemplamos dessa maneira, percebemos o quao incrivel-
mente preciosa ¢ a liberdade de praticar o Dharma por nao termos renas-
cido nos infernos. Essa oportunidade ¢ mais valiosa do que qualquer
riqueza, do que uma montanha de diamantes. Se queremos um bom renas-
cimento, podemos criar sua causa; se desejamos o estado sem sofrimento do
nirvana, podemos criar sua causa; se almejamos a iluminagio plena, tam-
bém podemos criar sua causa. Eissoo que essa liberdade significa.

Somos capazes de criar o mérito que desejarmos e de purificar completa-



AS LIBERDADES 39

mente nossas negatividades passadas, para que jamais sejamos obrigados a
experimentar seus resultados de sofrimento. Podemos renunciar a prépria
causa do sofrimento. Devemos sentir uma alegria extraordindria por pos-
suirmos, dentro de nds, esse presente inestiméavel.

Se ndo contemplarmos o sofrimento dos reinos inferiores deste modo,
nio compreenderemos o milagre deste perfeito renascimento humano e ¢
bem provével que o desperdicemos.

Talvez percebamos que a pratica do Dharma vale a pena ¢ que podemos
ser pessoas melhores caso pratiquemos, mas, de certa maneira, sem o
estimulo da compreensio dos reinos inferiores, jamais teremos a energia
para realmente extrair a esséncia do Dharma. Por isso ¢ tio importante ten-
tar compreender plenamente o significado de cada uma das liberdades.

2. A LIBERDADE DE NAO NASCER COMO UM FANTASMA
FAMINTO

A segunda das oito liberdades ¢ a de poder praticar o Dharma sagrado por
nio termos nascido como fantasmas famintos. Esses seres vivem debaixo da
terra ou sobre a superficie, embora, assim como os seres dos infernos, nds
geralmente ndo temos o carma necessario para vé-los. Enquanto os princi-
pais sofrimentos dos seres infernais sio o calor e o frio causados pelo édio,
os dos fantasmas famintos sio a fome e a sede resultantes da avareza e do
desejo — ainda que padecam de inimeras outras formas de sofrimento.

E provével que vocé nunca tenha passado fome de verdade na vida. Vocé
consegue se lembrar de alguma vez em que, por qualquer razio, tenha ficado
dois ou trés dias sem comer? A ndo ser que estivesse muito doente, a fome
teria sido extremamente desagradavel. Agora imagine como seria ficar uma
semana inteira sem comida. As dores no estdmago seriam terriveis. Com
tamanha fome, seria praticamente impossivel pensar em qualquer outra
coisa — e certamente invidvel meditar.

Se vocé j4 participou de algum dos meus cursos, sabe que tenho mé fama
por estender os ensinamentos depois do horério. Vocé conseguiu manter
a concentragdo perfeita quando a hora do almogo chegou ¢ eu continuei
ensinando? A medida que a sua fome aumentava ¢ eu seguia explicando,
vocé foi capaz de se concentrar de alguma forma? Enquanto o tempo se
arrastava e vocé sabia que toda aquela comida deliciosa estava ficando com-
pletamente fria ¢ desagradével, ainda conseguia acompanhar os ensinamen-
tos? Provavelmente nao. Quando tentou concentrar-se, o seu estdmago



40 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

ndo permitiu — vocé s6 conseguia pensar em comida. E tudo isso porque
o0 almoco atrasou apenas cerca de uma hora. Comida e bebida sao necessi-
dades essenciais, entao, quando parecem estar fora do nosso alcance, mesmo
que nao haja perigo de inanigao, ainda nio conseguimos pensar em outra
coisa. Certamente nao somos capazes de meditar sobre o lamrim.

Essa ¢ uma das grandes vantagens do retiro de jejum nyung-ni de dois
dias, bastante popular no budismo tibetano. Nele, faz-se apenas uma
refei¢io no primeiro dia e, no segundo, ndo hd qualquer ingestio de comida
ou bebida. Embora dure apenas dois dias e o motivo de jejuar seja extrema-
mente benéfico, é muito dificil ficar sem comer e beber. Ao nos colocarmos
voluntariamente nessa situagao, nao s purificamos uma grande quantidade
de carma negativo, mas temos também a chance de vivenciar um pouco do
que tantos seres sencientes sao obrigados a suportar continuamente.

Qualquer sensagio de fome nio ¢ nada comparada ao que os fantasmas
famintos sio obrigados a suportar em cada momento de suas vidas. Eles
vagam por centenas de anos em busca de uma migalha de comida ou de uma
gota de dgua, mas nao conseguem encontrar nada. E impossivel imaginar o
desespero que deve dominar suas vidas.

Alguns fantasmas famintos conseguem encontrar alimento, mas, de certo
modo, isso ¢ ainda pior, j4 que hd sempre obsticulos cirmicos para ingeri-lo.

A causa principal do renascimento como um fantasma faminto ¢ o apego
— o desejo por prazeres mundanos — e as demais delusoes que surgem dele,
especialmente a avareza. Quando alguém se apega excessivamente a bens
e dinheiro, defendendo com ganancia todas as suas posses, recusando-se
a fazer caridade ou a compartilhd-las com os outros, essa pessoa esté certa-
mente criando a causa para renascer como um fantasma faminto.

H4 muitos seres neste mundo que se assemelham aos fantasmas famin-
tos. Eles estio tomados pela avareza e pelo sentimento de que, nao importa
0 quanto possuam, nunca ¢ o suficiente. Embora tenham nascido com um
corpo humano, jamais estio livres de uma avidez inconcebivel. Encon-
tramos muitas pessoas assim. Elas sentem que nunca tém o bastante para
compartilhar — nem mesmo um trocado para um pedinte —, embora seus
armérios estejam cheios de roupas caras, suas geladeiras abarrotadas de
comida e suas casas entulhadas de objetos. Se as observarmos, quase sempre
constataremos que elas ndo desfrutam de nada disso. Elas compram com-
pulsivamente, mas suas aquisi¢des nio lhes trazem satisfagao — entao pre-
cisam comprar mais. E essa mente gananciosa e avarenta que segue para a
proxima vida como um fantasma faminto.



AS LIBERDADES 41

Essas pessoas sao tdo apegadas as suas casas que, a0 morrerem, podem
renascer como fantasmas famintos naquela mesma 4rea e tentar proteger o
que um dia lhes pertenceu. Se alguém rouba algo dessa familia, o fantasma
faminto se ofende e faz com que o ladrio adoeca. H4 relatos frequentes de
quem ouga barulhos em casa apds a morte de um familiar. Pode ser que a
pessoa, agora um fantasma faminto, nao tenha sido capaz de deixar o local
devido ao apego.

Em muitos paises, ¢ relativamente comum que médiuns sejam capazes de
invocar espiritos, os quais respondem aos questionamentos das pessoas e até
as auxiliam de alguma forma. Esses espiritos podem ser fantasmas famintos.
Alguns tém certo poder psiquico e conseguem prever o futuro, porém essa
habilidade provém do carma, niao da medita¢io ou do acimulo de mérito.
Eles podem ser muito poderosos, especialmente em regides montanhosas
¢, por meio de magia negra, sao capazes de ajudar as pessoas a prejudicar
seus inimigos. Contudo, esses seres nio sio confidveis e, certamente, nio
devemos tomar reftgio neles. Infelizmente, algumas pessoas o fazem e,
como resultado, acabam sendo profundamente prejudicadas.

Alguns humanos conseguem ver os fantasmas famintos, enquanto mui-
tos lamas elevados nao s6 os veem, como também possuem o poder de sub-
juga-los e ajuda-los.

Hé diversos tipos de fantasmas famintos, mas a descri¢ao geral ¢ de um
ser com estdmago enorme ¢ bragos e pernas mintsculos. A maioria enfrenta
imensos obstaculos para comer e beber. Alguns, apds buscar por centenas
de anos, encontram uma migalha de comida ou uma gota de 4gua, mas sao
rechagados por guardiaes ferozes que os impedem de alcanga-las. H4 ainda
aqueles com a boca do tamanho do buraco de uma agulha, incapazes de
ingerir qualquer coisa. Alguns podem até encontrar uma gota de dgua, mas
nio podem engoli-la porque suas gargantas tém trés nés. Outros até con-
seguem, ocasionalmente, ingerir uma por¢io infima de comida e 4gua, mas
ela entra em combustio no estdbmago, como se atirdssemos um fésforo aceso
em um balde cheio de gasolina.

Alguns fantasmas famintos vomitam chamas — e isso eu préprio presen-
ciei na India. Em Buxa Duar,” o primeiro lugar em que fiquei ap6s deixar o

¥ Buxa Duar situa-se no estado de Bengala Ocidental, na India. E o local de um velho forte
utilizado pelos ingleses como campo de prisioneiros durante seu dominio. Foi para I4 que
a maioria dos monges exilados que fugiram da ocupagio chinesa do Tibete, em 1959, foi
enviada. Rinpoche ficou em Buxa Duar durante oito anos ¢ foi ali que conheceu Lama Yeshe.



42 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

Tibete, os monges costumavam contar que, durante a noite, quando iam a
floresta para fazer suas necessidades, frequentemente viam luzes estranhas
movimentando-se entre as arvores. Certa vez, tive que ir ao hospital no
meio da noite e, a0 retornar a0 monastério, vi uma luz fraca vinda de uma
drvore na floresta. Sabendo que drvores nao emitem luzes, aproximei-me,
mas, enquanto o fazia, a luz se moveu. Parece que as pessoas nunca conse-
guem de fato ver esses fantasmas famintos, apenas as chamas que saem de
suas bocas.

Certa vez, quando o Buda Shakyamuni vivia na India, havia um jovem
monge que conseguia ver um tipo de fantasma faminto extremamente ater-
rorizante. Ele sentia medo e tentava escapar, mas o fantasma faminto afir-
mava que era sua amada mae, morta enquanto lhe dava 4 luz. Ela contava os
horrores de vagar pela terra como um fantasma faminto e como, passados
vinte anos, jamais havia encontrado uma tnica migalha de comida ou gota
de 4gua sequer, nem mesmo um pedacinho de terra imida para sugar.

O jovem monge sentiu tanta compaixio pela mie que foi até o Buda
pedir-lhe dedicagao de méritos para que ela obtivesse um renascimento me-
lhor. Contudo, quando ela deixou aquela vida, porque o carma era muito
pesado, os meios habilidosos do Buda s6 puderam assegurar-lhe um renasci-
mento como outro fantasma faminto, mas, desta vez, um abastado.

Ao ouvir isso, o monge persuadiu a mae a oferecer um rolo de tecido
a0 Buda, com o objetivo de dedicar o mérito para um renascimento me-
lhor. Infelizmente, sua avareza era tio grande que, logo apds fazer o ofereci-
mento, ela se arrependeu. Durante a noite, voltou furtivamente e recuperou
o tecido. Isso se repetiu diversas vezes, até que 0 monge cortou o tecido em
pedagos bem pequenos e fez um oferecimento a cada monge. Dessa forma,
nao havia mais nada que sua mae fantasma faminto pudesse roubar e, gracas
aos meijos habilidosos do Buda, seu renascimento seguinte foi melhor.

Havia um grande iogue chamado Sangye Yeshe,” dotado de poderes
psiquicos que lhe permitiam viajar a diferentes planetas e enxergar outros
tipos de seres sencientes. Certa vez, ele visitou uma cidade onde havia mui-
tos fantasmas famintos, com o objetivo de guid-los. Um deles, uma mie
com quinhentos filhos, conseguia comunicar-se com o iogue. Ela lhe con-
tou que, muitos anos antes, seu marido havia partido para o reino humano
em busca de comida e, desde entao, nunca mais o viu. Quando o iogue per-

* Em Liberagio na palma de sua maio, Pabongka Rinpoche usa o nome sinscrito, Buddha-
jnana.



AS LIBERDADES 43

guntou como poderia reconhecé-lo, ela respondeu que ele tinha apenas um
olho e mancava em razio de uma perna quebrada.

Quando Sangye Yeshe retornou ao reino humano, conseguiu encontrar
o marido da fantasma com base na descri¢io fornecida. Ao transmitir-lhe
a mensagem da esposa, o fantasma estendeu a mao de forma comovente e
mostrou um pequeno vestigio de cuspe seco. Ele disse: “Durante todos estes
anos de busca, isto foi tudo o que pude encontrar’, ¢ fechou a mao com fir-
meza para que nao o perdesse.

Ele havia encontrado aquele cuspe enquanto caminhava nas imediagoes
de um monastério. Ali, um monge, que vivia puramente de acordo com
os preceitos, fazia a pratica de dedicar sua saliva, fezes e urina aos fantas-
mas famintos. Por meio das preces desse monge, eles conseguiam algum
sustento. Contudo, havia tantos fantasmas famintos ao redor dele o tempo
todo que obter qualquer coisa era uma luta tremenda — e este fantasma teve
asorte de sair com um pouco de saliva. Eu me lembro dessa histéria quando
vejo multidoes de pedintes brigando por esmolas na estupa de Mahabodhi,
em Bodhgaya.

H4 muitas préticas como essa, em que fazemos caridade a outros seres
sencientes, como os fantasmas famintos. O Buda ensinou mantras especifi-
cos para esse fim ¢, devido ao poder deles, os fantasmas famintos podem ser
beneficiados pelo oferecimento — caso contrario, eles sequer podem vé-lo.”!

Muitos fantasmas famintos vivem do cheiro da comida, e o Buda ensinou
formas de oferecer-lhes caridade e de ajudd-los. H4 pujas que envolvem a
queima de substincias como tsampa, permitindo que esses seres obtenham
algum sustento.”” Em monastérios, ¢ comum que os monges espremam um
pouco de comida com as maos e entoem o mantra que possibilita aos fan-
tasmas famintos vé-la e desfrutd-la.”

Devemos dedicar um pouco de tempo para refletir sobre o sofrimento
dos fantasmas famintos e suas causas — apego ¢ avareza —, ¢ assumir a firme
determinacio de nunca mais crid-las. Precisamos pensar: “Se eu renascesse
agora como um fantasma faminto, seria impossivel praticar o Dharma
sagrado. Como sou afortunado por ter a liberdade de praticar o Dharma

* Veja o livro de Rinpoche Practices to Benefit Nagas, Pretas, and Spirits (Préticas para benefi-
ciar nagas, pretas e espiritos), bem como o seu livro a ser publicado sobre os trés reinos infe-
riores, no qual ele discute as diversas préticas que podemos fazer para os fantasmas famintos.
* Veja Aroma Charity for Spirits (Sur Offering) (Caridade de aroma para espiritos — ofereci-
mento de sur).

® O mantra ¢ om utsishta pandi ashibya soba.



44 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

porque nao nasci nesse reino. Gragas a essa liberdade, nestas vinte e quatro
horas, nesta hora, mesmo neste minuto, tenho a autonomia inacreditével
de alcangar qualquer um dos trés propésitos que desejar. Se eu quiser, posso
criar continuamente a causa para obter um corpo perfeito na préxima vida.
A cada hora, a cada minuto, tenho a oportunidade de criar as causas para
alcancar a liberagao, o estado livre de sofrimento. E, se assim desejar, posso
atingir a iluminagio para o beneficio de todos os seres sencientes. Neste
exato momento, por meio da préitica da bodhicitta, tenho a liberdade de
criar as causas da iluminagao.”

Ao pensar dessa maneira, tente gerar um sentimento profundo da precio-
sidade e importancia de um corpo dotado desta liberdade e do quao trégico
seria desperdigar sequer um segundo deste renascimento humano perfeito.
Precisamos tomar a decisdo de tornar cada momento das nossas vidas ple-
namente significativo.

3. A LIBERDADE DE NAO NASCER COMO UM ANIMAL

A proxima liberdade ¢ a de praticar o Dharma sagrado por nao termos nas-
cido no reino animal — como uma ave, peixe, inseto etc.

Ao contrario dos seres dos infernos ou dos fantasmas famintos, os seres
do reino animal podem ser vistos, e somos capazes de investigar a realidade
deles por conta prépria. H4 uma grande diversidade de animais, aves, peixes
¢ insetos, mas o sofrimento comum a todos ¢ a tolice e a estupidez: ter uma
mente incapaz de compreender qualquer coisa além da prépria sobrevivén-
cia, embora existam muitos outros sofrimentos. A principal causa do renas-
cimento no reino animal é a ignorancia, que aprisiona os seres em uma vida
sem escolhas. Aqueles que precisam matar para sobreviver o fazem sem
alternativa, enquanto suas presas nio conseguem evitar a morte. Criaturas
minusculas sio devoradas por outras maiores, que, por sua vez, sio cagadas
por animais ainda maiores. Independentemente de quem seja, hd sempre
um inimigo pronto para mati-lo e se alimentar da sua carne. Outros acabam
tornando-se escravos dos seres humanos.

Se nos encontréssemos subitamente no corpo de um animal, ficarfamos
aterrorizados. Por mais dificil que seja a nossa vida humana, ela se assemelha
A existéncia em uma terra pura quando comparada a vida de um animal.
Imagine ser uma lesma no meio da estrada apds uma tempestade, ou um
bode sendo perseguido por um agougueiro em um vilarejo indiano. Como
seria? Se analisarmos mais a fundo a vida de qualquer animal, constatare-



AS LIBERDADES 45

mos um sofrimento inimagindvel. Isso se confirma facilmente ao investi-
garmos como eles vivem. Tomados pela estupidez e pelo torpor mental, eles
ndo sao capazes de se libertar do sofrimento que enfrentam diariamente. E,
¢ claro, sao incapazes de compreender e praticar o Dharma.

Alguns animais vivem por muito mais tempo do que os seres humanos,
mas isso nao significa que consigam desenvolver qualquer tipo de sabedoria.
Dizem que hd uma tartaruga em Hong Kong com milhares de anos. Fui con-
vidado a conhecé-la, mas, por uma razao qualquer, o encontro nunca acon-
teceu. Se tivesse ocorrido, acho que eu nio seria capaz de ensiné-la nada.
Serd que eu conseguiria explicar a ela a causa da felicidade? Até mesmo um
elefante, que pode viver por muitos anos, nio entenderia uma tnica palavra.

Pode parecer que os nossos cies e gatos mimados desfrutam de uma vida
tranquila — dormem o dia inteiro ¢ se alimentam até melhor do que nés -,
mas, se considerarmos essa vida afortunada, estariamos baseando o nosso
julgamento somente na aparéncia externa. Se pudéssemos compreender a
mente dos nossos animais de estimagao, perceberiamos 0 quao ignorantes
eles realmente sao. Por exemplo, quando adoecem por terem comido algo
estragado, eles no sao capazes de nos dizer para que encontremos o remé-
dio adequado.

Nosso gatinho pode morar conosco a vida inteira e podemos tentar
ensinar-lhe mantras todos os dias, mas ele nio conseguird proferir uma
unica silaba. Isso acontece porque ele possui o corpo de um ser transmi-
grante em sofrimento e uma mente incapaz desse tipo de compreensao.

Podemos explicar vacuidade aos porcos durante anos, e eles nio serao
nem um pouco mais sabios. Podemos gritar sobre a bodhicitta o dia inteiro
nos ouvidos daquelas pobres cabras e ovelhas, ¢ elas nao compreenderao
nada. Podemos ensinar as galinhas que a compaixao ¢ o verdadeiro caminho
da felicidade, mas isso nao as impedird de continuar comendo insetos no
chio.

Certa vez, enquanto ensinava na Universidade de Stanford, na Califérnia,
Sua Santidade o Dalai Lama disse: “Vocé nao deve ser como um animal’, que-
rendo dizer que nao devemos aceitar as coisas sem nenhum questionamento.
Naquele contexto, ele falava sobre as verdades convencional e suprema, sobre
como sofremos porque aceitamos, sem pensar, a aparéncia das coisas — que
parecem existir verdadeiramente — e, como resultado, acabamos tomados por
emogdes negativas. Nesse ponto, somos como animais.

Os animais simplesmente nio tém a capacidade de compreender como
escapar do sofrimento em que se encontram. Embora sejam bastante saga-



46 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

zes em algumas dreas, s3o estipidos nesta seara mais fundamental e impor-
tante. Constatd-lo nos deixard contentes por nao sermos um animal.

No entanto, ¢ exatamente isso que podemos nos tornar amanha, nesta
mesma hora. Nio fazemos ideia de quando morreremos, nem de qual serd
0 nosso préximo renascimento. E possivel que, em breve, estejamos em um
tanque cheio de 4gua em um restaurante, como uma lagosta suculenta ou
um peixe gordo, 4 espera de um fregués que nos escolha como sua préxima
refei¢ao. Talvez sejamos um peixe lutando do outro lado da linha com um
anzol na boca, ou uma minhoca sendo comida viva por milhares de formi-
gas. N6s simplesmente ndo sabemos. Se realmente soubéssemos, valorizaria-
mos a coisa mais preciosa de todas: a vida humana.

Vocé gostaria de nascer como algum animal? Mesmo como um de esti-
magao? Gostaria de ter o corpo coberto de pelos, brigar com outros caes e
gatos do bairro e sempre depender dos seus donos humanos para cada prato
de comida? J4 nascemos como cies e gatos intimeras vezes. Tivemos incon-
téveis vidas, entdo nio hd um s6 animal que nao tenhamos sido. J4 fomos
macacos e tigres, vacas e zebras, baratas ¢ mosquitos, repetidas vezes. Até
mesmo a mente onisciente do Buda ¢ incapaz de ver quantas vezes fomos
uma barata ou um mosquito. Essa ¢ a vida no samsara, circulando sem fim
de um corpo de sofrimento ao outro.

Como centopeias, fomos pisoteadas enquanto atravessivamos a rua.
Como mariposas, fomos esmagadas contra a parede. Talvez tenhamos ido
direto da vida de uma centopeia pisoteada para a de uma mariposa, somente
para sermos esmagadas novamente. Pobre de nds! Todas as vezes que vemos
um inseto preso na teia de uma aranha ou um pequeno animal atropelado
por um carro, eles sao um lembrete de que fomos poupados de um final
tao terrivel por sermos humanos — e que ¢ melhor comegarmos a praticar o
Dharma e nada além disso. Caso nio o fagamos, seremos nds os destinados
A teia da aranha ou a roda do carro.

Ao pensar no sofrimento dos animais, podemos comegar a compreender
que, enquanto estivermos no samsara, nio h4 escapatéria. E realmente insu-
portavel ¢ assustador, e precisamos fazer tudo ao nosso alcance para nos
libertarmos dele.

Somente a prética da virtude ¢ capaz de nos libertar — ¢ isso estd além
da compreensio de qualquer animal. No entanto, nio somos animais ¢
sim humanos com capacidade de tal entendimento. Essa ¢ uma liberdade
extraordindria. Devemos pensar: “Como sou afortunado por nao ser um
animal. Encontrei este corpo humano perfeito, qualificado com as oito liber-



AS LIBERDADES 47

dades e as dez riquezas, ¢ tenho a liberdade de praticar o Dharma.” Temos
que sentir isso profundamente em nosso coragio, mas também reconhe-
cer que ndo ha garantia de que essa condigao durard — ela pode inclusive
acabar hoje — ¢, por isso, devemos aproveitar a0 méximo esta oportunidade
preciosissima.

Meu guru raiz, Sua Santidade Trijang Rinpoche,* costumava dizer que,
se fossemos capazes de compreender plenamente o sofrimento dos reinos
inferiores — e o niimero de vezes que ja estivemos 14 —, sentirfamos um ter-
ror tao intenso que nunca mais dcsejariamos dormir ou comer; pcrderia—
mos completamente o interesse por comida. Tudo o que aspirariamos seria
meditar e praticar o Dharma, com o objetivo de criar a maior quantidade
possivel de mérito a cada instante. Por isso, ¢ vital que estudemos os ensina-
mentos sobre as quatro nobres verdades, especialmente a verdade do sofri-
mento, bem como os reinos inferiores e o carma, se quisermos realmente
valorizar o nosso perfeito renascimento humano.

Como ¢ incrivel, como ¢ maravilhoso termos a liberdade ¢ a capacidade
de estudar esses grandes ensinamentos e de viver nossas vidas de acordo com
eles.

4. A LIBERDADE DE NAO NASCER COMO UM
DEUS DE LONGA VIDA

A préxima liberdade ¢ a de nio ter nascido como um deus longevo. Neste
contexto, “deus” nao se refere a um buda — alguém livre da ignorancia -,
mas a seres mundanos ainda ignorantes. Embora suas vidas estejam reple-
tas de prazeres que sequer podemos imaginar, eles ainda nao se libertaram
do sofrimento. Esses seres sao chamados de deuses porque desfrutam de
prazeres muito maiores do que os nossos. Por exemplo, deuses do reino do
desejo podem ter milhares de deusas. Eles vivem de néctar — sua comida
ndo ¢ como a nossa, que precisa ser cultivada e gera excrementos. Seus cor-
pos emitem luz e suas roupas sio extremamente refinadas. Eles vivem em
paldcios inacreditavelmente belos, feitos de lapis-laztli com vigas de pedras
preciosas. Até mesmo o chao ¢ de ldpis-lazuli, refletindo seus semblantes

* Sua Santidade Trijang Rinpoche (1901-81) foi o tutor junior de Sua Santidade o XIV Dalai
Lama e o guru raiz tanto de Lama Yeshe como de Lama Zopa Rinpoche. Ele foi o editor do
liveo Liberdade na palma de sua mao, de Pabongka Rinpoche.



48 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

enquanto caminham. Suas posses sdo tao preciosas que um unico brinco ¢
mais valioso do que todas as riquezas do nosso sistema de mundo reunidas.

Os deuses dos reinos da forma e sem forma renunciaram aos prazeres
sensoriais do reino do desejo e, por meio da concentragio profunda, alcan-
caram uma grande paz. Os deuses do reino sem forma sequer possuem um
corpo fisico, apenas consciéncia. Eles ndo tém sofrimento do sofrimento e
sofrimento da mudanga, mas ainda nao estao livres do sofrimento que tudo
permeia. Esses seres vivem por éons, porém sé estdo realmente conscien-
tes em dois momentos: no nascimento, quando pensam: “Estou nascendo
como um deus’, e na morte, quando reconhecem: “Agora estou morrendo e
deixando este renascimento divino.” No intervalo entre esses dois momen-
tos, eles permanecem em um estado de concentragio semelhante ao sono
profundo, sem nenhuma sabedoria ou discriminagio, o que, na pratica,
impossibilita qualquer pratica do Dharma.

O mundo dos deuses do reino do desejo estd livre dos problemas que
enfrentamos — como a necessidade de trabalhar para nos sustentar, ou dis-
pender energia para obter conforto e felicidade. Todos os prazeres aconte-
cem-lhes sem esfor¢co. Com todo esse luxo, suas mentes sao constantemente
distraidas por prazeres sensoriais ¢ eles nio tém outros pensamentos a
ndo ser o deleite de que desfrutardo a seguir. Podemos compreender um
pouquinho disso a partir das nossas proprias experiéncias, ji que somos
facilmente distraidos da meditagao por pensamentos de um novo carro ou
computador que queremos comprar, ou de um filme ou restaurante que pre-
tendemos ir naquela noite.

Os deuses estao tio tomados pelos prazeres que ¢ impossivel conhecer
a natureza do sofrimento ou praticar o Dharma. Muitos alunos de Kopan
contam que, ao voltarem para casa, sua capacidade de manter a prética do
Dharma diminui ou até se perde completamente, pois as distracoes voltam
a dominar suas vidas. No entanto, essas distrages nao sao nada comparadas
as dos deuses.

H4 uma histéria sobre um discipulo de Shariputra, um médico que, antes
de morrer e se tornar um deus longevo,” era um grande devoto do monge.
Se estivesse andando em seu elefante e visse o arhat caminhando na rua, o
discipulo imediatamente descia e se prosternava diante do professor com
grande amor e devogio. Apds sua morte, Shariputra viu com seus poderes

? Shariputra foi um dos dois principais discipulos do Buda. Em Liberagio, o médico ¢
chamado de “rei dos médicos”, Kumarajivaka.



AS LIBERDADES 49

psiquicos que o médico havia renascido no reino dos deuses ¢ foi até 14 para
lhe dar mais ensinamentos. Contudo, desta vez, quando se encontrou com
Shariputra, ele estava tao intoxicado pelos prazeres do reino celestial que
apenas levantou um dedo em sinal de reconhecimento do professor e logo
saiu correndo para se divertir com seus amigos. Ele nao tinha tempo para
ouvir o Dharma, nem para o seu antigo guru.

O problema principal ¢, claro, o apego. As posses materiais trazem-no
consigo e, com ele, vem a mente que sempre vaga em diregao ao objeto de
apego. Isso se torna uma enorme distragio quando tentamos praticar o
Dharma. Se, no entanto, pudéssemos nos libertar do apego, nao importa
quantas posses maravilhosas tivéssemos, elas nao nos distrairiam.

Esse ¢ o problema dos reinos dos deuses: mesmo que pudessem ouvir
o Dharma, eles nio conseguiriam colocd-lo em prética devido 4 obsessao
constante pelos prazeres. Afirma-se que alguns poucos deuses no Reino
dos Trinta e Trés, no topo do Monte Meru,” conseguem ouvir o Dharma
por meio de um grande tambor tocado em dias especificos. Assim como os
animais se beneficiam do som dos mantras mesmo sem compreendé-lo, os
deuses respondem ao som do tambor do Dharma e recebem beneficios limi-
tados. Além deles, a maioria dos deuses nao tém nenhuma oportunidade de
ouvir o Dharma.

Sete dias antes da morte de um deus — sendo que cada dia no reino dos
deuses corresponde a cinquenta anos humanos —, uma voz cirmica lhe avisa
que sua morte se aproxima. Entdo, tudo comega a se deteriorar. Ao longo
de toda sua vida, nao houve sujeira, odor desagradével, nem nada que nao
fosse prazeroso. Agora, subitamente, tudo muda. Seu corpo se torna sujo
e fétido; sua radidncia desaparece ¢ sua aparéncia se torna bastante desa-
gradavel. Ele ndo se satisfaz com sua cama e, incapaz de relaxar, deixa de
dormir nela. As flores ao seu redor, que haviam sido perfeitas durante toda
sua vida, murcham e morrem. Os amigos, que sempre estiveram ao seu lado
para entreté-lo e proporcionar-lhe prazer, afastam-se devido a essas mudan-
cas ¢ 0 abandonam. Ele fica aterrorizado e completamente sozinho.

Devido ao carma, ele consegue se lembrar de suas vidas passadas e, o que ¢
pior, ver as futuras. Constata entdo que seu carma para ser um deus se exau-
riu e que, em sete dias, renascerd nos reinos inferiores. Saber disso causa-lhe
um sofrimento mais intenso do que a prépria experiéncia nos infernos.

E ficil perceber que, como um ser dos infernos, um fantasma faminto

* O Reino dos Trinta e Trés ¢ o segundo dos seis reinos dos deuses do desejo no Monte Meru.



e O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

ou um animal, ¢é praticamente impossivel criar qualqucr agao virtuosa.
Porém, mesmo como um deus de longa vida — seja do reino do desejo, dis-
traido pelos prazeres, seja nos reinos da forma e sem forma, absorvido em
concentragiao — também ¢ extremamente dificil compreender a natureza
do sofrimento e, por isso, igualmente dificil praticar o Dharma. A nao ser
que vejamos suas falhas, como conseguiremos renunciar ao samsara? Os
deuses nao tém oportunidade de praticar moralidade ou de gerar a mente
de rentincia ao samsara. Logo, nao importa o quao longas e prazerosas sejam
suas vidas, o proximo renascimento certamente serd nos reinos inferiores.
Comparados aos seres humanos, os deuses parecem desfrutar de praze-
res ¢ liberdades inacreditdveis. No entanto, falta-lhes a mais importante: a
liberdade de praticar o Dharma. Por essa razao, nao nascer como um deus ¢
considerado uma das oito liberdades deste perfeito renascimento humano.
Contemplar o sofrimento dos deuses, mesmo com seus prazeres inconce-
biveis, ajuda-nos a apreciar a preciosidade desta vida humana. Apenas com
este perfeito renascimento humano somos capazes de praticar o Dharma -
nenhum deus pode fazé-lo, nenhum animal, nenhum fantasma faminto e,
certamente, nenhum ser dos infernos. Portanto, devemos pensar: “Como
sou afortunado por nao ser um deus. Encontrei este corpo humano perfeito,
qualificado com as oito liberdades ¢ as dez riquezas, e tenho a liberdade de
praticar o Dharma.” Temos que sentir isso profundamente no nosso coragio
e assumir o compromisso de nunca desperdigar um sé segundo desta vida.

5. A LIBERDADE DE NAO NASCER QUANDO UM BUDA NAO
DESCENDEU

As quatro primeiras liberdades relacionam-se a estar livre de estados nao
humanos indesejaveis. As quatro seguintes se referem a estar livre de quatro
condi¢oes de existéncia humana que nos impedem de desenvolver o nosso
potencial completo.

A primeira dessas liberdades ¢ a de poder praticar o Dharma por nao
termos nascido em um tempo em que um buda nio descendeu. Mesmo
que tivéssemos nascido humanos, porém em uma idade das trevas em que
nao hd um buda e, portanto, ndo ha Dharma - sem ensinamentos que nos
conduzam da nio virtude para a virtude —, qual seria o propésito da nossa
existéncia humana?

Tente imaginar um lugar assim: sem ensinamentos, sem qualquer opor-
tunidade de compreender o caminho para fora do sofrimento. O que farfa-



AS LIBERDADES SI

mos? Seria 0 mesmo que nascer como um cio. Pense: “Como sou afortunado
por ter a oportunidade de praticar o Dharma porque nao nasci em um tempo
em que um buda nio descendeu.”

6. A LIBERDADE DE NAO NASCER COMO UM BARBARO

A sexta liberdade ¢ a de ndo nascer como um bérbaro — tradugio literal do
termo tibetano /z-lo —, em referéncia a alguém que vive em regides frontei-
ricas ou em paises irreligiosos e, portanto, sem a chance de ouvir ou praticar
o Dharma. Outra expressio usada para se referir a essas regioes ¢ “periféri-
cas’, no sentido de que um pais onde o Buddhadharma estd presente é con-
siderado central, enquanto os paises irreligiosos sao periféricos ou extremos,
além da civilizacao. Eles sio completamente obscuros, sem qualquer senso
de moralidade.

Os “barbaros” — as pessoas desses paises — ndo compreendem o que ¢
uma agio positiva ou negativa, nem o que causa felicidade ou sofrimento.
Como alguém preso em um quarto completamente escuro, sem luz alguma,
eles nio tém a menor chance de entender essas coisas. Como em uma noite
escura sem lua ou estrelas, totalmente coberta por névoa, o sol do Dharma
ndo brilha e os seres tropecam de um sofrimento ao outro. Sem qualquer
concepgio de carma, como podem entender por que sofrem ou o que fazer
arespeito? Assim, suas vidas inteiras sao dedicadas a busca da felicidade nos
lugares errados, confundindo as causas do sofrimento com as da felicidade.

Sem compreensao do carma e sem fé no refigio, nao pode surgir nenhum
pensamento de purificagio das agdes negativas. Essas pessoas nao tém a
oportunidade de se tornarem melhores, de purificar seus obscurecimentos
e carma negativo acumulados no passado, nem qualquer chance de prati-
car o Dharma sagrado. Mesmo que lhes sejam apresentados os ensinamen-
tos sobre carma e refgio ou oferecidos métodos de purificagio, como o
de Vajrasattva, elas nao sio capazes de compreendé-los ou aceitd-los. Sem
a compreensdo do carma, elas nao fazem ideia de que a¢des nao virtuosas
geram sofrimento. Coloque-se no lugar delas. Imagine como seria viver sem
nenhuma oportunidade de praticar o Dharma. Tente sentir o quio terrivel
seria cambalear cegamente pela vida, sem nogao de certo e errado. Como
elas sio desafortunadas!

Ser barbaro ¢ muito pior do que ser cego, ji que, embora nao pudéssemos
ver, ainda terfamos a capacidade de compreender e acreditar em carma e
de tomar refigio no Buda, no Dharma e na Sangha. Claro, hoje em dia,



S2 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

com tantos instrumentos sofisticados, os cegos tém poucas desvantagens.
Mesmo no passado, na India e no Nepal, quando ser cego significava nio
ter acesso 4 educacio e ser analfabeto, cegos leigos tibetanos faziam muitas
préticas — como recitar OM MANI PADME HUM, o mantra de Chen-
rezig (sct.: Avalokiteshvara), o Buda da Compaixao — ¢ conseguiam acumu-
lar uma vasta quantidade de méritos gragas 4 f¢é no reftgio e no carma. Eles
podiam tornar suas vidas signiﬁcativas, mesmo sem uma compreensao pro-
funda do lamrim. Isso faz uma grande diferenca. Por outro lado, ainda que
possam ter sentidos perfeitos, os barbaros sao mais desfavorecidos, pois nao
tém a oportunidade de praticar o Dharma.

O grande piAndita Chandragomin® usa um exemplo bastante eficaz para
ilustrar a natureza desses seres. Uma vaca vé um tufo de grama crescendo
a beira de um precipicio e corre em sua direcio, acreditando que, se con-
seguir comé-lo, serd feliz. Movida pelo apego, ela tenta alcancgar a grama,
cai no precipicio e morre. Ao invés da felicidade que buscava, seu apego
trouxe-lhe sofrimento. Chandragomin afirma que os seres mundanos em
busca somente da felicidade desta vida sio exatamente como a vaca. Eles
estio tio apegados ao prazer que correm em sua dire¢io sem perceber o
perigo, caem e morrem. Tudo o que os barbaros fazem para obter felicidade
¢ equivocado, resultando apenas em problemas e sofrimento. Pense em
todas aquelas pessoas no Ocidente, ocupadas nas cidades tentando garan-
tir seu sustento, sem nenhuma compreensio do Dharma, nenhuma ¢ no
refugio e no carma e, por isso, sem qualquer oportunidade de criar mérito
ou purificar os obscurecimentos que encobrem suas mentes. Embora, como
todos os outros seres, elas estejam apenas em busca da felicidade, o resultado
das suas acoes ¢ o renascimento nos reinos inferiores.

E assustador pensar que hoje podemos ser um praticante budista e,
amanha, um “birbaro”. A ndo ser que a nossa compreensio ¢ fé sejam
firmes, corremos o risco de perder a nossa crenga em reencarnagio e carma.
De alguma maneira, em razio da falta de mérito, comegamos a pensar que
aquilo que antes nos parecia légico e verdadeiro ¢, agora, falso e supersti-
cioso. Podemos acordar uma manha e, subitamente, o carma nao parecer
mais algo plausivel. Entao, embora continuemos chamando-nos de “budis-
tas’, de algum modo as coisas saem do nosso controle e nos encontramos

¥ Um famoso praticante leigo indiano do século VII, que desafiou Chandrakirti para um
debate que durou muitos anos. Seus escritos incluem Vinte versos dos votos de um Bodhisattva
¢ Carta a um discipulo.



AS LIBERDADES 53

cada vez mais distantes de onde gostarfamos de estar. Nunca devemos ter
como certa a excelente fortuna que ora possuimos.

Ao refletirmos sobre as causas necessarias para gerar fé no Buda, no
Dharma e na Sangha, concluimos que elas exigem vastos méritos. Se nao
seguirmos acumulando mais mérito por meio da criagao de agdes virtuosas,
o ja acumulado pode muito bem se esgotar.

Sem uma base s6lida, mesmo que estudemos filosofia budista por muito
tempo e consigamos meditar com concentragio unifocada, ainda assim
algo pode acontecer e nos fazer perder completamente a té, transformando-
nos em barbaros. Isso ocorre tanto por falta de mérito quanto pela incapaci-
dade de purificar impressoes negativas passadas de heresia — como a crenga
na nao existéncia do carma, por exemplo. Um dia, é como se despertdssemos
de um sonho agraddvel. Nossa vida como budistas fica no passado, algo que
apenas recordamos, como um sonho sem qualquer relevincia atual.

Por isso, nesta vida, precisamos ter muito cuidado com a nossa mente e
dedicar-nos a criar apenas agoes positivas, impedindo que impressdes nega-
tivas se instalem em nosso continuo mental. Até mesmo pequenas negativi-
dades podem obscurecer a mente, facilitando a criagao de a¢oes negativas
pesadas e dificultando muito a obtengao de realizagoes. Temos a liberdade
de praticar o Dharma agora, porém ¢ muito ficil perdé-la.

Quio incrivel e precioso ¢ este momento em que temos fé no Buda, no
Dharma e na Sangha, assim como o desejo e a oportunidade de praticar
o Dharma. Sabendo que nada disso ¢ definitivo e que a vida ¢ como uma
bolha de dgua — podendo acabar a qualquer instante —, devemos dedicar-
nos resolutamente nao s4 a pratica do Dharma, mas a prética continua do
Dharma, desde ja.

Pense desta maneira: “Se eu fosse um barbaro, nio teria o desejo, a
chance nem a liberdade de praticar o Dharma. Contudo, como sou afortu-
nado por ter encontrado este perfeito renascimento humano e ter a liber-
dade de praticar o Dharma quando quiser. Tenho acesso aos ensinamentos
do Buda, um pouco de sabedoria ¢ a capacidade de discernir entre certo e
errado. Que incrivel!” Ao pensar desse modo, devemos sentir uma imensa
alegria no coragao por isso ser verdade.

7. A LIBERDADE DE NAO NASCER COMO UM TOLO

A préxima liberdade ¢ a de poder praticar o Dharma por nao ter nascido
um tolo. Embora o termo tibetano v7-pa signifique, literalmente, “surdo’,



S4 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

ele tem a conotagio de alguém totalmente incapaz de compreender ou de
se comunicar. No Tibete do passado, ser surdo e mudo significava nao ter
acesso a educacio nem meios de se comunicar — e, claro, nao ser capaz de
ouvir ou compreender o Dharma. E desse contexto que vem a conotagio da
palavra. Hoje em dia, ser surdo e mudo certamente nio representa uma limi-
tagio tao severa, embora os surdos nao possam receber transmissoes orais, o
que constitui uma restrigao significativa.

Esta liberdade ndo se refere apenas a pessoas com dificuldade de com-
preensao, mas também aquelas que nao conseguem absorver nada, que tém
uma dificuldade mental t3o extrema que suas mentes nao funcionam além
do nivel motor basico. Elas sao incapazes de ajudarem a si mesmas e, con-
sequentemente, aos outros; requerem cuidados constantes e precisam ser
alimentadas e vestidas. Podemos observar essa condi¢io em pessoas com
deficiéncias mentais severas. Talvez se enquadrem nesta categoria aqueles
com um grau elevado de autismo, que, mesmo adultos, nio conseguem
comunicar-se ou compreender assuntos basicos. Existem muitas organiza-
¢oes que tentam ajudd-los, mas, mesmo depois de muitos anos de esforgos,
eles nao progridem.

Nio se trata necessariamente de algo congénito. O carma pode amadu-
recer a qualquer momento e perdermos a capacidade de compreensao e
comunicag¢do. Um acidente de carro pode nos deixar em coma, uma doenga
nos reduzir a um estado vegetativo e até mesmo a idade pode nos privar
da lucidez. Hoje em dia, o Alzheimer e a deméncia sao problemas graves
entre os idosos. Pense em como seria terrivel comecar a estudar o Dharma
e, alguns anos depois, devido a problemas de memoria, nao ser capaz de se
lembrar de uma silaba sequer de um mantra.

Agora, somos realmente muito afortunados. Se padecéssemos de proble-
mas mentais graves COmo esses, avida teria pouquissimo sentido. Até mesmo
os prazeres mundanos, como comer ¢ beber, perderiam o significado. Nao
s6 deixariamos de beneficiar os outros, como também nos tornarfamos um
enorme fardo para a nossa familia e sociedade. As pessoas tentariam nos
ajudar, mas nao serfamos capazes de reconhecer a gentileza delas.

Porém, nao somos assim: estamos livres dessa condi¢ao. Temos um corpo
relativamente favordvel, uma mente capaz de compreender e nao hé limites
para o nosso potencial. Reflita: “Como sou afortunado por nio ter nascido
com uma deficiéncia grave, incapaz de compreender ou de me comunicar,
sem condi¢oes de entender uma palavra sequer do Dharma. Encontrei um
renascimento humano perfeito e tenho a liberdade para praticar o Dharma.



AS LIBERDADES 55

Essa liberdade pode ser perdida a qualquer momento. Por isso, sem des-
perdigar uma tnica hora, um tnico minuto, tenho que pratica-lo.”

8. A LIBERDADE DE NAO NASCER COMO UM HEREGE

A tltima liberdade ¢ a de praticar o Dharma por nao ter nascido como um
herege. Se os barbaros sao aqueles que vivem em paises irreligiosos, os here-
ges so irreligiosos independente de onde vivam. O termo tibetano ¢ mais
preciso do que o em inglés: log-ta-chin, que significa, literalmente, “uma
pessoa com visoes errdneas”. No budismo, heresia é a crenga na nao existén-
cia de algo que de fato existe. O carma existe, mas o herege nega. Da mesma
maneira, para ele, o Buda, a iluminagio e outros tépicos fundamentais do
budismo sio mentiras ou meras fantasias — o eu ¢ permanente ¢ indepen-
dente; os fendmenos impermanentes sao permanentes. Hereges também
negam a existéncia de reencarnagio, acreditando que a consciéncia cessa
com a morte. Sem carma ¢ sem vida apds a morte, nio héd uma fundagao
para o desenvolvimento da moralidade. Nao h4 causa e efeito, logo prejudi-
car alguém nio acarretara sofrimento futuro e ajudar o préximo nio trard
felicidade.

Ao seguir essas doutrinas equivocadas, os hereges nao s6 criam a causa
para um sofrimento intenso, como também consolidam tais visdes de uma
maneira profunda, impedindo qualquer aceitagio do caminho budista a
despeito do quanto o ougam. Aceitar visdes errdneas cria a causa para ouvi-
las novamente, seja nesta ou em vidas futuras. Com isso, as chances de com-
preender o Dharma diminuem drasticamente.

Segundo a definigio budista, hi muitos hereges — todas as pessoas que
ndo acreditam nos principios fundamentais do budismo, por exemplo. Isso
ndo significa, necessariamente, que quem nao compreende as quatro nobres
verdades seja uma ma pessoa. Porém, ¢ muito lamentével que alguém viva
contrério as causas da felicidade com a crenga iluséria de que estd alcan-
cando a felicidade.

Ha pessoas que se dizem religiosas, mas matam com regularidade e acre-
ditam que isso lhes trara felicidade. Julgam que o sacrificio de animais aplaca
os deuses e lhes assegura os desejos; outras acreditam que matar quem se
oponha a sua religido ¢ a maneira mais ficil de alcancar o paraiso. Certos
ascetas mutilam-se deliberadamente em busca da liberacio. H4 também
quem rejeite todas as religioes por considera-las superstigoes, enquanto acre-
ditam que posses materiais sao a causa da felicidade.



56 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

Os hereges confundem o veneno com o remédio e o remédio com
o veneno. Eles estio completamente alucinados, como se sob o efeito de
entorpecentes; o mundo lhes parece um lugar fantastico, mas nao hd nenhu-
ma conexio com a realidade. Onde hd um precipicio, eles enxergam um
belo jardim, e correm em sua dire¢ao o mais rapido possivel, apenas para
cairem de cabeca no sofrimento inconcebivel dos reinos inferiores.

A heresia ¢ um dos maiores obsticulos & paz suprema, pois impede
aqueles que detém visdes erréneas de criar méritos. Os hereges nao conse-
guem pensar além do prazer imediato, ji que acreditam que esta ¢ a tnica
vida existente — uma razio aparentemente pequena para praticar virtude.
Incapazes de distinguir entre agdes positivas ¢ negativas, eles criam a causa
do sofrimento, sob a ilusao de que se trata da causa da felicidade. Nesse pro-
Cesso, prejudicam a si mesmos e aos outros, arruinando incontaveis vidas
futuras. Mesmo que os hereges eventualmente encontrem outro corpo
humano, porque se habituaram as visdes erroneas, continuarao a sustentar
pontos de vista equivocados na nova vida.

A heresia ¢ uma mente muito ignorante. Imagine-se como um herege,
vivendo sob a crenca de que nao ha algo como causa e efeito; que o Buda,
o Dharma e a Sangha nio existem; que objetos impermanentes sdo perma-
nentes; ¢ que a sua felicidade depende deles. Pense em como ¢ maravilhoso
ter encontrado o Dharma e, neste momento, dispor da oportunidade de
aprender sobre temas profundos e de transformar sua vida.

Pense: “Como sou afortunado por nao ser um herege, alguém dominado
por visdes erréneas, sem a minima chance de praticar o Dharma. Agora que
recebi este perfeito renascimento humano, tenho que praticar o Dharma
enquanto ainda possuo esta liberdade.”






3. Asriquezas

e 2

SSIM COMO HA oito situagdes das quais estamos livres e que con-

ferem grande significado a esta vida, ha também dez condigoes recebi-
das que enriquecem imensamente a nossa existéncia. Elas sao chamadas de
“dez riquezas” ou “dez dotes”. As cinco primeiras sdo riquezas pessoais que
possuimos internamente e que engrandecem a nossa vida. As cinco restan-
tes sdo riquezas relacionadas aos outros, como, por exemplo, 0 apoio de um
professor.

1. NASCER COMO UM SER HUMANO

A primeira das dez riquezas ¢ o nascimento como um ser humano, geral-
mente descrito como um ser capaz de falar e compreender. Porém, do ponto
de vista do Dharma, o verdadeiro ser humano ¢ aquele que se prepara paraa
felicidade além desta vida, até alcangar a iluminacao. Isso representa muito
mais do que simplesmente ser capaz de falar e compreender.

Sem essa riqueza, nao terfamos a chance de praticar o Dharma sagrado.
Portanto, reflita: “Como sou afortunado por ter nascido, desta vez, como
um ser humano. Além disso, tenho a liberdade de praticar o Dharma. Com
esta riqueza, posso criar, a qualquer momento — nestas vinte e quatro horas,
nesta hora, neste minuto — a causa para alcangar qualquer um dos trés
grandes propdsitos desejados. Esta riqueza ¢ muito mais preciosa do que
uma quantidade de diamantes igual a0 nimero de dtomos desta Terra. Des-
perdigar esta oportunidade, deixando de praticar o Dharma sagrado por um
unico minuto, ¢ um prejuizo maior do que a perda de todos esses diamantes
preciosos.”



AS RIQUEZAS 59

2. NASCER EM UM PAIS RELIGIOSO

A segunda riqueza ¢ ter nascido em um pais central ou religioso.” Pense
desta maneira: “Embora eu tenha renascido intimeras vezes como ser
humano, nio fui afortunado o bastante para nascer em um pais religioso.
Porém, agora tenho essa sorte incrivel.” Alegre-se com isso.

Se nio tivéssemos recebido essa riqueza, se nao tivéssemos nascido em
um lugar onde o budismo existe, nao terfamos nenhuma oportunidade
de receber os ensinamentos ou de praticar o Dharma. H4 dois modos de
pensar sobre isso: em termos do local de nascimento ¢ da existéncia dos
ensinamentos.

O primeiro modo de um lugar ser considerado religioso ¢ pelo fato de
que ali descenderam os milhares de budas deste éon afortunado. E por isso
que lugares como Bodhgaya sao extraordinariamente sagrados.

Um pais também ¢ considerado religioso quando ha uma Sangha esta-
belecida — ou seja, monges e monjas, tanto novi¢os como plenamente
ordenados, que preservam os 36 votos para novigos ou os 253 votos para
monges plenamente ordenados ou, ainda, os 364 votos para monjas ple-
namente ordenadas. £ também um lugar onde a linhagem das ordenagoes
continua viva, permitindo que aqueles que assim desejem possam receber
a ordenagio. A ordenagio ¢ um meio importante para proteger a mente
contra a¢des nio virtuosas. Sem essa transmissao intacta, que remonta aos
tempos do préprio Buda, mesmo alguém que conhega os ensinamentos da
linhagem nao seria capaz de conceder votos aos outros. Portanto, somos
extremamente afortunados por essa linhagem ainda existir ¢ nao ter sido
interrompida.

Algumas pessoas podem achar que isso nao tem qualquer relagio com
elas, que ¢ apenas um costume. No entanto, aqueles que recebem a orde-
nagio sio extremamente afortunados, pois a preservacio de diferentes
niveis de vida consagrada ¢ um caminho répido para a iluminagao. Eles se
encontram no lugar mais seguro, que os protege tanto de inimigos exter-
nos quanto de suas préprias agdes nocivas, COmo UM Muro protetor que os
envolve.

A existénciada Sangha em um pais ¢ extremamente preciosa. Ela nao ape-
nas oferece aos scus membros a oportunidade de conceder votos a outros,

*Isso pode ndo significar um pais no sentido geografico atual. Geralmente traduzido como
“terra” ou “lugar”



60 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

mas a mera presenca de uma comunidade espiritual — como um monastério
ou convento — contribui significativamente para o bem-estar do pais como
um todo. Os efeitos positivos da energia gerada por praticantes puros do
Dharma sao incalculdveis. A felicidade surge da observagio do carma: evi-
tar agdes nocivas e cultivar agées positivas. E claro que quem preserva pura-
mente seus votos se beneficia profundamente, mas também gera beneficios
para os seres ao seu redor. H4 uma grande diferenga entre um pais que pos-
sui um monastério e outro que nao. Se somos monges ou monjas vivendo
em um ambiente mondstico, nés proprios somos nutridos e inspirados por
aqueles que compartilham o mesmo objetivo, além de também nutrirmos a
comunidade laica ao redor e inspirarmos a preserva¢ao da moralidade pura.

Em um pais religioso, o clima, a economia, o grau de felicidade das pes-
soas ¢ muitos outros fatores s3o indiretamente afetados pela pratica da
Sangha. Isso ¢ ilustrado pela histéria dos quatro irmaos harmoniosos, os
quatro animais que se ajudaram e favoreceram o reino onde viviam.

Havia um reino na India antiga assolado por seca e fome terriveis, além de
muitos conflitos e desarmonia entre seus habitantes. Porém, um dia, estra-
nhamente, as coisas mudaram. As chuvas vieram no tempo certo, as plan-
tagoes vicejaram e a paz e a felicidade foram restauradas. O rei ficou muito
satisfeito e pensou que sua lideranga havia causado tudo aquilo, enquanto
muitos dos seus ministros também se consideravam responsaveis. Ninguém
concordava em quem fora o autor daquela prosperidade recém-estabelecida
e todos tentavam reivindicd-la para si. Foi entdo que o rei convocou um
famoso vidente para resolver a questao.

Depois de verificar, o sdbio disse ao rei e seus ministros que, na realidade,
nenhum deles havia sido o responsavel, mas sim quatro animais irmaos que
viviam em harmonia na floresta. Um elefante, um macaco, um coelho e um
passaro — que eram, na verdade, encarnagdes do Buda Shakyamuni e de trés
dos seus discipulos — preservavam os cinco preceitos ¢ os transmitiam aos
outros animais. O elefante assumiu a responsabilidade de espalhar os cinco
votos aos outros elefantes, o macaco liderou seus irmaos macacos a viver de
acordo com os cinco preceitos ¢ assim por diante. Desse modo, toda a flo-
resta tornou-se um ambiente de grande harmonia, a qual se propagou para
o pals inteiro, trazendo o clima agradavel, a riqueza, a paz ¢ a felicidade des-
frutados por todos.

Da mesma maneira, um monastério ou convento pode nio buscar, ati-
vamente, alterar as leis ou melhorar o clima, mas a atmosfera de harmonia



AS RIQUEZAS 61

criada pelos monges e monjas que vivem puramente nos votos traz paz e
harmonia para todo o entorno.

Além de um pais ser considerado religioso em razao da presenca da
Sangha, ele também o ¢ devido 4 existéncia dos ensinamentos. Na verdade,
esses dois fatores estdo intimamente ligados, pois uma das defini¢oes da
existéncia dos ensinamentos em um lugar relaciona-se a presenga da linha-
gem de ordenagoes. Aqui, referimo-nos sobretudo aos ensinamentos do
Sutra e do Vinaya. Os 84.000 ensinamentos do Buda dividem-se em Trés
Cestos (sct.: Tripitaka): o Vinaya, os ensinamentos do Buda sobre disci-
plina moral; o Abhidharma, seus ensinamentos acerca da psicologia e da
mente; ¢ o Sutra, todos os demais discursos. Embora também haja o Vajra-
yana, os ensinamentos do Buda sobre o tantra, ele nio é considerado essen-
cial para que um pais seja reconhecido como religioso.

Devido a presenca tanto da comunidade espiritual quanto dos ensina-
mentos, existem aqueles capazes de explicé-los e, como resultado, podemos
realizar o Dharma. A felicidade surge da observagao do carma, jé que evita-
mos prejudicar a nés mesmos e aos outros; porém, para observé-lo, temos
que compreendé-lo. Para compreendé-lo, precisamos estudd-lo e receber
explicagoes de alguém. Isso s6 ¢ possivel devido 4 existéncia dos grandes
mestres ¢ daqueles que vivem puramente nos votos. Além disso, a presenga
desses praticantes puros nos inspira a seguir suas orientagdes. Sem esses
exemplos, seria muito dificil gerar a determinagio de trilhar o caminho.
Logo, hd uma grande diferenga entre um pais com Sangha e outro sem.

Por isso, pense: “Se eu nio estivesse em um pais religioso, onde todos os
ensinamentos existem ¢ a ordenacio ¢ preservada puramente, sem a menor
degeneragio, nio haveria oportunidade de praticar o Dharma sagrado.
Mesmo que desejasse manter a conduta moral por meio da ordenagao, se a
linhagem nao existisse, eu nao teria como fazé-lo. Como sou afortunado por
ter recebido a riqueza de nascer em um pais religioso. Gragas a isso, posso
alcancar os trés grandes propésitos e, em especial, praticar a bodhicitta.”

3. NASCER COM ORGAOS PERFEITOS

A terceira riqueza ¢ ter nascido com 6rgaos perfeitos. Reflita assim:
“Embora eu tenha nascido inimeras vezes como ser humano em um pais
religioso, ndo fui afortunado o bastante para nascer com érgaos perfeitos.
Porém, agora tenho essa sorte incrivel.” Alegre-se.

Como ji vimos na sétima liberdade, se nao pudermos compreender ou



62 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

nos comunicar, é impossivel praticar o Dharma — essa riqueza inclui origi-
nalmente nao ser surdo-mudo. Repito: o problema ¢ a incapacidade de
compreensio. No Ocidente, ha muitos surdos-mudos que se comunicam
muito bem e conseguem ter uma vida tio significativa quanto a de alguém
com audigio e fala perfeitas. Inclusive vi grupos de surdos nos ensinamentos
de Sua Santidade o Dalai Lama recebendo-os por meio de um intérprete de
libras. Isso é fantdstico. Que mudras incriveis! Hd também braille e recursos
em 4udio para cegos.

Orgéos imperfeitos também incluem a auséncia de membros. Isso pro-
vavelmente acontece porque essa condigao ¢ uma das razdes pelas quais a
ordenagio pode ser negada. Alguém surdo, sem um membro etc. nio pode
receber os trinta e seis votos nem as ordenagoes superiores. De acordo
com o Hinayana, essa pessoa nao possui 0 corpo necessirio para os votos
pratimoksha (liberacio individual). Tal restricio se estende também aos
hermafroditas.

Isso ¢ parte do c6digo mondstico estabelecido pelo Buda, que reconhe-
cia a necessidade de certas restrigoes quanto a elegibilidade para ordenagao.
Ele compreendia que 6rgaos imperfeitos seriam um obstéculo tanto para o
individuo quanto para a comunidade. Um abade nao pode dar ordenagao a
alguém com 6rgios imperfeitos.

E claro que ¢ possivel alcangar a iluminagio sem se tornar monge ou
monja, mas isso ¢ excepcional. De modo geral, para progredir bem no
caminho do Dharma, precisamos seguir as diretrizes claras contidas nos
diversos niveis de votos, e usar vestes mondsticas ¢ um aspecto vital desse
processo. E muito mais f4cil praticar puramente a virtude no contexto da
ordenacio. Também hd muito menos distracoes e ¢ mais facil disciplinar a
mente.

Devemos refletir sobre esse tema para compreender como ter drgaos per-
feitos nos proporciona inimeras oportunidades e reconhecer o quao afor-
tunados somos por possuir essa riqueza.

4. ESTAR LIVRE DAS CINCO NEGATIVIDADES IMEDIATAS

A quarta riqueza ¢ nio ter cometido nenhuma das cinco negatividades ime-
diatas (também chamadas de cinco carmas negativos ininterruptos). Pense
assim: “Embora eu tenha nascido muitas vezes como ser humano, com



AS RIQUEZAS 63

érgaos perfeitos e em um pais religioso, nao fui afortunado o bastante para
estar livre de ter cometido qualquer uma das cinco negatividades imediatas.
Porém, agora tenho essa sorte incrivel.” Alegre-se.

As cinco negatividades imediatas sio:

> matar a mae

> matar o pai

> matar um arhat

> derramar, com inten¢io maliciosa, o sangue de um buda
> causar desunido na Sangha

Elas sio chamadas de “imediatas” porque, ao contrério dos resultados de
outras nao virtudes — que podem ser interrompidos, adiados ou purificados
—, essas acoes sao tao hediondas que, a0 morrermos, renascemos imediata-
mente nos reinos inferiores, mais especificamente nos infernos inferiores.
No momento da morte, o estado da nossa mente ¢ fundamental. Morrer
com uma mente positiva pode transformar uma mentalidade geralmente
negativa € permitir um renascimento superior. Contudo, no caso dessas
cinco agoes, isso praticamente nunca ocorre. Sé conseguimos escapar de
seus resultados se fizermos purificagdes intensas.

Além disso, uma pessoa que tenha cometido qualquer uma dessas agoes
extremas nao pode receber ordenagio mondstica. No inicio da cerimdnia
de consagragio, uma das perguntas feitas aos candidatos ¢ se cometeram
alguma delas. Caso a resposta seja positiva, o abade nio pode prosseguir.
Recusar a ordenagio em casos como esse nao acontece sem proposito. Uma
pessoa ordenada deve beneficiar os ensinamentos de alguma forma, e isso ¢
impossivel caso haja uma impressao tao pesada em seu continuo mental. Tal
impressdo cria obscurecimentos graves e se torna um enorme obstaculo para
o alcance de realizagoes.

Essa ¢ a defini¢ao geral da quarta riqueza. H4 também uma mais rigorosa,
geralmente encontrada na tradigio Nyingma, que afirma que essa riqueza
consiste em nio ter cometido nenhuma das dez nio virtudes.” Trata-se de
uma defini¢ao bastante estrita, pois significa que seriamos obrigados a criar

* Asdez nao virtudes sao: matar, roubar, m4 conduta sexual, mentir, fala divisiva, fala rispida,
fala ftitil, cobica, malicia e visdes erroneas. Veja o livro de Rinpoche sobre carma (a ser publi-
cado) para uma explicagio completa.



64 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

virtude em todos os momentos — enquanto comemos, meditamos, dormi-
mos etc.

Ouvi pela primeira vez essa interpretagio da quarta riqueza de Sua San-
tidade Trijang Rinpoche. Foi meu primeiro ensinamento do lamrim, em
Sarnath, onde o Buda girou a primeira roda do Dharma. Nao me lembro
muito bem do ensinamento, mas esse ponto destacou-se bastante. E simi-
lar a interpretagio dada por Rongphuk Sangye, guru raiz de Trulshik Rin-
poche, em seu comentério sobre as Trinta e sete priticas do Bodhisattva, de
Thogme Zangpo.”

Portanto, devemos alegrar-nos pela riqueza de estarmos livres de ter
cometido qualquer uma dessas cinco negatividades imediatas.

5. TER DEVOGCAO AOS ENSINAMENTOS

A préxima riqueza ¢ ter devogio aos ensinamentos. Pense deste modo:
“Embora eu tenha nascido virias vezes como ser humano, com 6rgaos per-
feitos, em um pafs religioso e nio tenha cometido nenhuma das cinco nega-
tividades imediatas, nao fui afortunado o bastante para ter devogio aos
ensinamentos. Porém, agora tenho essa sorte incrivel.” Alegre—se.

Simplesmente conhecer os diferentes temas do budismo nio basta. E pre-
ciso confiar plenamente que sao o nosso caminho para superar o sofrimento
e cultivar devogao a eles. Os Trés Cestos — Vinaya, Sutra ¢ Abhidharma -
correspondem aos treinamentos de moralidade, concentragio e sabedoria.
Ter devogao aos ensinamentos significa seguir cada uma dessas trés préticas.

Essencialmente, no entanto, devogao significa refugiar-se, de coragio,
nas Trés Joias. Dessa forma, mesmo que ougamos ensinamentos avangados,
como os do Vajrayana, e nao os compreendamos, temos f¢é absoluta no Buda
e reconhecemos que nossa falta de compreensao se deve aos nossos obscure-
cimentos, ¢ ndo a alguma deficiéncia em seus ensinamentos.

Precisamos de fé e devogiao nio somente no Buda, mas também no
Dharma e na Sangha. Ha muitas pessoas com ¢ profunda no Buda, mas que

* Trulshik Rinpoche (1923-2011) foi um dos gurus de Lama Zopa Rinpoche e liderou, por um
breve periodo, a tradi¢ao Nyingma. Ele fundou o Monastério Thubten Chéling, no Nepal,
onde Zina Rachevsky faleceu em 1973. Seu guru raiz foi Ngawang Tenzing Norbu (1867-
1942), também conhecido como o Buda de Dza Rongphuk, a partir do monastério que ele
estabeleceu nas encostas ao norte do Monte Evereste, ao pé da geleira Rongphuk. O texto
de Thogme Zangpo encontra-se no comentério do Geshe Sonam Rinchen (consulte a bi-

bliografia).



AS RIQUEZAS 65

rejeitam certos aspectos dos seus ensinamentos, como o Vajrayana ouainte-
gralidade do cAnone Mahayana. Nio se trata de nio os praticar porque nao
lhes convém; essas pessoas realmente consideram que esses ensinamentos
estao de alguma maneira equivocados. Para ter devogio absoluta, precisa-
mos examinar todos os ensinamentos e desenvolver uma percep¢ao da sua
infalibilidade. Isso exige um forte vinculo com o professor espiritual, caso
contrario jamais conseguiremos superar os obsticulos para compreender os
temas mais esotéricos. £ por isso que tao poucos de nds podem afirmar, com
honestidade, ter devocao aos ensinamentos em sua totalidade.

Com grande devogio ao lamrim e inspiragio para pratici-lo, a nossa
mente se transforma. Sem essa devocao e inspiragao, tornamo-nos teimosos
e negligentes. Ao ouvir diferentes temas do lamrim, pensamos: “Sim, sim,
jasei disso! J4 ouvi centenas de vezes!” Nio importa o quanto escutemos, os
ensinamentos nao movem a nossa mente; ela é como uma pedra no oceano,
que pode ficar ali bilhées de anos sem nunca mudar. A superficie se molha,
mas nada acontece além disso.

Outra analogia ¢ a da bolsa de couro que os tibetanos usam para guardar
manteiga. Geralmente, a manteiga ¢ usada para amaciar o couro, mas o da
bolsa fica tao impregnado que endurece como uma rocha. Nao devemos
ser tao casuais em relacio a0 Dharma a ponto de ele nao mais sensibilizar a
nossa mente. H4 um provérbio que afirma: “O malévolo pode ser subjugado
pelo Dharma sagrado, mas o teimoso nao.” Se descartamos qualquer ensina-
mento por ja o termos ouvido muitas vezes, podemos perder a devogao ao
Dharma como um todo. Isso é teimosia — e ¢ extremamente perigoso.

Estar em um lugar onde os ensinamentos sao disseminados nao significa,
por si s, que teremos devogao natural a eles. No Tibete ¢ no Nepal, ha
incontdveis seres sagrados com realizagdes no caminho a iluminagao — com-
paréveis a estrelas em uma noite limpida e sem lua —, a difusao dos ensina-
mentos em ambos os paises ¢ ampla, mas ainda hd muitas pessoas que agem
como budistas, que se dizem budistas, mas que nao tém devogio em seus
coragdes. Por trés de suas atividades “budistas’, hd egoismo e preocupagio
mundana.

Pense no quao afortunados somos por termos devocio aos ensinamen-
tos, especialmente ao lamrim, que nos d4 muita energia e determinagio para
a prética do Dharma.



66 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

6. NASCER QUANDO UM BUDA DESCENDEU

As primeiras cinco riquezas sao qualidades que nds possuimos; as proximas
cinco sao riquezas que temos com relagio aos outros.

A sexta ¢ ter nascido em um tempo em que um buda descendeu. Pense
assim: “Embora eu tenha nascido vérias vezes como ser humano, com
érgéos perfeitos, em um pais religioso, sem ter cometido as cinco negativi-
dades imediatas ¢ com devogao aos ensinamentos, nao fui afortunado o
bastante para nascer quando um buda descendeu. Porém, agora tenho essa
sorte incrivel.” Alegre-se.

E claro que o Buda Shakyamuni nio esta mais vivo, mas dizer que, por
essa razao, nenhum buda descendeu ¢ uma defini¢ao bastante estreita dessa
riqueza. Na época do Buda, seus discipulos recebiam ensinamentos dire-
tamente dele. Desde entdo, existe uma linhagem ininterrupta, o que sig-
nifica que esses ensinamentos foram preservados puros. O Buda continua
presente sob o aspecto do nosso professor espiritual. O guru ¢ o represen-
tante puro do Buda e receber ensinamentos dele ou dela equivale a recebé-
los do préprio Buda.

Para compreender o quio raro ¢ viver em um tempo em que hd um buda,
precisamos ter uma visao geral dos quatro grandes ¢ons da evolugio do uni-
verso. Embora eu fale sobre isso com mais detalhes adiante, darei agora uma
breve explicacio.

Afirma-se que hd quatro grandes éons em um ciclo de existéncia de um
sistema de mundo: o da evolugio — quando o sistema de mundo passa a
existir —, o da existéncia, o da decadéncia e o do vazio. Os budas aparecem
somente durante o ¢on da existéncia, quando hd seres com o carma para se
beneficiarem de sua presenca.

Além disso, durante cada um dos vinte éons menores que compdem o
grande ¢éon da existéncia, a expectativa de vida humana oscila de 80.000
anos a apenas dez, voltando depois a subir. Os budas surgem somente
quando essa duracdo estd em declinio — ¢ apenas em determinados perio-
dos. Afirma-se que mil budas aparecerao neste ¢éon. O Guru Buda Shakya-
muni foi o quarto, e ¢ um dos trés que revelardo o Vajrayana, o que significa
que a existéncia do Buddhadharma completo neste sistema de mundo ¢
extremamente rara.

Contudo, o periodo de existéncia e, portanto, de influéncia dos ensina-
mentos do Buda Shakyamuni aproxima-se do fim. E como o derradeiro cin-
tilar da chama de uma vela prestes a se apagar, ou como os ultimos raios de



AS RIQUEZAS 67

luz apés o sol se por atrds de uma cordilheira. Possuimos a grande sorte de
termos nascido humanos neste tempo extraordinariamente raro e de ter-
mos conhecido o guru capaz de transmitir e explicar o Dharma completo.
Que sorte a nossa de receber este presente tio precioso antes que seja tarde
demais.

Quio afortunados somos por estarmos vivos em um tempo ¢ lugar em
que o precioso tesouro do Dharma ainda existe ¢ ¢ ensinado como na
¢época do Buda, sem falhas ou distor¢oes. O que farfamos se 0 Dharma nao
estivesse mais presente ou tivesse sido corrompido.> Isso acontecerd, e em
breve. Por isso, enquanto ainda temos esta oportunidade preciosa, precisa-
mos fazer tudo a0 nosso alcance para desenvolver-nos plenamente.

7. NASCER QUANDO OS ENSINAMENTOS FORAM REVELADOS

A sétima riqueza ¢ ter nascido quando os ensinamentos foram revelados.
Pense desta maneira: “Embora eu tenha renascido iniimeras vezes como ser
humano, com érgaos perfeitos, em um pais religioso, sem ter cometido as
cinco negatividades imediatas, com devogao aos ensinamentos ¢ quando
um buda descendeu, nio fui afortunado o bastante para nascer quando
os ensinamentos foram revelados. Porém, agora tenho essa sorte incrivel”
Alegre-se.

J& ¢ raro que um buda descenda neste universo, mas ¢ ainda mais raro
que cle revele os ensinamentos. E claro que os budas trabalham apenas em
beneficio dos seres sencientes e a melhor maneira de fazé-lo ¢ revelando o
Dharma. Contudo, na maioria das vezes, as pessoas nio tém capacidade de
compreender os ensinamentos, entdo o buda busca beneficid-las de outras
formas.

Afirma-se que, quando a expectativa de vida humana for de apenas dez
anos, o préximo buda, Maitreya, surgird. Nesse periodo, as pessoas serdo
muito pequenas, do tamanho de criangas, e Maitreya parecerd imenso para
elas, com um corpo dourado ¢ radiante. Embora elas nio tenham a com-
preensao do Dharma, ele, por meio da sua aparéncia e mostrando os doze
feitos,” serd capaz de inspird-las a acumular mérito ao cultivarem bondade

* Diz-se que cada buda deste éon manifesta-se neste sistema de mundo e realiza doze feitos,
que sdo: 1) descida do parafso Tushita; 2) concepgao em um ttero; 3) nascimento; 4) trein-
amento nas artes ¢ ciéncias; 5) desfrute da vida palaciana; 6) rentncia a vida de prazeres; 7)
pratica de austeridades; 8) sentar-se sob a drvore bodhi em Bodhgaya; 9) vitéria sobre os
maras; 10) o alcance da iluminagio; 11) a trasmissio do Dharma; e 12) a passagem ao pari-
nirvana.



68 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

amorosa umas pelas outras. Isso desencadeard um novo ciclo de expectativa
de vida crescente, no qual seus corpos voltario a crescer de maneira gradual.

As vezes, devido aos obscurecimentos dos seres ao seu redor, tudo o
que um buda pode fazer ¢ irradiar raios de luz do seu corpo sagrado para
abencod-los. Ele nao transmite ensinamentos verbais e nao hd possibilidade
de praticar o Dharma como fazemos agora. Em certas ocasides, um buda
pode manifestar, imediatamente apds a iluminagio, o aspecto de entrada
no estado sem sofrimento ¢, por isso, nenhum ensinamento ¢ oferecido. Se
o Buda Shakyamuni tivesse assumido esse estado logo apds iluminar-se sob
a drvore bodhi em Bodhgaya, ao invés de permanecer para transmitir os
ensinamentos a todos os seres sencientes, o budismo nio existiria, e nds nio
poderfamos criar virtude ou beneficiar a nés mesmos e aos outros.

Quando o Buda nasceu, outros quatro reis indianos também tiveram
filhos homens e a Terra inteira se iluminou com uma luz branca radiante.
Cada rei pensou que esse sinal incrivelmente auspicioso devia-se ao nasci-
mento de seu préprio filho, mas um velho brimane muito sébio, capaz de
predizer o futuro, identificou que a causa daquela luz era o filho do rei dos
Shakyas. Nao s6 isso: quando analisou mais a fundo, ele viu que o Prin-
cipe Siddharta se tornaria um buda — com as trinta ¢ duas marcas maio-
res ¢ oitenta sinais menores” de um ser iluminado —, além de um grande
lider espiritual. Contudo, ao anunciar essa noticia aos pais do principe, o
sdbio chorou, causando grande preocupagio ao casal real. Eles perguntaram
por que uma noticia tao boa podia transtorni-lo tanto, ¢ o brimane expli-
cou que, quando o principe se iluminasse e comegasse a ensinar, ele préprio
estaria morto ¢, portanto, nio veria esse buda futuro. Em outras palavras,
o sébio estava vivo quando o buda descendeu, mas nio viveria para ver os
ensinamentos revelados. Ele nao possuia esta riqueza.

O sol quase se pos e a escuridao aumenta a cada instante. Mas, por ora,
como os ensinamentos ainda existem, temos a oportunidade de estudar o
Dharma sagrado. Além disso, professores plenamente qualificados ainda
estdo vivos e, por essa razio, temos a oportunidade de realizar os ensina-
mentos. Neste periodo, o Buda nao apenas descendeu, mas também revelou
os ensinamentos, de modo que possuimos esta riqueza maravilhosa. Como
somos afortunados.

* Quando um ser se ilumina, trinta ¢ duas marcas maiores ¢ oitenta sinais ou exemplificagdes
menores manifestam-se. Essas caracteristicas fisicas inicas de um buda incluem o ushnisha
(a saliéncia na coroa da cabeca), as impressdes de uma roda com mil raios nas solas dos pés
nas palmas das mios etc.



AS RIQUEZAS 69

8. NASCER QUANDO OS ENSINAMENTOS COMPLETOS
EXISTEM

A oitava riqueza ¢ ter nascido nao apenas quando 0s ensinamentos existem,
mas quando os ensinamentos completos do Buda estdo presentes. Pense da
seguinte forma: “Embora eu tenha nascido vérias vezes como ser humano,
com érgéos perfeitos, em um pais religioso, sem cometer as cinco negativi-
dades imediatas, com devogio aos ensinamentos e quando um buda descen-
deu e revelou o Dharma, nio fui suficientemente afortunado de nascer
quando os ensinamentos completos existiram. Porém, agora tenho essa
sorte incrivel.” Alegre-se.

E raro que as pessoas tenham acesso a0 Buddhadharma, mas ainda mais
raro ¢ que existam todos os seus diferentes veiculos, o Hinayana ¢ o Maha-
yana — ¢, neste tltimo, os veiculos Paramitayana (Sutra) ¢ Vajrayana (Tantra).

Conseguimos por pouco, como quem chega ao aeroporto momentos
antes de fecharem os portoes ¢ o avido decolar. Nio chegamos tao atrasa-
dos a ponto de perdé-lo. Se tivéssemos nascido tarde demais para receber os
ensinamentos — quando todos os lamas tibetanos ja faleceram e ninguém
mais ¢ capaz de revelar o caminho completo a iluminagao —, seria extrema-
mente dificil sequer plantar a semente desse caminho em nossa mente,
quanto mais escutar os ensinamentos completos. Conseguimos por #zuito,
muito pouco. Se tivéssemos nascido neste mundo depois, assumir um corpo
humano nao teria qualquer propésito especial. A nossa existéncia nao seria
mais significativa do que a de um animal.

Contudo, a existéncia dos ensinamentos completos do sutra e do tantra
significa mais do que a simples oferta de livros do Dharma que expliquem
esses temas. Se visitarmos grandes universidades ou bibliotecas publicas ao
redor do mundo, encontraremos salas repletas de ensinamentos do Buda,
comentdrios de panditas notaveis e teses de eruditos renomados sobre esses
comentarios. Isso nao signiﬁca que os ensinamentos existam. Para que isso
acontega, eles devem existir como realizagoes nas mentes de praticantes
realizados.

Hé dois niveis de ensinamentos: o Dharma externo e o interno, as pala-
vras e a realizagio do significado dessas palavras. O Dharma que estuda-
mos corresponde ao nivel externo, enquanto as realizagoes constituem o
nivel interno, o Dharma que habita dentro da mente. Esta ¢ a verdadeira
definicao da existéncia dos ensinamentos. O mero entendimento intelec-
tual ¢ inatil. A compreensao genuina é a compreensao de coragio que obte-



70 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

mos ao colocar, com éxito, os ensinamentos em prética. Nio faz sentido
saber tudo o que j4 foi ensinado sobre a bodhicitta, mas nio ter amor ou
compaixao por ninguém.

No tempo do Guru Buda Shakyamuni, ter realizagoes significava alcan-
car o caminho do a7rya, a compreensao direta da vacuidade e uma experién-
cia profunda da bodhicitta. Nestes tempos degenerados, no entanto, talvez
devamos modificar um pouco esse conceito e dizer que os ensinamentos
existem quando praticantes genuinos e sinceros, com ampla compreensao
do Dharma, trabalham diligentemente para incorporar essa compreensao
As suas vidas.

Em Liberagio na palma de sua mio, Pabongka Dechen Nyingpo explica
quao rara ¢ essa riqueza € como intmeros fatores Unicos precisam se reunir
para que ela esteja presente.” Nio basta que um buda descenda, algo por si
s rarissimo, mas que ele também revele os ensinamentos, o que ¢ ainda mais
raro; mas nao s isso: esses ensinamentos precisam estar completos - algo
extremamente raro. Além disso, devem existir professores altamente quali-
ficados para revelar a esséncia desses ensinamentos, o que ¢ ainda mais dificil
de acontecer. E o mais raro de tudo ¢ possuirmos o carma necessirio para
encontrar esses mestres ¢ devotar-nos a eles, a fim de receber a esséncia das
grandes verdades que transmitem. Nos, de fato, conhecemos Sua Santidade
o Dalai Lama, a encarnagio de Chenrezig, o Buda da Compaixio. Quantas
pessoas podem dizer 0 mesmo? E como ¢ incrivel que tenhamos o carma
para vivenciar isso. E algo extremamente raro neste sistema de mundo.

Da minha parte, tenho poucas coisas benéficas a dizer. No entanto, algo
que me alegra muito ¢ ter podido, de alguma maneira, apresentar vérios
alunos a grandes mestres. Embora eu préprio nao tenha qualidades, pude
encaminhar alunos para receber ensinamentos de gurus como Sua San-
tidade o Dalai Lama, Kirti Tsenshab Rinpoche, Sua Santidade Tsenshab
Serkong Rinpoche, Sua Santidade Song Rinpoche, Denma Loché Rin-
poche e muitos outros. Tudo isso, ¢ claro, deve-se  bondade e a0 amor ina-
creditdveis de Lama Yeshe. Sou muito feliz por isso.

Esta riqueza consiste em estar em um pais onde nao apenas os ensinamen-
tos que conduzem ao nirvana estao disponiveis — como os do cAnone Pali
—, mas também os dois caminhos do Mahayana: os ensinamentos Paramita-
yana e o caminho rédpido do Vajrayana, por meio do qual podemos alcangar

* Veja Liberagio na palma de sua mao.



AS RIQUEZAS 71

a iluminagao para o beneficio de todos os seres sencientes. Se a compreen-
s30 da raridade de qualquer contato com o Buddhadharma ja nos faz apre-
ciar este presente precioso, reconhecer o quao mais raro ¢ ter acesso aos
ensinamentos completos do Buda, especialmente os tAntricos mais esotéri-
cos, equivale & descoberta de uma montanha de diamantes no nosso quintal.

Assim como os ensinamentos mais basicos do Buddhadharma nio cor-
respondem ao interesse ou as inclinagdes de todos os individuos, o nimero
de pessoas capaz de beneficiar-se do Mahayana ¢ muito menor do que o do
Hinayana. Isso ¢ légico. O caminho do praticante da liberagio individual ¢
mais simples, j& que no requer uma anélise tao incisiva da natureza da reali-
dade nem o compromisso de ajudar nao apenas muitos, mas todos os seres
sencientes. E, entre os dois principais aspectos do Mahayana, o Paramita-
yana e o Vajrayana, o caminho gradual daquele convém a muito mais pes-
soas do que o caminho esotérico e rapido deste.

Embora constitua o caminho célere 4 iluminagio — permitindo-nos
alcangd-la em uma unica vida, ao invés dos trés grandes éons incalculéveis
necessérios de acordo com o Paramitayana —, pouquissimas pessoas conse-
guem se beneficiar das praticas Vajrayana. Esse veiculo também ¢ chamado
de “mantra secreto’, j4 que os iniciados nio podem revelar detalhes da
pratica. Isso ndo se deve a algum tipo de culto, mas ao fato de que a com-
preensdo necessiria para dedicar-se ao Vajrayana ¢ tao sutil que, a menos
que a pessoa esteja completamente preparada, equivocos terriveis podem
acontecer. Por essa razio, as priticas do Vajrayana sao reveladas somente a
alguns poucos, extremamente inteligentes e afortunados, cujas mentes ade-
quam-se a elas.

Ainda hoje hd quem critique o Vajrayana, alegando que tal veiculo nao ¢
um ensinamento do Buda, mas uma invengao posterior de professores como
Nagarjuna. Essa visio ¢ completamente equivocada e demonstra como essas
pessoas, por falta de compreensao, acabam rejeitando um aspecto crucial do
budismo. Além disso, criticas como essas geram uma enorme quantidade de
carma negativo.

Estamos demasiado ofuscados pelos obscurecimentos para enxergar.
No Sutra do Coragio,” lemos que o Buda transmitiu esse precioso ensina-

* O Sutra do coragio da sabedoria (sct.: prajnaparamita-hrdaya) ¢ o mais conhecido de uma
série de sutras classificados como Sutras prajnaparamita (Perfeigao da sabedoria), nos quais
o Buda explica a vacuidade.



7% O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

mento para hostes de budas e bodhisattvas no Pico do Abutre, em Rajgir.
Hoje, porém, se visitarmos o local, tudo o que veremos ¢ uma pedra vazia.
Podemos pensar que o Sutra do coragio é um mito e que seria impossivel
que todos aqueles bodhisattvas coubessem naquela pedra. Estamos muito
deludidos. Na verdade, se tivéssemos olhos capazes de enxergar, verfamos
que ainda hd intensa atividade no Pico do Abutre.

Quando o Buda Shakyamuni revelou os ensinamentos do mantra secreto,
ele se manifestou como a deidade, transformou o local na mandala daquela
deidade e transmitiu esses ensinamentos aqueles seres extremamente afor-
tunados. Negar o Vajrayana e até mesmo o Mahayana, como alguns fazem, ¢
como sugerir a existéncia de apenas um nivel de ser senciente, de um tnico
nivel mental. Como o Buda ensinou para diferentes niveis de compreensao,
isso equivale a insinuar que ele era indbil em sua abordagem. H4 indmeros
niveis de mente e diferentes inclinagdes; os diversos tipos de ensinamento
do Buda foram transmitidos para beneficiar seres em todos os niveis.

O Buda Shakyamuni foi o primeiro buda deste éon a revelar o Vajrayana
e, dentre todos os mil budas que descenderao durante este éon afortunado,
apenas mais dois outros ensinario esse caminho. Afirma-se que, em uma
época muito posterior, o sétimo buda — uma emanagio de Lama Tsong-
khapa chamada “O som do ledo rugidor” — descendera e transmitird alguns
ensinamentos tintricos. Por fim, o tltimo dos mil budas também revelara
o tantra, pois prometeu: “O que quer que os budas anteriores tenham feito
para os seres sencientes, eu farei o mesmo.”

Nao apenas sao pouquissimos os seres humanos com o carma necessario
para praticar o Vajrayana neste sistema de mundo, mas, entre os incontaveis
seres sencientes que habitam inumeréveis outros sistemas, nenhum pos-
sui esse carma. Fora deste sistema de mundo, neste momento especifico, o
Vajrayana simplesmente nao existe.

9. NASCER QUANDO OS ENSINAMENTOS SAO SEGUIDOS

A nona riqueza ¢ ter nascido quando os ensinamentos sio seguidos. Pense
deste modo: “Embora eu tenha nascido indmeras vezes como ser humano,
com érgéos pcrfeitos, em um pais religioso, sem ter cometido as cinco nega-
tividades imediatas, com devogao ao Dharma, quando um buda descen-
deu, revelou os ensinamentos e estes ainda permaneciam completos, nao
fui afortunado o bastante para nascer quando eram seguidos. Porém, agora
tenho essa sorte incrivel.” Alegre-se.



AS RIQUEZAS 73

“Os ensinamentos sao seguidos” pode ser definido como a tomada de
refugio nas Trés Joias. H4 duas causas de reftgio, a porta de entrada para os
ensinamentos do Buda. A primeira ¢ um medo salutar dos sofrimentos do
samsara, que nos leva, naturalmente, a buscar uma saida. A segunda ¢ a f¢é
no Buda, no Dharma e na Sangha, que nasce da compreensao de que eles
s30 o método verdadeiro para acabar definitivamente com o sofrimento.
Dizer que alguém segue os ensinamentos porque leu ¢ compreendeu livros
do Dharma nio ¢, de maneira alguma, o significado desta riqueza.

Na verdade, hd dois budas de refagio. Um ¢ o Buda histérico, Shakya-
muni, o refgio externo, o buda externo, o guia externo — o refugio causal
que nos conduz ao caminho. O outro ¢ o refugio interno, o buda interno,
a nossa propria natureza budica — o refugio resultante, ou o buda no qual
eventualmente nos tornaremos.

A nona riqueza mostra que nao apenas os ensinamentos completos estao
disponiveis, mas que também existem pessoas que os seguem € praticam.
Por essa raziao, nds também podemos segui—los. E como se, antes, estivés-
semos diante do portao de um lindo parque olhando para dentro; agora,
porém, entramos ¢ podemos desfruté-lo plenamente. Nascemos em paises
onde o Buddhadharma ji existia e talvez até tivéssemos conhecimento
disso, mas nunca nos engajamos de fato na pratica; ¢ por isso que ainda nao
conseguimos obter realiza¢des nem controlar nossas delusoes.

Hé muitos lugares no mundo onde as pessoas desejam praticar o Buddha-
dharma, mas, ainda que tenham encontrado alguns livros do Dharma em
uma livraria, por nao haver outros seguidores dos ensinamentos, nao con-
seguem obter os conselhos de que necessitam. Por mais entusiasmo que
alguém tenha para estudar e praticar, ¢ muito dificil progredir em objetivos
como a bodhicitta e a vacuidade sem um guia infalivel ¢ companheiro de
pratica.

No Tibete, antes da invasao chinesa, havia muitos grandes lamas ¢ a
maioria das pessoas era profundamente devota ao Dharma. Ainda assim,
havia vérios individuos que nio viviam de acordo com os ensinamentos
ou sequer eram budistas — como, por exemplo, a significativa comunidade
muculmana. Entre a vasta maioria dos devotos, pouquissimos possufam
mais do que um conhecimento superficial. Esta riqueza nos mostra, por-
tanto, que precisamos de mais do que a existéncia dos ensinamentos.
Podemos ter o remédio mais caro e eficaz do mundo para a nossa doenga,
mas, se N30 O tomarmos, jamais nos curaremos. Da mesma forma, se nao
criarmos o carma para ouvir e integrar os ensinamentos, nada acontecerd.



74 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

Mesmo que um buda esteja ensinando na sala ao lado, ndo nos daremos ao
trabalho de ir vé-lo. Atualmente, Sua Santidade o Dalai Lama ensina em
muitos paises, mas isso nio significa que todos no mundo comparecam aos
seus ensinamentos.

Vemos isso claramente na India, o ber¢o do budismo. Foi ali que o Buda
viveu e ensinou e, durante mais de 1500 anos apods sua morte, grandcs uni-
versidades prosperaram com seres altamente realizados que meditavam,
expunham o Dharma e estabeleciam todo o caminho com grande clareza.
Mesmo quando declinou na India, o Buddhadharma se espalhou para outros
paises, e lugares como o Tibete puderam preservar integralmente os ensina-
mentos do Buda.

Agora, gragas a4 ocupagio chinesa no Tibete, grandes professores retor-
naram 2 India e os ensinamentos estio, de novo, amplamente disponiveis
ao povo indiano. Na Biblioteca de Obras e Arquivos Tibetanos, em
Dharamsala, sao oferecidos cursos recorrentes de alguns dos maiores pro-
fessores de Dharma do mundo. Contudo, poucos indianos comparecem,
enquanto a vasta maioria do publico ¢ composta por ocidentais. Consta-
tamos aqui a manifestagio de diferentes carmas. Levar professores tibeta-
nos para o Ocidente ¢ algo extremamente complicado e caro — as vezes as
negociagdes de passaportes, vistos etc. duram anos — ¢, da mesma forma, ha
muitas dificuldades para que alunos ocidentais venham a India. Por outro
lado, o Buddhadharma e os grandes professores budistas estio em diver-
sos lugares, como em Dharamsala, mas, ainda assim, hd pouco interesse
dos indianos. Quantos deles estudam budismo? Quantos sio ordenados?
Embora os ensinamentos estejam disponiveis em seu proprio pafs, pouquis-
simos os seguem. Por essa razao, os indianos nao desenvolvem a compreen-
s30 e suas mentes nao avangam de estigio em estdgio ao longo do caminho.

Minha primeira impressao dos ocidentais foi completamente errada.
Quando Lama Yeshe e eu comegamos a ensinar no Nepal, os alunos eram
majoritariamente hippies, com barbas e cabelos longos e roupas e corpos
sujos. Naquela época, eles estavam por toda parte em Katmandu, com suas
peles palidas e olhares perdidos. As vezes, parecia haver mais hippies do
que nepaleses. Eles eram estranhos e simples, mas aqueles que chegaram
a Kopan possufam mentes questionadoras. Lama ¢ eu gostavamos de con-
viver com eles. Com o tempo, no entanto, acho que alguns paises ociden-
tais pediram ao governo ncpalés que nao permitisse mais a permanéncia
dos hippies e, quando as regras de visto mudaram, o nimero deles diminuiu
progressivamente.



AS RIQUEZAS 75

Antes de viajar ao exterior, eu tinha alguma ideia do Ocidente a partir de
conversas com estudantes e da leitura da revista 7ime. Nossa primeira aluna
ocidental, Zina Rachevsky, tinha muitos amigos que falavam sobre a vida
ocidental. Alguns viviam como camponeses com seus animais; outros como
deuses mundanos. Essas vidas me pareciam extremas, incrivelmente pobres
ou extremamente ricas.

De certa maneira, parecia natural que os hippies viessem a Kopan para
ouvir os ensinamentos. No entanto, quando Lama e eu fomos convidados
a ensinar no Ocidente, tive uma enorme surpresa. L4 nao estava repleto de
hippies esfarrapados vivendo em espeluncas precdrias como no Nepal. Ao
observar a opuléncia do Ocidente ¢ as posses materiais que todos pareciam
ter, o ritmo de vida e o que consideravam importante, fiquei ainda mais
impressionado com os hippies no Nepal. O Ocidente era como um planeta
diferente. Parecia impossivel que alguém nascido naquele ambiente pudesse
se interessar pelo Dharma. Depois de ver a vida ocidental, o fato de que
aqueles jovens rejeitaram tanto materialismo e conforto para viver daquela
maneira no Nepal em busca da verdade impressionou-me profundamente.
Era como um sonho em que deuses viram as costas aos reinos divinos, mas
que acontecia de fato.

Depois que Geshe Rabten” retornou a Dharamsala de sua primeira via-
gem ao Ocidente, disse aos seus alunos, em tom de brincadeira, que sempre
julgara os tibetanos mundanos e acomodados, recitando mantras de forma
mecinica enquanto conduziam seus neg6cios ou tomavam chang. Porém, ao
observar os ocidentais em seus préprios paises, ele percebeu que os tibeta-
nos nio eram tio vazios quanto imaginava. Eles, pelo menos, faziam algo
construtivo: tinham devogio e alguma fé e, embora a compreensao deles
sobre carma fosse pouca, ainda assim existia alguma. Basta olhar ao nosso
redor para perceber que, mesmo que fosse uma brincadeira, hd muita ver-
dade em suas palavras.

Temos o potencial de diferenciar a virtude da nao virtude e de purifi-
car nossas mentes até a iluminacao. Os ensinamentos Mahayana completos,
incluindo todo o Vajrayana, a rota rdpida como um relimpago para a ilumi-
nagio, ainda estao disponiveis. No entanto, apenas seres humanos do con-
tinente sul® podem se beneficiar do Vajrayana, pois suas praticas envolvem

* Geshe Rabten foi um eximio erudito com muita influéncia no ensinamento de ocidentais.
* Veja p. 117.



76 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

a movimentagio de ventos psiquicos para o canal central do corpo, algo
impossivel para ndo humanos.” Isso requer um corpo que possua os trés
elementos da mée e os trés do pai, condigio que apenas um nascimento
humano no nosso continente ¢ capaz de proporcionar.”

Devemos nos alegrar muito por possuirmos esta riqueza. Nao apenas
encontramos o Dharma, algo que pouquissimos conseguiram, como tam-
bém temos um certo grau de devogao e a capacidade de seguir os ensinamen-
tos em sua totalidade. A medida que continuarmos estudando o Dharma,
perceberemos cada vez mais tanto a preciosidade desta riqueza quanto a sua
fragilidade. Nosso tempo ¢ muito curto e, por isso, precisamos dedicar toda
a nossa energia ao desenvolvimento deste presente inestimével.

10. TER AS CONDIGCOES NECESSARIAS PARA A PRATICA DO
DHARMA

A tltima riqueza ¢ ter as condicdes necessdrias para a pratica do Dharma.
Pense assim: “Embora eu tenha nascido vérias vezes como ser humano, com
o6rgaos pcrfeitos, em um pais rcligioso, sem ter cometido as cinco nega-
tividades imediatas, com devogio aos ensinamentos, quando um buda
descendeu, revelou os ensinamentos e estes ainda existiam completos e
eram seguidos, nao fui afortunado o bastante para possuir as condigoes
necessdrias para a pratica do Dharma. Porém, agora tenho essa sorte
incrivel.” Alegre-se.

O foco aqui ¢ na ajuda que precisamos para obter éxito na nossa busca
espiritual. De certa forma, esta ¢ a mais rara de todas as riquezas.

Ha tantos fatores a serem reunidos para que possamos encontrar e seguir
os ensinamentos budistas que, as vezes, parece um milagre que alguém con-
siga fazé-lo. Nao apenas todas as condigoes externas devem estar presentes
— como o apoio da familia ou de benfeitores gentis —, mas, acima de tudo,
precisamos da compaixo e da consideracio de um amigo espiritual, um
guia capaz de nos mostrar o caminho infalivel.

¥ Os ventos (sct.: prana; tib.: lung) sao energias psiquicas sobre as quais a consciéncia é con-
duzida. Eles viajam através de canais (sct.: #adi) paralelos ao sistema nervoso fisico. Os trés
mais importantes sio o canal central e seus dois canais laterais, que correm  frente da espinha.
Ha concentragoes desses canais, chamadas rodas de canais (sct.: chakra), em diversos pontos
do corpo, notavelmente no coragio, na garganta e na coroa da cabega.

* Pele, carne e sangue da mie ¢ esperma, osso ¢ medula do pai.



AS RIQUEZAS 77

Tradicionalmente, em paises budistas, a comunidade leiga apoia a
Sangha, de modo que monges ¢ monjas raramente se preocupam com
comida e moradia, o que lhes proporciona grande liberdade para a prética
do Dharma. No Tibete, os grandes monastérios dependiam da generosi-
dade da populagio e, ainda hoje, em lugares como Tailindia ou Laos, os
monges caminham pelos vilarejos coletando esmolas como na época do
Buda.

Nio ¢ tao ficil no Ocidente. Se vivemos em nosso préprio pafs, geral-
mente precisamos trabalhar em tempo integral e cumprir nossos compro-
missos sociais. Se viajamos 3 Asia para estudar e meditar, temos que guardar
dinheiro ou depender da generosidade de familiares e amigos. Isso pode
ser bastante desafiador. Muitos alunos que vao a India ou ao Nepal com o
desejo sincero de estudar o Dharma nio conseguem permanecer por muito
tempo porque nio tém o apoio necessirio. E ndo se trata apenas de uma
questdo financeira — também ¢ dificil obter vistos e eles geralmente tém
uma dura¢io muito menor do que a desejada.

Basicamente, precisamos de uma quantidade gigantesca de mérito para
reunir todas as condi¢des propicias a pritica do Dharma. Isso também
exige, de muitos de nés, uma mudanca de atitude. Temos que priorizar
e discernir o que ¢ e 0 que nao ¢ importante. Se tivermos que buscar um
patrocinio para um longo retiro ou curso, nao ¢é vergonhoso ou tolo pedir
ajuda; s30 somente Os preconceitos ocidentais que fazem parecer assim.
Pedir apoio com uma mente pura, livre de apego a coisas temporais ¢ da
preguica, pode trazer vantagens significativas. Esse pedido torna a prética
do Dharma possivel, certamente enriquecendo tanto a nés mesmos como
0s nossos benfeitores.

Outro aspecto, ¢ 0 mais importante, desta tltima riqueza é recebera gen-
tileza e a compaixdo de um amigo espiritual disposto a nos guiar. Nao se
trata apenas de um professor que nos mostre como alcangar sucesso tem-
poral, ou alguém que nos ajude a encontrar a felicidade em vidas futuras
ou mesmo a liberagao individual, mas um guru capaz de revelar o caminho
completo, desde onde estamos agora até a iluminagao.

Isso é extremamente raro e incrivelmente precioso. Ouvi muitas histdrias
de alunos ocidentais que buscaram um guru e perceberam ser dificilimo
encontrar um. H4 tantos “gurus” por af, mas quem de fato possui o método
infalivel que nos conduzird para além do sofrimento? As pessoas conflam
em livros de autoajuda e em especialistas em felicidade mundana, mas nada



78 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

disso traz alento; elas tentam viagens exdticas ao oriente e nada ajuda.
Mesmo que alguém as apresente ao budismo e leve-as para conhecer um
grande mestre, elas encontram falhas nele ou nela. Elas simplesmente nao
possuem, naquele momento, o carma para encontrar o professor certo.

Hé muitas pessoas que desejam felicidade agora e no futuro, que querem
seguir um caminho espiritual. Elas encontram um professor carismatico e
se sentem atraidas, mas serd que esse professor transcendeu o proprio ego?
Serd que desenvolveu compaixao o bastante para se doar completamente
aos seus alunos? Serd que tem sabedoria suficiente para guid-los habili-
dosamente? Ao buscar um amigo virtuoso, muitos acabam encontrando
alguém sem virtudes. Até mesmo para obter um corpo humano na pré-
xima vida precisamos de moralidade quase perfeita, mas ha professores que
nem a praticam nem inspiram seus alunos a fazé-lo. Mestres como esses nao
podem sequer nos salvar dos reinos inferiores, que dird nos conduzir pelo
caminho infalivel até a iluminacio.

Contudo, desta vez encontramos um amigo virtuoso capaz de nos mostrar
o caminho infalivel para obter o corpo de um ser transmigrante feliz e
desenvolver-nos até a iluminagio. Trata-se de um professor com grande
compaixao, grande compreensio ¢ habilidade para nos guiar de acordo com
o nosso nivel mental. Como somos extraordinariamente afortunados por
conhecer esse amigo virtuoso.

O PROPOSITO DE MEDITAR SOBRE AS OITO LIBERDADES E
AS DEZ RIQUEZAS

As oito liberdades e as dez riquezas nio sao apenas uma lista de ideais inal-
cangaveis. J4 possuimos a maioria, senao todas elas, e percorremos um longo
caminho em nossa jornada até a iluminagio. Devemos alegrar-nos com isso,
mas nunca nos acomodar. Criamos as causas para chegar até aqui, para ter
este grau de liberdade e estas qualidades, porém devemos continuar cri-
ando incessantemente essas causas, sob o risco de perder, com facilidade,
as liberdades e riquezas que arduamente conquistamos. O objetivo final da
iluminago representa um percurso longo e desafiador a partir do ponto em
que nos encontramos agora. Precisamos compreender isso e preparar-nos
adequadamente.

Lama Tsongkhapa enfatiza que devemos ter o maior cuidado possivel, per-
manecendo atentos a tudo o que fazemos em todos os momentos, criando
somente agdes positivas e nunca negativas. Nao s6 isso, também precisamos



AS RIQUEZAS 79

purificar diligentemente o nosso continuo mental das impressoes negativas,
utilizando os quatro poderes oponentes e outros métodos de purificagio.”

E extremamente importante que sempre nos lembremos da preciosi-
dade desta vida de liberdades e riquezas. Quando estivermos tristes e depri-
midos, devemos pensar no sofrimento dos infernos e reconhecer que,
embora no momento nio estejamos nesses reinos, as delusdes que ora per-
turbam nossa mente podem levar-nos para l4. Quando formos tomados por
desejo, precisamos pensar nos fantasmas famintos, atormentados pela ansia
insacidvel resultante do apego intenso em suas vidas passadas, e reconhecer
o quanto esse desejo ¢ destrutivo. Se formos picados por um mosquito, niao
devemos nos irritar, mas refletir sobre a histéria desse inseto — o que fez com
que assumisse esse corpo e dependesse do nosso sangue — e perceber como
¢ incrivel que, apesar de termos criado as mesmissimas causas para renascer
cOmo um mosquito, nesta vida temos um corpo humano, com a liberdade
de fazer o que quisermos.

E como um sonho: um sonho no qual fomos salvos do sofrimento dos
infernos, em que nao somos atormentados por fome e sede como os fan-
tasmas famintos, em que nio somos aquele mosquito ou aquela barata,
incapazes de fazer qualquer outra coisa além de comer e lutar pela sobre-
vivéncia. Apenas neste corpo humano conseguimos praticar o Dharma
sagrado. Nenhum ser dos infernos pode fazé-lo, nenhum fantasma faminto,
nenhum sapo, elefante, gato ou minhoca. Praticamente nenhum outro ser
humano neste planeta pode praticar o Dharma também. E ainda assim, de
alguma maneira, milagrosamente, nés podemos.

Podemos encarar cada liberdade e riqueza desta maneira: usar todas as
nossas experiéncias didrias e relaciona-las as liberdades e riquezas que pos-
suimos. Tudo o que acontece no nosso cotidiano pode ser um ensinamento
do Dharma, mostrando-nos o quio extraordindria ¢ a nossa vida e a rari-
dade destas liberdades e riquezas. Todas as nossas experiéncias podem nos
lembrar de que precisamos aproveitar a0 méximo cada oportunidade de
praticar o Dharma e destruir as delusdes que ainda nos afligem. Nao hd um
s6 minuto a perder e, em contrapartida, se os utilizarmos sabiamente, todos
os momentos podem nos aproximar da iluminagao.

¥ Os quatro poderes oponentes referem-se & pritica em quatro partes que se contrapde ao
carma negativo, purificando-o. Sio eles: o poder do objeto (tomar reftigio na Joia Triplice e
gerar a bodhicitta); o poder do arrependimento (por ter cometido uma negatividade especi-
fica); o poder da resolucio (o compromisso de nunca mais repetir a negatividade); ¢ o poder
do remédio (realizar uma pratica especifica, como a recitagio do mantra de Vajrasattva).



8o O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

Ao verificarmos, podemos descobrir que niao temos uma ou duas das
liberdades e riquezas, ou que elas nao sao tao fortes quanto deveriam. Eo
momento, entio, de avaliar o que fazer para garanti-las. Talvez estudemos
o budismo, mas nio tenhamos devogio intensa aos ensinamentos como
descrito na quinta riqueza. O que nos falta? Como obté-la? Talvez a nossa
vida mundana ainda nos atraia, de modo que nao tenhamos as condi¢oes
necessdrias para a pratica do Dharma, conforme descrito na décima riqueza.
Como podemos transforma-la para que essas condigdes sejam alcangadas?
Naio devemos nos deprimir caso descubramos que uma ou duas das dezoito
estejam faltando. Nos definitivamente temos a vasta maioria delas e isso,
por si s6, ¢ motivo de uma alegria extraordindria. Significa que nossa vida
¢ extremamente significativa e que temos o poder de fazer o que quisermos
com este perfeito renascimento humano.



4. Reflexao sobre o grande beneficio do
perfeito renascimento humano

e 2

POS EXPLICAR as liberdades e riquezas, os textos tradicionais do

lamrim apresentam na sequéncia as grandes vantagens do perfeito
renascimento humano. Em Liberagio na palma de sua mio, o grande iogue
Pabongka Dechen Nyingpo divide o tema em trés tépicos:

> os beneficios temporais
> os beneficios supremos
> como o perfeito renascimento humano é ttil em todos os momentos

Este perfeito renascimento humano ¢ inacreditavelmente proveitoso destas
trés maneiras: por nos oferecer os beneficios temporais da felicidade nesta
e em vidas futuras; os beneficios supremos da liberagao e da iluminagio; e o
beneficio de permitir que transformemos cada momento desta vida em algo
extremamente significativo.*

Qualquer forma de felicidade que desejarmos pode ser nossa. Os bene-
ficios temporais — éons como deus longevo, vidas futuras em terras puras
etc. — recebem esse nome nao apenas por nao serem o significado supremo
da vida, mas também porque sio vivenciados ainda no samsara e, portanto,
acabario um dia.

Por outro lado, os objetivos supremos — a liberagao ou a iluminagao —
jamais se esgotam. Quando cultivamos a motiva¢do mais vasta possivel e
realizamos todas as nossas agdes com o desejo profundo de alcangar a ilumi-
nagio para o beneficio de todos os seres sencientes, garantimos, de fato, que

** Esta ¢ uma maneira ligeiramente diferente de considerar o nosso caminho espiritual a par-
tir dos trés grandes propdsitos, que sio felicidade nas vidas futuras, liberagio ¢ iluminagao.



82 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

os outros dois grandes propésitos do caminho sejam atingidos sem esforgo.
Além disso, ao criar as causas para a felicidade em vidas futuras, tornamos
estavida atual significativa e asseguramos, 20 mesmo tempo, a sua felicidade.
Quando a nossa mente estd imbuida de bodhicitta, mesmo que nao reali-
zemos, conscientemente, uma atividade dhdrmica, ainda assim continua-
mos a criar as causas para a iluminagio. Quando fazemos um oferecimento
de luz ou acendemos um incenso, durante todo o tempo em que aquela luz
ou incenso queima, criamos as causas para a iluminagao; a cada respiragao, a
cada por¢ao de comida, em todos os passos, em todas as a¢des, aproximamos
nao apenas nés mesmos, mas todos os outros seres sencientes da iluminagao.
Manter o objetivo supremo em mente nos d4 a energia indispensével para
realizar qualquer prética necessdria e superar todos os obstéculos que sur-
girem em nossa busca pela iluminagio. Se nio preservarmos uma morali-
dade pura, seguiremos prejudicando o préximo mesmo que de maneira
involuntéria, e isso perturbard a nossa mente e dificultard o desenvolvi-
mento da concentragdo perfeita. Sem essa concentra¢io, nunca alcancare-
mos uma compreensao profunda da natureza da realidade. Em contrapar-
tida, com moralidade pura, nossa concentra¢io, compaixao e sabedoria
podem desenvolver-se rapidamente. Por isso ¢ importante compreender os
beneficios temporais e supremos do perfeito renascimento humano.

OS BENEFICIOS TEMPORAIS

Quando temos um perfeito renascimento humano, podemos escolher a
nossa proxima vida, quer desejemos renascer como um ser humano, um
rei que gira a roda do Dharma ou um deus longevo. Inclusive, se assim o
desejarmos, também podemos renascer em uma terra pura para ouvir os
ensinamentos dos budas e bodhisattvas e alcancar a iluminag¢o mais rapi-
damente. Por termos, em vidas passadas, preservado moralidade pura, prati-
cado ampla generosidade e feito preces imaculadas para nascer com estas
condigdes, recebemos agora este perfeito renascimento humano. Ao fazer
0 mesmo nesta vida, asseguramos outro renascimento como este no futuro.

Assim como esta vida ¢ fruto do trabalho arduo realizado em vidas pas-
sadas, as futuras serdo determinadas pelo que fazemos agora. Estd comple-
tamente nas nossas maos. Rezamos com intensidade, por um longo tempo,
para obter esta oportunidade; agora, rezamos pela chance de preservar
este bom trabalho. Qualquer renascimento que desejarmos estd ali, & nossa

espera, desde que criemos suas causas.



REFLEXAOSOBREOGRANDEBENEFICIODOPERFEITORENASCIMENTOHUMANO 8

Um renascimento humano favordvel

Um dos resultados para o qual podemos criar a causa com este perfeito
renascimento humano ¢ o de outro corpo humano adequado para a pratica
do Dharma. Idealmente, esse renascimento possui oito qualidades amadu-
recidas, como mencionado por Pabongka Dechen Nyingpo em Liberagio
na palma de sua mao." Trata-se de oito condi¢des mais propicias a prética

do dharma:

> vidalonga

> corpo bonito

> casta nobre

> riqueza

> poder e fama

» fala confidvel

> corpo masculino

> corpo e mente fortes

A primeira qualidade ¢ ter uma vida longa. Se a dedicarmos a busca da
felicidade mundana, nio importa quanto tempo vivamos, serd um com-
pleto desperdicio. Quanto mais vivermos, mais prejudicaremos os outros
¢, a0 morrer, experimentaremos grande sofrimento. Em contrapartida, uma
vida longa nos proporciona mais tempo para praticar o Dharma e, assim,
extrair mais beneficio do nosso perfeito renascimento humano.

A segunda qualidade amadurecida, um corpo bonito, concede-nos o poder
de atrair e influenciar os outros e, dessa maneira, beneficid-los ainda mais.

A terceira qualidade amadurecida — uma casta nobre ou elevada — pode
soar um pouco estranha para ocidentais, porém, mesmo hoje, na Indiae no
Nepal, a casta ainda tem grande importincia e determina a posigao social
das pessoas. O prop6sito de querer fazer parte de uma casta nobre nao estd
na riqueza que ela geralmente proporciona — ha também muitos pobres de
casta alta na India —, mas no respeito que as pessoas costumam nutrir por
aqueles de casta elevada. Ter uma boa reputagio nao ¢ um fim em si mesmo,
mas, caso 0s outros nos respeitem, fica mais fécil influencid-los. E, como
0 nosso proposito ¢ beneficid-los a0 méximo, ¢ muito mais ficil quando
somos respeitados por eles.

Até mesmo no Ocidente, se uma pessoa ¢ um agougueiro, por exemplo,

" Veja Liberagio, Dia 13.



84 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

um trabalho que envolve matar, a sociedade a vé como alguém que cria
carma negativo e, portanto, nio ¢ uma boa influéncia. Na India e no Nepal,
pessoas de casta alta impoem respeito. Grandes professores como o Buda
Shakyamuni e Lama Atisha escolheram nascer em familias de casta elevada
para que muitos pudessem ouvi-los e serem beneficiados por eles. Ao aban-
donarem toda a riqueza e o poder das vidas nobres que desfrutavam e devo-
tarem-se & pritica do Dharma, tanto o Buda como Lama Atisha ensinaram
por meio do exemplo. Ver um pedinte meditando nio nos inspira a meditar,
mas, quando alguém como um rei — que possui riquezas e poder — comega a
meditar, milhdes de pessoas sao inspiradas a fazer o mesmo.

O Ocidente nao tem um sistema de castas propriamente dito, mas ainda
assim somos influenciados pelos ricos e famosos. Celebridades como Richard
Gere, por exemplo, sio conhecidas por diferentes geragoes, ¢ as pessoas ten-
tam imitar a maneira como se vestem ¢ o estilo de vida que levam. Elas se tor-
nam exemplos para pessoas comuns. Se esse exemplo ¢ positivo, elas acabam
sendo uma influéncia benéfica muito poderosa.

Do mesmo modo, as préximas duas qualidades — riqueza e poder e fama —
nao estao aqui pclos prazeres mundanos que proporcionam, mas pcla capa-
cidade que nos dio de influenciar terceiros e trazé-los a0 Dharma. Um rei
ou um ditador exerce enorme influéncia sobre as pessoas sob seu dominio.
Mao Zedong governou a China como lider do Partido Comunista durante
muitos anos, ditando o que o povo deveria fazer e como pensar. Sua influén-
cia causou o sofrimento de milhoes de pessoas. O erro dos chineses foi nao
analisar sua filosofia, nio verificar o que ele dizia, mas simplesmente segui-
lo cegamente em razio do seu grande poder e fama. Esses fatores lhe per-
mitiram manter o controle sobre o exército e o povo.

A sexta qualidade ¢ possuir uma fala confidvel. Isso significa que as pes-
soas conflam em nds e que as nossas palavras tém peso. Sua Santidade o
Dalai Lama ¢ o exemplo perfeito. Com apenas algumas poucas palavras,
ele é capaz de exercer um impacto muito positivo na mente das pessoas.
Podemos explicar a mesma coisa em detalhes diversas vezes sem que nin-
guém nos ouga; contudo, quando alguém como a Sua Santidade menciona
algo brevemente, todos prestam atengao. Todas as palavras proferidas por
ele tém o poder de beneficiar amplamente os seres sencientes.

Da mesma forma, se desejamos influenciar as pessoas verbalmente, pre-
cisamos criar as causas da fala confidvel. Assim como a esposa nao d4 ouvi-
dos ao marido que nao inspira conﬁanga, ninguém Nnos escutara se nossas
palavras ndo tiverem forga. Para sermos capazes de influenciar as pessoas —



REFLEXAOSOBREOGRANDEBENEFICIODOPERFEITORENASCIMENTOHUMANO 8

até mesmo algumas poucas, que dird milhares —, precisamos criar as causas.
Em todas as nossas conversas, nosso objetivo principal deve ser sempre de
conduzi-las ao caminho da iluminagao.

O sétimo ponto — possuir um corpo masculino — geralmente causa certa
consternagao entre os alunos ocidentais. Nao ¢ necessario um corpo mascu-
lino para alcangar a iluminagio; homens e mulheres sao igualmente capazes
de atingi-la, ¢ o budismo nao afirma o contrrio em momento algum.

Lembro-me de que, certa vez, hd muito tempo, no Root Institute (Insti-
tuto Raiz), em Bodhgaya, a pergunta do porqué um corpo masculino era
considerado importante foi feita a Kirti Tsenshab Rinpoche® pela Ven-
erdvel Karin — a fantdstica Karin, o pilar do Monastério de Kopan, que estd
sempre 14, sem nunca ir a lugar algum ou precisar de coisa alguma.” A per-
gunta e a resposta foram traduzidas pela Veneravel Tsenla,” irma de Yangsi
Rinpoche, que ajudou a fundar o Convento de Kopan,” e que tem realizado
trabalhos incriveis ha décadas. Embora seja tibetana, percebi que Tsenla
ficou um pouco incomodada com o que Kirti Tsenshab Rinpoche disse.
Rinpoche nao respondeu a pergunta diretamente, mas questionou por que
havia muito mais lideres homens no mundo do que mulheres.

Esta qualidade esté relacionada a superacio de obstdculos no mundo exte-
rior, embora eu considere que ela também possa estar relacionada ao tipo de
corpo com mais obstdculos. Apesar de hoje haver um niimero crescente de
chefes de estado do sexo feminino, ainda h4 muito mais lideres masculinos
— o que nao tem qualquer relagao com as qualidades das mulheres.

Os textos mencionam que depende da forma — masculina ou feminina
— com a qual a pessoa deseja beneficiar outros seres sencientes. Nao ha dife-
renca no potencial de homens e mulheres; ambos podem alcancar a ilumi-
nagio exatamente da mesma maneira. Se um homem nao pratica o Dharma,
nada acontece, ¢ 0 mesmo vale para uma mulher. Assim como houve incon-

* Kirti Tsenshab Rinpoche (1926 — 2006) era um iogue asceta muito respeitado que viveu
em Dharamsala. Foi um dos gurus de Lama Zopa Rinpoche ¢ um dos grandes adeptos do
tantra de Kalachakra.

* A Venerdvel Karin Valham ¢ uma monja sueca que participou do sétimo curso de Kopan
em 1974 ¢ ordenou-se em 1976. Desde 1987, ¢ professora residente em Kopan.

“ Yangsi Rinpoche (1968 —) é um geshe harampa do Monastério de Sera Je, no sul da India.
E diretore professor residente do Maitripa College (Universidade de Maitripa), em Portland,
Oregon, desde a inauguracio, em 2006. Sua irma, a Venerdvel Tsenla, ¢ uma intérprete muito
conhecida e requisitada, tendo aprendido um inglés excelente em uma escola em Darjeeling.
* Khachoe Ghakyil Ling, fundado préximo a Kopan na década de 80, ¢ hoje o maior con-
vento do Nepal ¢ abriga mais de 400 monjas.



86 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

téveis iogues masculinos que atingiram a iluminagio, também houve
indmeras ioguinis que fizeram o mesmo. Tara ¢ provavelmente o exem-
plo mais notével de alguém que alcangou a iluminagio na forma feminina.
Entio por que consideramos a posse de um corpo masculino uma vanta-
gem? Todos os dias, muitas pessoas fazem a pratica de Tara ou de Vajra-
yogini e obtém beneficios inacreditdveis. H4 também Machig Labdron,*
que difundiu a prética de chid no Tibete. Essa ¢ uma maneira rdpida de
realizar a vacuidade, uma prética de bodhicitta que consiste em trocar a si
mesmo pelos outros, oferecendo-lhes a totalidade do préprio corpo. Geral-
mente realizada em lugares assustadores, como cemitérios a céu aberto, os
praticantes transformam a prdpria carne e ossos em néctar e os oferecem as
Trés Joias e aos seres sencientes dos seis reinos, especialmente aos espiritos.

Portanto, hd muitos praticantes que se iluminaram sob o aspecto femi-
nino. Tudo depende da nossa motivagio. Se percebermos que podemos
beneficiar mais os outros em um corpo feminino do que em um masculino,
podemos assegurar que o obteremos — e vice-versa, claro.

A monja inglesa Veneravel Tenzin Palmo ¢ uma grande inspiragao. Assim
como as histérias maravilhosas que ouvimos de freiras cristas francesas e
espanholas que viveram em lugares isolados, ou das grandes ioguinis tibeta-
nas, ela passou doze anos em um local extremamente remoto, sacrificando
a propria vida a pratica e enfrentando imensas dificuldades. Precisamos de
histdrias inspiradoras como essa.” Para obter resultados na nossa prética,
o mais importante é a rentincia continua. E por isso que exemplos como o
dela sao excelentes. Da mesma forma que lugares na Indiae no Nepal onde
iogues realizaram o caminho centenas de anos atrds sio, até hoje, locais que
inspiram outros a prética, ela, sendo um exemplo vivo, ¢ uma inspiragao
para o mundo ocidental.

O ultimo aspecto amadurecido ¢ possuir um corpo ¢ uma mente fortes
e saudéveis. Alguns o traduzem como “corpo poderoso”. Quando esta-
mos doentes, nao conseguimos funcionar adequadamente, raciocinar com
clareza e nao hd espago para pensar no proximo. Esse aspecto também se
refere a ter um corpo ¢ uma mente fortes e resilientes o bastante para supor-
tar as dificuldades que podem surgir com a pratica do Dharma.

Milarepa ¢ o exemplo perfeito disso. Ele tinha uma mente incrivelmente

*“ Machig Labdron (1055 — 1149), literalmente “Mae tnica tocha de Lab”, foi uma grande
praticante tAntrica e professora que desenvolveu diversas praticas de chod.
" Veja A caverna na neve para a histéria da Veneravel Tenzin Palmo.



REFLEXAOSOBREOGRANDEBENEFICIODOPERFEITORENASCIMENTOHUMANO 87

forte, dotada de uma determinagio inabaldvel. Nada podia impedi-lo de
praticar o Dharma todos os segundos do dia. Assim, ele suportou a fome e o
frio extremo, vivendo em condi¢des que sequer podemos imaginar. Embora
seu corpo fosse magro como um graveto e de tom azul esverdeado devido ao
frio e & sua dieta de urtigas, ele desenvolveu uma resiliéncia extraordindria e
foi capaz de tolerar qualquer situagao. Por meio de sua devogio ao Dharma,
Milarepa derrotou todos os pensamentos de conforto e os demais oito
dharmas mundanos.

Além das oito qualidades amadurecidas, um renascimento favorével tam-
bém inclui as quatro rodas do Dharma Mahayana: confiar em seres sagra-
dos; viver em um ambiente harmonioso; ter familia e amigos solidérios; e
acumular méritos e fazer preces.

Precisamos de um amigo virtuoso Mahayana para nos guiar, do apoio da
familia e dos amigos e de um ambiente propicio. Isso nao significa apenas
meditar em um lugar no qual nao estejamos expostos a ameagas ou doengas,
como mencionado nas instrugdes para um retiro em calma permanéncia,
mas também que onde vivemos — o local, a nossa familia etc. — seja harmo-
nioso e propicio a nossa pratica do Dharma. Acumular mérito e fazer preces
me parece bastante dbvio. E claro que precisamos fazer isso.

O potencial de nos tornarmos o que quisermos

Com este perfeito renascimento humano, temos o potencial de nos tornar-
mos o que quisermos. Se a motivagao para as nossas agoes diarias for tornar-
nos um deus longevo, entao podemos ser um. Podemos nos tornar um deus do
reino do desejo, com prazeres sensoriais inimagindveis, ou um deus do reino
da forma ou sem forma, passando éons em concentragio perfeita. Se quiser-
mos, podemos nos tornar o rei dos reinos dos deuses. Este perfeito renasci-
mento humano ¢ como uma passagem para qualquer destino que desejarmos.

Mesmo nesta vida, as coisas que queremos ¢ de que precisamos vém de
maneira ficil e natural. Outras pessoas tém dificuldade em obter os con-
fortos desta vida, enquanto eles parecem vir até nds sem esfor¢o algum.
Podemos ter todas as roupas, alimentos ou posses de que necessitamos ou
desejamos. Podemos, sem obsticulos, alcangar sucesso em qualquer 4rea a
que aspiremos, ter riqueza ¢ fama e sermos capazes de criar arte elevada.
Podemos usar esse talento para o que quisermos, como produzir belas esta-
tuas do Buda.

Enquanto outros labutam e raramente obtém éxito, todas essas coisas
chegam a nds facilmente, ¢ podemos fazer o que desejarmos com elas. E



88 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

claro que podemos desperdiga-las se quisermos, mas também podemos usar
nossa riqueza, fama, talento e outros beneficios mundanos para desenvolver
amor, compaixao e sabedoria, e realmente ajudar o préximo.

Se quisermos ser um rei que gira a roda, um chakravartin,”® podemos
fazé-lo por meio de prosternagoes aos objetos sagrados. Quando nos pros-
ternamos, com cada dtomo coberto pelo nosso corpo — ¢ hd bilhoes deles
—, criamos méritos na mesma quantidade necessaria para renascer por mil
vidas como reis que giram a roda. Nascer como um chakravartin apenas uma
vez requer méritos inconcebiveis; entdo imagine a quantidade de mérito
criada a0 nos prosternamos aos objetos sagrados para nascer mil vezes como
um rei que gira a roda.

Quando temos um perfeito renascimento humano que nio desperdica-
mos, nossa mente permanece relaxada e feliz o tempo todo. Contamos com
as condi¢oes perfeitas, fazemos o melhor delas ¢, na hora da morte, mor-
remos felizes e com paz mental. Isso ¢ extremamente importante. Quando
a morte chegar um dia, estejamos nés comendo, caminhando, festejando
ou trabalhando em um projeto — o que quer que estejamos fazendo —, ndo
sentiremos nenhum aborrecimento, nenhum arrependimento por todas as
coisas que nao fizemos e experiéncias que nao vivemos. Teremos feito o que
precisdvamos fazer e, talvez, mesmo que nao tenhamos obtido realizagoes
profundas no caminho, estaremos confiantes de que partiremos de um per-
feito renascimento humano para outro, e de que disporemos de tempo, na
proxima vida, para realizar todos os topicos do lamrim.

Por meio da observincia da conduta moral e da pratica da generosidade
neste renascimento, todos esses objetivos temporais sio facilmente alcan-
céveis. O objetivo temporal vital — outro perfeito renascimento humano —,
por sua vez, acontecerd naturalmente se orarmos por ele, proporcionando-
nos a oportunidade de continuar a praticar o Dharma ¢ desenvolver-nos
ainda mais no caminho. Entao, mais uma vez, as condi¢oes propicias para
a prética do Dharma estardo a nossa espera — as oito liberdades e as dez
riquezas, o ambiente favoravel, a familia e os amigos afetuosos, o acesso aos
ensinamentos e assim por diante.

Por outro lado, se nao praticarmos moralidade e generosidade intensa-
mente agora, essas condi¢des nio estardo todas presentes na nossa proxima

“ Um imperador universal que governa os quatro continentes com amor e ética de acordo
com o Dharma.



REFLEXAOSOBREOGRANDEBENEFICIODOPERFEITORENASCIMENTOHUMANO 89

vida, mesmo que consigamos renascer como humanos. Podemos contar
com um ambiente confortivel, mas carecer de harmonia familiar; ou ter
acesso aos ensinamentos, mas sermos pobres demais para fazer qualquer
outra coisa além de trabalhar duro apenas para sobreviver ¢, assim, nao ter a
oportunidade de estudar o Dharma. Faltarao algumas condigoes.

Renascimento em uma terra pura

Com um perfeito renascimento humano, podemos fazer priticas no
momento da morte para transferir nossa consciéncia a uma terra pura (tib.:
pho-wa). Se nio conseguimos alcangar a iluminacio nesta vida, o renas-
cimento em uma terra pura nos oferece o meio rdpido para completar o
caminho.

Tal como um perfeito renascimento humano, as principais causas para
nascer em uma terra pura sao a pratica da moralidade e da generosidade,
mas, além disso, precisamos dedicar intensamente as nossas acoes e fazer
preces fervorosas para obté-lo. Uma vez estabelecidas as causas, hd diver-
sas técnicas especiais do Vajrayana que nos auxiliardo a encontrar o renas-
cimento em uma terra pura. Contudo, o método essencial ¢ a rentincia ao
apego e a purificagio das negatividades o méximo possivel — o renascimento
em uma terra pura depende disso. No momento da morte, devemos estar
completamente livres de qualquer apego a prazeres mundanos — posses,
familia, amigos ou corpo. Qualquer apego, por menor que seja, assegurard
apenas mais um renascimento no samsara.

Hé uma histéria famosa que envolve Longdél Rinpoche, um eminente
lama tibetano. Ele queria muito renascer como o rei de Shambala, na terra
pura de Kalachakra, ¢, portanto, dedicou todos os seus esfor¢os a rentincia
do apego. Ele vivia em uma ermida e dependia de sacos de tsampa trazidos
pelas pessoas para seu sustento. Uma de suas préticas era jamais pensar se a
comida estaria 4 sua disposi¢ao no dia seguinte. Desse modo, ele renunciou
até mesmo ao apego a comida queo mantinha vivo.

Um dia, ele perguntou ao terceiro Panchen Lama, Palden Yeshe,” se

* Os Panchen Lamas sio uma linhagem representando encarnagées do Buda Amitabha. O
Dalai Lama ¢ o Panchen Lama sio os dois lideres espirituais maximos no Tibete. Panchen
Palden Yeshe (1738 — 1780) foi o terceiro Panchen Lama. Em 1995, quando tinha seis anos,



90 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

realizaria o desejo de renascer como o rei de Shambala. O Panchen Lama
fez uma observagio e enviou-lhe a seguinte mensagem: “O velho monge ¢
muito cobigoso. Vocé terd éxito em seu objetivo.”

Por meio das técnicas especiais de transferéncia da consciéncia, o renas-
cimento em uma terra pura nao depende de genitores. Nascemos em um
16tus, em um tipo de nascimento chamado “ingressando no renascimento”.

Um corpo da terra pura ndo ¢ um corpo fisico grosseiro, composto de
carne, pele e ossos, como o que possuimos agora; ¢ um corpo espiritual,
um corpo de luz. E nio hd sofrimento — os sofrimentos do renascimento,
da doenga, da velhice, da decadéncia do corpo com suas rugas, e assim por
diante. As terras puras sao incrivelmente belas, com paisagens deslumbran-
tes por todos os lados, drvores maravilhosas que concedem desejos e mui-
tas flores lindas cobrindo o chao. Nao hd nada que nio seja de uma beleza
sublime.

Muitos dos animais de 14 sdo, na verdade, bodhisattvas manifestando-
se sob aquele aspecto para nos guiar. Ouvimos constantemente o som do
Dharma; até mesmo o canto dos pdssaros e o sopro do vento entre as drvores
s30 0 som do Dharma.

L4, tudo o que desejamos existe. Os prazeres sensoriais das terras puras
sao milhoes de vezes mais intensos do que os melhores da Terra: a comida ¢
deliciosa e a bebida é néctar. Porém, embora existam prazeres inimagindveis,
nio nos apegamos a cles; eles nio se tornam condigdo para o desenvolvi-
mento de uma mente indomada. Os prazeres incriveis dos reinos divinos
apenas aumentam o apego e as delusoes dos deuses; isso nao ocorre em uma
terra pura.

Ha diferentes terras puras — associadas a Amitabha, Chenrezig, Tara,
Heruka e outras deidades — e, por meio de oragdes e motivagio intensas,
podemos escolher em qual delas renasceremos. O maior beneficio de nascer
em uma ¢ que podemos de fato nos comunicar e receber ensinamentos do
buda daquela terra pura, completando, assim, o caminho Vajrayana que nao
fomos capazes de concluir em nossa vida anterior e alcangando a iluminagao.

o atual Panchen Lama, o décimo primeiro, reconhecido por Sua Santidade o Dalai Lama,
desapareceu, e presume-se ter sido sequestrado pelas autoridades chinesas.
* Claro, aqui “cobigoso” tem um sentido positivo.



REFLEXAOSOBREOGRANDEBENEFICIODOPERFEITORENASCIMENTOHUMANO 91

Os beneficios supremos

Este perfeito renascimento humano ¢ extremamente util porque nos ofe-
rece a chance de alcangar nio sé objetivos temporais, mas, ainda mais
importantes, os objetivos supremos da liberagao ¢ da iluminagao.

Dos trés grandes propdsitos do perfeito renascimento humano, o maior
¢ a oportunidade de alcancarmos a iluminagao plena. J4 vimos o quio raro
e precioso ¢ possuir todos os dezoito atributos. Dentre eles, o mais raro ¢
encontrar um amigo virtuoso Mahayana plenamente qualificado, que pode
mostrar-nos Nao apenas uma parte do caminho, mas o caminho inteiro, sem
um tnico equivoco. Somente quando dedicamos a nossa mente a conquista
da iluminagao para o beneficio de todos os seres sencientes ¢ que podemos
dizer que estamos verdadeiramente usando o potencial completo do nosso
perfeito renascimento humano.

Com a totalidade do Buddhadharma ao nosso alcance ¢ um guia puro
para nos mostrar o caminho, temos as condi¢oes perfeitas para ir além desta
existéncia limitada e eliminar todos os obscurecimentos da nossa mente,
desenvolvendo o desejo altruista de ajudar todos os seres. Isso ¢ possivel. A
estrada estd ali, diante de nds: tomar reftgio, desenvolver a rentincia, cul-
tivar a compaixao e a bodhicitta e realizar a natureza da realidade. A tnica
coisa exigida de nés ¢ a determinagio para pegar essa estrada. E, por meio
das técnicas ensinadas no Vajrayana juntamente com a motivagio da bodhi-
citta, podemos chegar ao fim dessa jornada rapidamente, sem precisar espe-
rar os éons necessarios caso seguissemos o caminho Sutrayana.

Podemos alcangar o nirvana e nos tornar um arbat

Com este perfeito renascimento humano, a liberacao individual, o nirvana
(sct.: pratimoksha), ¢ possivel. Prati significa “individual” e moksha “liber-
dade” ou “liberagao”. Isso mostra que nds mesmos somos a sua causa, nao
algum outro ser. Quando alcangamos a liberagio, tornamo-nos um arhat
(tib.: dra-chom-pa), um destruidor do inimigo — alguém que destruiu o
inimigo das afli¢es e, portanto, nao se encontra mais no samsara.
Sofremos neste corpo samsarico desde tempos sem principio; em nos-
sas vidas passadas, ja experimentamos infinitas vezes todos os problemas,
dores e infortinios que tivemos nesta vida atual e que ainda teremos até a
nossa morte. A diferenca crucial ¢ que agora, pela primeira vez, contamos



92 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

com a possibilidade de eliminar todo sofrimento, por menor que seja, para
sempre.

Se ndo houvesse uma mente que sofre, nio haveria um corpo em sofri-
mento. Contudo, essa mesma mente, com todas as suas propensoes e quali-
dades, também nos oferece a capacidade de cortar através das delusoes que
nos mantém aprisionados no samsara. E por essa razio que possuimos esta
mente. Assim como um aviio foi feito paravoar pelos céus e ndo para taxiar
em uma densa floresta, o propdsito desta vida é destruir as delusoes que nos
privam da felicidade perfeita e desenvolver a0 méximo as nossas qualidades
positivas. Nos somos o piloto; cabe a nds.

Temos o potencial de realizar os trés treinamentos superiores da morali-
dade, da concentragio e da visao penetrante que realiza a vacuidade. Este
ultimo, que finalmente nos liberta, depende da meditagiao em calma per-
manéncia, da concentragao perfeita. E ¢ impossivel obter tal concentragao
enquanto a nossa mente estiver confusa porque nos falta moralidade pura.
Portanto, todos esses trés treinamentos superiores sao necessarios para alibe-
racao individual.

Com ela, destruimos todas as nossas delusées, exceto as muito sutis — os
obscurecimentos ao conhecimento™ —, e nos libertamos totalmente do sam-
sara. E algo extraordindrio. E uma motivagao maravilhosa, ¢ conseguir de
fato alcancar a liberagio ¢ verdadeiramente inacreditdvel; porém, ainda nao
¢ 0 propdsito supremo da vida.

Podemeos nos tornar um bodhisattva

O potencial supremo deste perfeito renascimento humano estd além dalibe-
ragao, por mais notdvel que seja este feito. Apenas quando temos a moti-
vagao para alcangar a iluminacao plena podemos dizer que utilizamos cada
segundo ao médximo. A chave para a iluminagio ¢ a bodhicitta. Se a gera-
mos, entdo, tal como o Buda, tornamo-nos a fonte da felicidade tempo-
ral e suprema para todos os outros seres sencientes. Recebemos, com este
perfeito renascimento humano, a melhor vida possivel para a geragio da

*' Os dois obscurecimentos (sct.: dvi-avarana; tib.: drib-nyi) sio mentes deludidas que blo-
queiam a realizagio da liberagio e da iluminagio. Eles sio: os obscurecimentos grosseiros,
chamados de obscurecimentos do pensamento perturbador ou obscurecimentos a liberagio;
¢ os obscurecimentos sutis, as impressoes deixadas depois que os obscurecimentos grosseiros
foram purificados, chamados de obscurecimentos ao conhecimento ou 4 iluminagio.



REFLEXAOSOBREOGRANDEBENEFICIODOPERFEITORENASCIMENTOHUMANO 9

bondade amorosa, da compaixao e da bodhicitta. Em Carta a um discipulo,
Chandragomin disse:

E apenas com uma vida humana que vocé obtém a mente mais
poderosa [bodhicitta].

Ela ¢ a base do caminho do sugata que conduz todos os seres a
liberdade.

Esse caminho nao pode ser realizado por deuses, nagas,
semideuses,

Garudas, espiritos sabios, espiritos feios ou serpentes [nagas].”>

Temos a capacidade de gerar facilmente esse bom coragio supremo —
responsdvel por todo éxito temporal e tltimo para nds mesmos ¢ para os
outros — porque vivemos como seres humanos neste continente do sul, onde
had uma combinagao de felicidade ¢ sofrimento. Conhecendo a natureza do
sofrimento sem sermos subjugados por ele, podemos renunciar ao sam-
sara ¢, a0 vermos como todos os outros seres sencientes continuam presos
ao ciclo de sofrimento, podemos gerar compaixao por eles, desenvolvé-la
em grande compaixio ¢, finalmente, em bodhicitta. Isso nao ¢ possivel em
nenhum outro continente.

A bodhicitta ¢ o coragio do Mahayana e ser um bodhisattva significa
praticar a sua esséncia. Esse ¢ o propésito integral da meditagio. Com um
bom coragao, podemos nos aproximar desta mente incrivel e, uma vez reali-
zada a bodhicitta, podemos praticar as seis atividades de um bodhisattva
— as seis perfei¢oes da generosidade, moralidade, paciéncia, perseveranca
entusiasmada, concentragio e sabedoria.

Mesmo que isso nao seja possivel nesta vida, a0 meditarmos diligente-
mente no lamrim com a motivagao da bodhicitta, garantimos que nos tor-
naremos um grande bodhisattva em vidas futuras e, entio, alcancaremos a
iluminagdo. Tudo depende da intensidade da nossa pratica neste perfeito
renascimento humano.

Podemos nos iluminar nesta mesma vida ou em poucas vidas

Como praticantes Mahayana, desde que continuemos a purificar as
impressdes negativas em nosso continuo mental, deixemos de cometer

** Citado por Geshe Sopa em Steps on the Path to Enlightenment, Volume 1, p. 254.



94 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

quaisquer agdes negativas e realizemos apenas agoes virtuosas — e desde que
anossa motivagao seja obter a iluminagio para o beneficio de todos os seres
sencientes —, nao ha nenhuma possibilidade de nao alcan¢armos nosso obje-
tivo tltimo.

Quanto tempo isso leva depende da forca da nossa determinagio ¢ do
veiculo que utilizamos. Seguir o caminho de um bodhisattva sem recorrer
as préticas profundas contidas no Vajrayana levard um tempo muito longo
— trés grandes ¢ons incalculéveis. Sio chamados de incalculéveis porque, de
tdo longos, estao além da compreensao humana comum. Porém, isso nio
significa que eles ndo possam ser calculados pela mente onisciente; ela ¢
capaz de precisé-los.

De acordo com o sutra, hd cinco caminhos por meio dos quais progre-
dimos até a iluminagio: os caminhos da acumulagio, da preparacio, da
visdo correta, da meditacio e do ndo mais aprender (a iluminagio propria-
mente dita). H4 também dez estdgios (sct.: bhumi) do bodhisattva, pelos
quais devemos avangar. Do momento em que ingressamos no Mahayana
pelo caminho da acumulagio, é necessirio um grande éon incalculével para
chegar ao caminho da visao correta. Dai até o oitavo bhumi — que pertence
ao quarto caminho, o da meditagio — transcorre mais um grande éon incal-
culdvel. Do oitavo bhumi até a iluminacao, ¢ necessirio ainda um ultimo
grande éon incalculével.

E claro que isso depende da prética individual — do quao intensa ¢ a nossa
purificagio de negatividades e acimulo de mérito. Diz-se que grandes prati-
cantes, com firme devogio ao guru, sio capazes de completar os caminhos
em dois grandes éons incalculdveis ou até menos. Ao seguir perfeitamente
seu guruy, o grande bodhisattva chamado “Sempre choroso” criou, em ape-
nas sete anos, mérito equivalente a um éon de pratica regular.” Este perfeito
renascimento humano nos oferece a possibilidade de alcangar a iluminagio
em oito éons comuns.

No entanto, para um bodhisattva que sente o sofrimento de cada ser vivo
como se fosse 0 seu proprio, nao ser capaz de ajudar efetivamente todos os
gentis seres sencientes maes por um periodo tao longo parece insuportavel.
Por isso, o Buda ensinou o Vajrayana, para que bodhisattvas tio profun-
damente compassivos pudessem alcangar a ilumina¢io em um tempo mais

* O bodhisattva Sadaprarudita era chamado “Sempre choroso” devido a sua grande com-
paixdo por todos os seres sencientes sofredores. Veja The Perfection of Wisdom in Eight Thou-
sand Lines, p. 277 ss. para a sua histdria.



REFLEXAOSOBREOGRANDEBENEFICIODOPERFEITORENASCIMENTOHUMANO 9%

curto — em sete vidas, ou até mesmo em duas. Se todas as condi¢des propi-
cias estiverem presentes, podemos inclusive iluminar-nos nesta brevissima
vida desta era degenerada.” Chega-se a afirmar que um meditador ¢ capaz
de atingir a iluminagao em trés anos, trés meses e trés dias. Tudo depende
da intensidade do seu comprometimento ¢ da profundidade da sua prética.

Se um praticante avangado nio alcancar a iluminagio nesta vida, tam-
bém ¢é possivel iluminar-se no estado intermedidrio, utilizando as condi¢oes
cooperativas tanto do Vajrayana como do Paramitayana. Entao, mesmo que
a iluminagio pareca algo muito distante, se tivermos devogio ao guru sufi-
cientemente forte ¢ uma pratica Vajrayana imaculada, hd diversas maneiras
de chegar 14 mais rdpido.

Existem muitas histérias de grandes iogues que alcangaram a ilumina-
¢30 em uma Unica vida e obtiveram o corpo de arco-iris, no qual apenas as
unhas e o cabelo sio deixados para tris. E muito inspirador pensar que isso
¢ possivel. Essas histérias também refletem o grau de dedicacio e determi-
nagio desses praticantes ¢ as dificuldades e perigos que enfrentaram para
manter uma pratica tao pura. Jogues como Ensapa” ou Milarepa sao um
incentivo para qualquer um que deseje dedicar-se ao caminho Vajrayana
com seriedade.

Eles eram pessoas comuns como nds, talvez até mais feios. Muitos visita-
vam Milarepa devido a sua reputagio extraordindria, esperando encontrar
um anjo, mas o que viam era um pedinte magro, cabeludo e sujo, com a pele
azulada em razao da sua dieta de urtigas. Mas essa era apenas a sua aparén-
cia externa, desgastada pelos anos de meditagao continua e total descaso
por qualquer conforto fisico. Por dentro, a histéria era diferente. Sua mente
tinha controle ¢ bodhicitta perfeitos ¢ realizagoes puras.

Sabendo que todos os grandes iogues comecaram de onde estamos
hoje, podemos constatar que temos tudo de que necessitamos agora, neste
instante. Os ensinamentos que os ajudaram a alcangar a iluminagao per-
manecem disponiveis com a mesma pureza de quando eles estavam vivos
— ¢ ainda hoje hd grandes seres que os realizam. Isso nao ¢ apenas um mito
antigo, mas a realidade atual.

Porém, quando lemos a bibliografia de Milarepa, vemos que nao ¢ fcil.

> Veja p. 102.

* Gyalwa Ensapa (1505 — 1566), que alcangou a iluminagio em alguns poucos anos, foi um
predecessor dos Panchen Lamas e o guru de Khedrup Sangye Yeshe. A sua histéria foi con-
tada em Enlightened Beings.



96 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

Se desejamos alcancar resultados profundos como o dos grandes iogues e
com a mesma rapidez, precisamos suportar inimeras adversidades, preser-
var todos os preceitos absolutamente puros e manter uma devogio ao guru
inacreditavelmente intensa.

O segredo ¢ o Vajrayana, o tantra. Ao sermos iniciados em uma deidade
por um mestre vajra plenamente qualificado, podemos realizar essa prética
profunda — que combina com tamanha maestria as vertentes do método e
dasabedoria do caminho que as realizagdes acontecem com muito mais faci-
lidade e rapidez. Os ensinamentos e as préticas Vajrayana existem, professo-
res plenamente qualificados ainda estao entre nés e vivemos onde podemos
receber as iniciagdes. Essas inicia¢oes amadurecem a nossa mente e nos per-
mitem praticar o Vajrayana, assim como a d4gua derramada sobre o solo faz
com que as sementes contidas nele germinem e cresgam.

O poder do Vajrayana reside no fato de que ele purifica o nosso corpo e
mente impuros e prepara 0 NOsSoO COrpo € mente sutis para se transformarem
nos corpos de sabedoria e forma de um buda.”

Isso nio significa que a pratica do Vajrayana seja ficil ou possa ser feita
sem uma base adequada. Ela deve apoiar-se em um reftgio firme, morali-
dade forte, bodhicitta intensa, concentragio profunda e uma compreensao
solida da vacuidade. Se qualquer um desses elementos faltar, a nossa pratica
Vajrayana nio funcionard. Pior do que isso, por ser uma pratica tao pode-
rosa, ela aumentard as nossas delusoes, fortalecerd a nossa fixa¢io ao eu e
fard com que fiquemos mais suscetiveis a causar um grande mal a nds mes-
mos e aos outros. Tentar o Vajrayana sem uma fundagao sélida ¢ muito, mas
muito perigoso.

Possuimos este perfeito renascimento humano com seus dezoito atribu-
tos €, em particular, este corpo humano pcrfeito — um pré-requisito para
a prética do tantra. Os deuses tém corpos divinos, muito mais bonitos do
que o mais belo ser humano, mas nao apenas nao existem ensinamentos
Vajrayana nos reinos celestes, como seus corpos também nao se adequam
ao tantra. Como nao nasceram de um pai ¢ uma mae, seus corpos nao con-
tém as sementes vermelha e branca que os nossos possuem. Ainda que seres
humanos em outros continentes” também nascam de pais, eles enfrentam
empecilhos para a pritica do Mahayana em geral e do Vajrayana em par-

* Respectivamente o dharmakaya e o rupakaya.
7 Veja p. 117.



REFLEXAOSOBREOGRANDEBENEFICIODOPERFEITORENASCIMENTOHUMANO 97

ticular, como, por exemplo, dificuldades em gerar rentincia e, portanto, a
bodhicitta.

No Vajrayana, o praticante utiliza os ventos que residem no corpo, movi-
mentando-os para o canal central ¢ dissolvendo-os no chakra central, de
maneira idéntica ao que acontece naturalmente no momento da morte.
Quando o praticante consegue realizar isso em meditacio, ele ou ela pode
vivenciar a chamada clara luz. Ao uni-la com o corpo ilusério — foco da
prética da deidade em uma sessao meditativa tintrica —, os dois corpos de
um buda podem ser realizados e a iluminagao alcangada.

Isso s6 ¢ possivel com um corpo que possua estes atributos fisicos. Ele
precisa ter nascido de um ttero e ter sido concebido a partir da uniao do
esperma do pai com o évulo da mie. Quando isso acontece, o embrido
recebe as trés substincias da mae — pele, sangue e carne — ¢ as trés do pai
— esperma, osso ¢ medula. Elas formam a base das gotas sutis, vitais para
o estdgio da consumagio da prética tintrica, a inica maneira de alcangar a
iluminagio nesta vida.

A nio ser que as praticas Vajrayana existam, este corpo ¢ inutil — mas
tanto elas como os ensinamentos do veiculo perduram, ainda que por
pouco. Somente aqui, neste continente do sul e neste momento especifico,
com este corpo dotado das seis substincias ¢ com o nosso perfeito renasci-
mento humano, podemos realizar os estigios de geragao e consumagio de
uma pratica tintrica e, assim, alcancar a iluminagao nesta vida.

COMO TODOS OS MOMENTOS SAO BENEFICOS

Este perfeito renascimento humano ¢ imensamente significativo a cada
minuto, a cada segundo. Em todos os momentos, podemos criar méritos
vastos e realizar purificagdes extensas; em todos os momentos, podemos
criar a causa para a liberacdo ¢ a iluminagao.

Quando acendemos um incenso com a motivacio da bodhicitta, esta-
mos realizando o nosso potencial inacreditdvel porque, naquele momento,
fazemos o que ¢ necessdrio para alcangar a iluminagio. A medida que
aquele incenso queima, estamos realizando o nosso potencial, e, quando
ele estd prestes a se apagar, também estamos realizando o nosso potencial.
Todas as agdes feitas com a motivagio da bodhicitta nos ajudam a realizar
0 nosso potencial supremo da iluminagao. Se tivesse forma, o mérito criado
ao dar uma migalha de comida a uma formiga com bodhicitta abarcaria



98 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

todo o espaco. Podemos fazer isso porque temos este perfeito renascimento
humano.

E claro que criamos um mérito incrivel ao meditar sobre a bodhicitta
ou a vacuidade, ao fazer oferecimentos e estudar o Dharma; mas podemos
gerar a mesma quantidade — ou mais — ao realizar até mesmo atividades
mundanas e cotidianas com bodhicitta. Dessa maneira, nem uma hora, um
minuto ou um segundo sao desperdigados.

Em apenas um segundo, podemos fazer o que nenhum ser dos infernos ¢
capaz de realizar em todo o tempo que passa nesse reino, todos aqueles lon-
gos e longos ¢ons. Mesmo que um fantasma faminto pudesse gerar algum
mérito, a quantidade acumulada em éons ainda seria menor do que a que
criamos no segundo que nos leva para acender um incenso e oferecé-lo com
bodhicitta. Nao importa o quanto vivam, ¢ extremamente dificil para os
animais criarem qualquer mérito. E, como ja vimos, os deuses mundanos
estao demasiado imersos em prazeres para gerar virtude.

Outras pessoas podem ter oportunidades ¢ habilidades mentais como as
nossas, mas carecem das demais condi¢oes — especialmente a compreensio
¢ a determinagao que lhes permitiriam reconhecer o valor do Dharma. Por
isso, elas permanecem presas & nio virtude. N6, por outro lado, compreen-
demos esses temas vitais: fomos inspirados pela bodhicitta, temos fé nos
ensinamentos do Buda e profundo respeito pelos seres sagrados neste pla-
neta. Por isso, para nés, criar mérito ¢ tao facil quanto respirar.

Ao usar a bodhicitta como motivagao para todas as a¢oes do nosso dia,
criamos mais mérito do que se dodssemos a infinitos budas universos cheios
de joias em nimero igual aos graos de areia do Ganges. Um segundo de
bodhicitta vale muito mais do que éons de outras mentes positivas — ¢
somos capazes de gerd-la segundo apds segundo. E cada segundo de bodhi-
citta purifica éons de carma negativo.

Nao é o tamanho daagao que importa, masa mente por tras dela. Podemos
oferecer um universo de joias inestimdveis a incontaveis seres sencientes por
¢ons e, ainda assim, isso nao seria nada comparado ao oferecimento, com
bodhicitta, de um tnico grao de arroz a um pequeno inseto. Independente
do valor do oferecimento ou da quantidade, do tempo durante o qual o ofe-
recemos — bilhoes e bilhdes de éons — ou do nimero de seres aos quais o
oferecemos — mesmo que a bilhoes e bilhoes de budas —, qualquer minima
acio feita com bodhicitta cria muito mais mérito.

Este perfeito renascimento humano nos oferece a chance extraordindria



REFLEXAOSOBREOGRANDEBENEFICIODOPERFEITORENASCIMENTOHUMANO 99

de realizar agoes altamente significativas com uma facilidade tremenda,
mesmo em um curto periodo e sem depender de muitos recursos materiais.
Uma tigela de dgua, alguns graos de arroz, uma flor — realizar esses ofereci-
mentos com bodhicitta cria céus de mérito.

Portanto, devemos comegar o nosso dia com bodhicitta — com uma forte
motivagio assim que despertamos — e continuar gerando-a ao longo do dia.
Cada gole de ché deve ser sorvido com bodhicitta, cada pedago de comida
ingerido com bodhicitta, cada palavra proferida com bodhicitta. Dessa
maneira, fazemos o melhor com o nosso incrivel potencial a cada dia, a cada
hora, a cada minuto, a cada segundo. Como Khunu Lama Rinpoche™ diz
em A joia da lamparina: um elogio a bodbicitta:

Quando caminhar, caminhe com bodhicitta.
Quando sentar-se, sente-se com bodhicitta.
Quando levantar-se, levante-se com bodhicitta.
Quando dormir, durma com bodhicitta.

Quando olhar, olhe com bodhicitta.
Quando comer, coma com bodhicitta.
Quando falar, fale com bodhicitta.
Quando pensar, pense com bodhicitta.”

Assim, devemos realizar tudo com bodhicitta. Temos essa escolha a cada
momento. Podemos fazer tudo o que for necessirio com uma mente
ordindria, mundana, repleta de preocupagdes terrenas e capaz apenas de nos
manter presos no samsara, ou podemos fazé-lo com bodhicitta. A escolha
a cada segundo entre o insignificante e o significativo, entre o sofrimento
e a felicidade, entre o samsara e a liberago e a iluminagio ¢ nossa. E isso
que confere significado a todos os instantes deste perfeito renascimento
humano.

** Khunu Lama Tenzin Gyaltsen (1894 — 1977) foi um renomado bodhisattva, erudito em
sinscrito ¢ um dos gurus de Lama Zopa Rinpoche.
” Vv. 338 & 339. Disponivel em inglés em Vast as the heavens, deep as the sea: verses in praise

of bodhicitta.



5. Como as causas sao tao dificeis de obter

e 2

ESTA VIDA £ PRECIOSA PORQUE AS CAUSAS SAO DIFICEIS DE
OBTER

POR QUE este perfeito renascimento humano ¢ tao precioso? Por que
tdo poucos seres podem aproveitar essa existéncia? Porque as causas
de um perfeito renascimento humano sio extremamente dificeis de serem
obtidas. Sem criar a causa, o resultado nao pode ocorrer. Esse ¢ o principio
mais basico do carma. Criamos as causas para este renascimento humano
perfeito e, agora, colhemos os frutos. Compreender o quao inacreditavel-
mente dificil ¢ obter essas causas nos permite apreciar o trabalho drduo que
fizemos no passado e gerar a determinagio de nio o desperdicar agora.

As causas de um perfeito renascimento humano sao: moralidade, genero-
sidade e preces imaculadas para obté-lo novamente no futuro com o obje-
tivo de beneficiar os outros. Em nossas vidas passadas, nio apenas fomos
morais, como mantivemos uma moralidade pura ao cumprir os diver-
sos niveis de votos. Também fomos incrivelmente generosos. Além disso,
reconhecemos que poderiamos avangar melhor no caminho com um per-
feito renascimento humano e, por isso, fizemos vdrias preces para obté-lo.
Tudo isso requer uma mente muito forte e determinada, mas, obviamente,
devemos ter criado todas as causas e condigoes corretas, ja que agora experi-
mentamos o resultado.

Nio ¢ ficil compreender carma; por isso, perceber a ligagdo entre a nossa
atual situacdo feliz e um ato anterior de generosidade ou moralidade pode
estar, por ora, além do nosso entendimento. Ainda assim, ¢ essencial estudar
os ensinamentos sobre carma e compreender o quao profundas e definitivas
s30 suas leis. Para nos encontrarmos nesta situagio, temos que ter criado



COMO AS CAUSAS SAO TAO DIFICEIS DE OBTER 101

suas causas no passado. Nao hd como driblar o carma. Quando plantamos
a semente de uma planta venenosa, uma planta venenosa crescerd, nao uma
medicinal, e vice-versa. O resultado deve corresponder 4 causa. Esperar a
colheita de plantas medicinais a partir do cultivo de sementes venenosas ¢
ridiculo. Esta vida presente ¢ resultado do mérito extraordinirio que acu-
mulamos em vidas passadas — resultados positivos a partir de causas positi-
vas. Portanto, se quisermos outro perfeito renascimento humano como este
no futuro, precisamos criar agora o mesmo tipo de causas. Nao podemos
simplesmente esperar que, porque o possuimos neste momento, continu-
aremos a té-lo sem gerar causas adicionais.

Precisamos verificar se estamos criando continuamente as causas para um
perfeito renascimento humano futuro. Talvez saibamos um pouco sobre
carma e meditemos todas as manhis. E ficil supor que, porque rezamos ¢
fazemos algumas boas a¢des, nao precisamos nos preocupar com mais nada;
na verdade, podemos até nos sentir orgulhosos por sermos uma boa pes-
soa. Mas precisamos olhar mais a fundo para entender se o que fazemos ao
longo do dia estd nos conduzindo a um renascimento melhor ou pior.

Até alcangarmos um estdgio bastante avangado, criar virtude ¢ como
empurrar uma rocha gigantesca encosta acima. Basta um escorregio para
ela rolar de volta a0 comego e perdermos todo aquele arduo trabalho. Nao
podemos esmorecer agora. Pense na desmoralizagao e frustragio que sen-
tirfamos se deixdssemos aquela rocha escapar, cientes de todo o esforco des-
perdicado e de que terfamos que recomegar do zero. Nao podemos permitir
que isso acontega com este perfeito renascimento humano.

Precisamos de todas as trés causas para obter um perfeito renascimento
humano: moralidade, generosidade e preces por esse renascimento. Sem
generosidade — apenas com uma moralidade bastante sélida — podemos
obter um renascimento humano, mas ele nao serd perfeito. Este requer
ambas as causas primordiais. O Buda disse:

O ser que ndo tem uma perna nao pode seguir a estrada.
Do mesmo modo, vocé nao pode alcangar a liberagao sem
a pratica da moralidade.

A pratica da moralidade sozinha nao basta. Ela pode garantir-nos um renas-
cimento humano, porém um marcado pela pobreza — ¢ isso nao nos dard
tempo para pensar em nada além da sobrevivéncia. Generosidade sem
moralidade, por sua vez, sequer nos assegura um renascimento superior. O



102 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

resultado da generosidade ¢ riqueza, mas outros seres nio humanos tam-
bém podem ser ricos. Se observavamos moralidade em uma vida passada,
mas houve um deslize — quebramos votos assumidos, por exemplo —, ¢, ao
mesmo tempo, éramos muito generosos, o desfecho provavel serd o renas-
cimento como uma naga. Muitas nagas — seres parecidos com serpentes
que habitam diversos locais, inclusive o fundo dos oceanos — sao extrema-
mente ricas, mas ainda se encontram nos reinos inferiores e tém que supor-
tar grandes sofrimentos. Portanto, ¢ essencial praticarmos tanto moralidade
como generosidade.

A dificuldade devido a falta de moralidade

Na cosmologia budista, afirma-se que a era na qual vivemos atualmente ¢
a era degenerada. Discutiremos as cinco degeneragdes quando tratarmos
da evolucio do sistema de mundo, mas, brevemente, as tltimas duas sao a
degeneracio das visoes ¢ a degeneragio dos seres sencientes. Isso significa
que chegamos a um ponto da evolugio da vida em que os pontos de vista
se degeneraram, e ¢ extremamente raro que as pessoas compreendam a
natureza de como as coisas e os eventos existem. Por essa razio, as negativi-
dades dos seres sencientes aumentam incessantemente e suas delusdes tor-
nam-se cada vez mais grosseiras. Essa ¢ a degeneracio dos seres sencientes.
Nossas delusoes sao tao pesadas e avassaladoras que é raro encontrar alguém
que nio esteja obcecado consigo préprio, que nio esteja preso pelos grilhoes
do egoismo. Se olharmos ao nosso redor, veremos que a maioria das pessoas
vive apenas para esta vida e para os prazeres que ela proporciona.

A medida que o mundo se torna mais superficial e materialista, ¢ cada vez
mais dificil nos mantermos alheios a influéncia da sociedade ¢, por isso, a
prética da moralidade também ¢ prejudicada. Cobiga, inveja e a priorizacio
de si em detrimento dos outros parecem ser aceitos pela sociedade e pelo
que estd ao nosso redor: os programas de televisao que assistimos, os livros
que lemos ¢ até mesmo a forma como o nosso governo conduz o pais.

E aqui que devemos ser completamente honestos conosco, observar
todas as nossas agdes ¢ verificar se elas sio morais ou nao. Realizamos muitas
delas todos os dias, a maioria bastante trivial, mas outras nem tanto; quan-
tas delas podemos afirmar, verdadeiramente, serem a¢des morais? Quantas
sdo significativas? As respostas a essas perguntas revelam se estamos ou nao
utilizando o nosso perfeito renascimento humano sabiamente e criando as
causas para outro.

O Buda nos deu orientagdes a serem seguidas, aconselhando-nos espe-



COMO AS CAUSAS SAO TAO DIFICEIS DE OBTER 103

cificamente a evitar as dez ndo virtudes — dez a¢oes que prejudicam os ou-
tros ¢ criam a causa para sofrimento futuro:

> matar

> roubar

» m4 conduta sexual
> mentir

> palavras rispidas
> palavras divisivas
» fofoca futil

> cobica

> malicia

> heresia

Verifique: alguma das suas a¢des foi mais moral do que as dos péssaros em
uma édrvore? Vocé fez algo mais louvavel do que o seu gato ou qualquer
outro animal préximo, que come, bebe, dorme, caminha etc.? Vocé ¢ um
ser humano que trabalha duro, mas verifique suas acoes didrias. Todos os
dias vocé come, bebe, dorme, trabalha, caminha etc. Alguma dessas agoes ¢
realizada sem apego aos prazeres dos sentidos e, portanto, de uma maneira
diferente das agoes dos seres sencientes voadores e rastejantes ao seu redor?
Ao investigar de fato, vocé provavelmente descobrird que tem muito traba-
lho a fazer na sua mente antes de responder sim com sinceridade. Porém,
esse ¢ o tipo de investigagio honesta necessaria para verificar se o seu per-
feito renascimento humano estd sendo desperdicado ou nao.

Mentir, roubar, praticar ma conduta sexual, difamar, fofocar, usar pala-
vras rispidas — seja de forma pesada ou leve —, alguma dessas acoes faz parte
do seu dia a dia? E quanto as nao virtudes da mente, como cobica, malicia e
heresia? Vocé age como se nio houvesse vidas passadas e futuras ou como se
o reftigio no Buda, no Dharma e na Sangha nao fosse necessério?

Manter-se atento as suas agdes e observar a sua disciplina moral por ape-
nas um dia ¢ causa de grande alegria. Contudo, acho que vocé percebera
que, de maneira geral, ¢ muito mais fécil mentir, fofocar, difamar ou nutrir
més intengdes do que praticar os seus Opostos.

Ao seguir a nio virtude, garantimos o sofrimento mais terrivel no futuro.
Mesmo que saibamos disso logicamente, seguir a virtude continua sendo
extremamente dificil. Se pudéssemos de fato ver os resultados da nossa falta



104 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

de moralidade, ndo haveria um momento sequer de preguica. Nada mais
importaria: pensariamos apenas em criar agdes virtuosas puras.

A esséncia da moralidade ¢ a preservagio dos preceitos. Por isso, no
budismo, podemos tomar diversos niveis de votos — os pratimoksha, os
do bodhisattva e os tintricos. Porém, embora os assumamos diante de um
mestre espiritual e, naquele momento, estejamos piamente determinados
a jamais quebrd-los, ainda assim ¢ muito dificil manté-los. H4 intimeros
obstaculos e surgem todos os tipos de impedimentos. Somos controlados
por delusoes tio densas que a nossa mente reage ¢ nos vemos incapazes de
preservar os votos. Isso mostra como ¢ dificil praticar a moralidade nestes
tempos degenerados e, consequentemente, o quio raro ¢ obter um perfeito
renascimento humano.

Cada conjunto de votos fundamenta-se em uma forma progressivamente
mais sutil de moralidade, desde os cinco votos leigos pratimoksha até os
votos do bodhisattva e os tAntricos. Se um renascimento humano depende
da preservagao de uma moralidade pura, entao precisamos manter nio ape-
nas os votos pratimoksha, mas também os votos do bodhisattva e os tan-
tricos. Afirmar que observamos puramente os votos quando quebramos os
compromissos superiores ¢ obviamente errado. Portanto, ao reconhecer o
quéo dificil ¢ preservar os votos tintricos, compreendemos a dificuldade de
obter um perfeito renascimento humano.

Quanto mais votos assumirmos, melhor; quanto mais tempo os preser-
varmos, melhor; quanto mais puros os mantivermos, melhor; e quanto
antes reconhecermos e purificarmos as transgressoes, melhor.

Entre todos os habitantes do seu pais, quantos observam, puramente,
todos os votos do bodhisattva e os tintricos? Quantos preservam, pura-
mente, os votos de monge ou monja plenamente ordenado, ou mesmo os
de um novi¢o? Quantos mantém puros os cinco votos leigos? O nimero
daqueles que mantém cinco votos ¢ menor do que o daqueles que preser-
vam quatro; os que observam quatro sio menos do que os que mantém trés;
¢ hd menos pessoas conservando trés do que dois, ¢ menos ainda respei-
tando dois do que apenas um. O nimero de pessoas que observam os trinta
e seis votos de um novigo ¢ muito menor do que o das que preservam um
voto, ¢ a quantidade das que mantém os votos da ordenagao plena ¢ ainda
menor. Entao, ¢ claro, hd menos pessoas conservando os votos do bodhi-
sattva do que as que mantém os votos pratimoksha, ¢ o niimero das que res-
peitam os votos tAntricos ¢ o menor de todos.

Portanto, se voltarmos nossa atencio para todas as pessoas do mundo



COMO AS CAUSAS SAO TAO DIFICEIS DE OBTER  IO§

hoje e perguntarmos quantas preservam adequadamente apenas um voto, o
de nao matar, compreenderemos que pouquissimas vislumbram um renas-
cimento superior. E, entre as que observam os votos, com quanta diligéncia
elas reconhecem e purificam as quebras? Com que seriedade assumem seus
votos? Serd que sequer se lembram de todos eles?

Vocé vera que, em representagdes do Lama Atisha, ele sempre tem con-
sigo uma pequena estupa. Ele afirmava manter perfeitamente os votos
pratimoksha e raramente transgredir os do bodhisattva, mas quebrava os
tAntricos como chuva caindo do céu (¢ o que ele dizia, embora eu ache que
ndo). Assim que percebia ter quebrado um voto, ele descia do seu cavalo
ou interrompia o que quer que estivesse fazendo, prosternava-se diante da
sua estupa e aplicava imediatamente os quatro poderes oponentes. Era com
essa seriedade que ele assumia seus votos — ¢ ¢ assim que também devemos
assumir os nossos. E esse tipo de moralidade que precisamos praticar para
assegurar outro perfeito renascimento humano.

Até mesmo em um pais como o Tibete antes de 1959, onde tantos mon-
ges ¢ monjas observavam todos os niveis de ordenagio, ainda havia uma
grandc maioria que nao vivia segundo os votos. Logo, ao considerarmos
toda a populagio mundial ¢ compararmos aqueles que vivem sob algum
tipo de voto com os que nio mantém nenhum, o nimero destes ¢ enorme,
enquanto o daqueles ¢ extremamente pequeno.

Por que tdo poucas pessoas neste mundo sio ordenadas? Por que tio
poucas observam o carma e vivem em moralidade pura? Porque ¢ muito
dificil. Mesmo quando existe o desejo de viver moralmente, hd diversos
impedimentos €xternos e internos para concretiza-lo.

A dificuldade devido a falta de generosidade

Também hd muitos obstédculos para a criagio da outra causa principal de
um perfeito renascimento humano: a generosidade. Mesmo quando que-
remos doar, surgem motivos que nos impcdcm ou terceiros que interferem
em nossas agoes.

Generosidade ¢ o desejo de doar, ndo a a¢io em si. Logo, nao precisa-
mos ser ricos para obter outro perfeito renascimento humano; basta ter um
coragio generoso. Além disso, doagio material nio significa que os seres
sencientes devam, necessariamente, receber nossa ajuda material. Se fosse
assim, s6 completarfamos a nossa prética de generosidade quando nao hou-
vesse mais seres destituidos. E, como a perfei¢ao da generosidade ¢ uma
pratica necesséria para alcangar a budeidade, isso significaria que os budas



106 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

ndo existem. Nio, o que precisamos ¢ de uma mente generosa. Desenvolver
plenamente a generosidade significa eliminar por completo o nosso aferra-
mento a coisas como posses, corpo, mérito € assim por diante. Podemos ser
plenamente generosos mesmo quando nao temos nada material para ofere-
cer. Generosidade é um estado da mente.

H4 uma histéria famosa do garotinho que brincava com seus amigos
quando viu o Buda Shakyamuni caminhando ao longo da estrada. Ele que-
ria oferecer algo a0 Buda, mas tudo o que tinha era areia. Entio, elevando-se
sobre os ombros dos amigos como em uma apresentagao circense — o Buda
era muito alto —, o garoto colocou areia dentro da tigela de esmolas, imagi-
nando ser ouro. Como resultado desse ato de generosidade, ele renasceu
como Ashoka, o grande rei que gira a roda, e poéde construir milhoes de
estupas em toda a [ndia. Embora nio tenha oferecido ouro verdadeiro, mas
areia, ele recebeu o resultado cdrmico correspondente a oferta de ouro.

H4 trés tipos de generosidade: doagio material, doagao de destemor e
doagao do Dharma. A doacio de destemor, ou de intrepidez, inclui o sal-
vamento de vidas e a ajuda a seres em situagdes dificeis. Por exemplo, reti-
rar de uma teia uma mosca prestes a ser comida por uma aranha salva a sua
vida, e isso é considerado doagio de destemor (neste ato, salvamos a mosca
de morrer ¢ a aranha de matar. E claro que isso nao alivia a fome da aranha
ou sua necessidade de matar novamente, mas o fato de um ato positivo nao
resolver todos os problemas nio significa que nao valha a pena fazé-lo). A
doagio do Dharma ¢ a melhor forma de generosidade, pois quem recebe
nio obtém conforto apenas neste momento, mas adquire o conhecimento
necessario para avangar até a iluminacao.

Geralmente, aferramo-nos as nossas posses ¢ pensamos nelas como
“minhas” e, mesmo quando as damos, raramente ¢ com pureza. Ao fazer
oferecimentos — que constitui parte da pratica de generosidade —, podemos
facilmente poluir a doagio com pensamentos nio virtuosos. O que polui o
ato de generosidade ¢ o pensamento malévolo dos oito dharmas mundanos,
o desejo por conforto, reputagio etc. Se nio for a insia por prestigio ou elo-
gios, pode ser a expectativa de receber algo em troca.

Enquanto houver apego em nossas mentes, serd muito dificil praticar
o Dharma e encontraremos diversos obsticulos ao desenvolvimento das
causas de um perfeito renascimento humano futuro. O grau de generosi-
dade sobre o qual falamos aqui — nao a perfei¢ao da generosidade de um
bodhisattva, mas a0 menos um estado de mente bastante puro — ¢ extrema-
mente dificil de alcangar. E muito, mas muito raro que alguém consiga viver



COMO AS CAUSAS SAO TAO DIFICEIS DE OBTER 107

rodeado o tempo todo por coisas materiais, como nds, sem nutrir nenhum
tipo de apego a elas, ¢ ainda ser capaz de oferecé-las livremente para atender
as necessidades dos outros sem qualquer resquicio de aferramento. Mas ¢
exatamente essa a mente que precisamos desenvolver.

A dificuldade devido a raiva e outras delusoes

Além da falta de moralidade e generosidade, milhares de outras delusoes
perturbam a nossa mente e bloqueiam as nossas chances de obter outro per-
feito renascimento humano. A pior delas ¢ a raiva. Como Shantideva afirma
em Guia do estilo de vida do bodbisattva:

O actmulo de a¢des virtuosas,

Como caridade ou oferecimentos,

Ao longo de mil éons

E destruido por um segundo de raiva.*

Esses ensinamentos sio muito interessantes. Shantideva ressalta, com grande
veeméncia, como ¢ dificil criar as causas de um renascimento humano per-
feito e como ¢ ficil gerar as causas de um renascimento de sofrimento nos
reinos inferiores.

Nao ¢ exagero dizer que um momento de raiva destréi éons de virtude.
Um lampejo de ira pode acabar com todo o mérito que acumulamos ao
longo de éons, fazendo com que renascamos nos terriveis reinos inferiores.
Qualquer ac¢do que tenhamos feito, inclusive oferecimentos aos budas,
serd destruida caso a raiva surja em nossa mente — e ela nao precisa ser pro-
longada nem mesmo intensa. Um pouco de raiva por um breve periodo ¢
suficiente para destruir as impressoes positivas em nosso continuo mental.
E se nos irritarmos com um ser realizado, destruimos muito mais carma
positivo, carma esse que foi acumulado arduamente ao longo de éons.

Irritar-se com um bodhisattva tem consequéncias terriveis, mas sen-
tir raiva de um buda ou do préprio guru ¢ ainda mais nefasto. Afirma-se
que cada segundo de raiva dirigida a um ser sagrado resulta em um éon no
inferno. Apenas um segundo. E por isso que, de todas as mentes deludidas,
araiva ¢ a que mais precisamos evitar.

Se tivéssemos clarividéncia e pudéssemos ver a mente dos outros seres,
serfamos capazes de discernir quem ¢ sagrado e quem nao ¢. Entao, talvez,

“ Cap. 6,v. 1.



108 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

poderiamos nos sentir mais seguros em ter raiva desta pessoa ¢ nio daquela.
Mas nés simplesmente nao sabemos. Qualquer um pode ser sagrado, até
mesmo um animal. Os budas manifestam-se de incontéveis maneiras para
melhor guiar os seres sencientes — as vezes como um sébio, um pedinte
ou um louco - e simplesmente nio temos como saber. Portanto, ¢ muito
perigoso presumir que podcmos irritar-nos com alguém porque essa pessoa
parece inferior a nos.

Aqui, Shantideva fala de um tnico momento de raiva, mas ela geral-
mente se estende por periodos muito mais longos. Suponha que nao conse-
guimos dormir por causa de um mosquito. No comego, tentamos ignoré—lo,
mas ele nos pica; ainda sonolentos, tentamos espanta-lo para longe. Con-
tudo, ele insiste e ficamos ali acordados, cada vez mais irritados. Ele morde,
damos um tapa, porém ele voa. Parece que se passam horas. Até que — pa!
— acertamos. Sentimos uma felicidade imensa. Aquele insetinho estava tor-
nando a nossa vida miserdvel e agora o matamos. Temos paz. Porém, o que
realmente fizemos foi matar com todas as quatro condi¢des necessdrias para
gerar um carma negativo completo de matar — a motivagio, raiva; o objeto,
0 Mosquito; a agio, estaped-lo; e a consumagao, o mosquito morrer antes
de nds. A¢oes como essa tornam-se carmas de langcamento, que amadure-
cem no momento da morte e nos projetam na préxima vida — neste caso,
no inferno. Nio apenas criamos, com entusiasmo, Um carma extremamente
negativo; ao alegrar-nos com a a¢io nio virtuosa ao invés de nos arrepen-
dermos dela, acabamos fortalecendo-a, aumentando as chances de que ama-
dureca mais depressa.

Podemos analisar, do mesmo modo, as outras emogdes negativas que
assolam a nossa mente neste momento — inveja, ressentimento, preconceito
etc. — e compreender como elas podem nos privar de um perfeito renasci-
mento humano. Shantideva disse:

Um ¢on no inferno mais profundo pode resultar de um tinico
momento de maldade.

Logo, devido a todo carma negativo acumulado

Desde tempos sem principio, que necessidade hd de mencionar

A impossibilidade de alcangar o estado de um ser transmigrante
feliz.”

“ Cap. 4, V. 21.



COMO AS CAUSAS SAO TAO DIFICEIS DE OBTER 109

Quando analisamos nossa mente com sinceridade, provavelmente per-
cebemos como as nossas virtudes sao frageis — nos as cultivamos sem uma
motivagio firme e falhamos em dedicé-las adequadamente - ¢ as nao vir-
tudes vigorosas. Estas sio realizadas com motivagao sélida e comemoradas
quando concluidas. Como as nossas nao virtudes sio muito mais poderosas
do que as nossas virtudes, ¢ de se admirar que seja tao dificil obter um renas-
cimento superior, quanto mais um perfeito renascimento humano?

A dificuldade devido a visio ervénea

Como vimos ao estudar a liberdade de nio ser herege, manter visoes
erroneas ¢ uma barreira para obter um perfeito renascimento humano.
Podemos retomar esse tema e perceber como ¢ raro que as pessoas neste
mundo estejam livres dessa afligio. Negar o que existe significa ser incapaz
de ver a realidade e, desse modo, todas as suas agoes sio equivocadas e con-
duzem ao sofrimento. Ao negar reencarnago, carma, a existéncia de budas
e bodhisattvas e outros conceitos fundamentais do budismo, essas pessoas
buscam felicidade em coisas que apenas lhes causarao mal. E como tomar
veneno julgando ser néctar. Acreditar que o eu ¢ independente ¢ inerente
cria uma ideia de separacio entre “eu” ¢ 0 “outro’, o que, por sua vez, leva
a0 apego, 4 aversdo ¢ a todas as outras delusoes. Confusio e escuridio enco-
brem a mente ¢ o resultado ¢ apenas sofrimento. Mesmo que essas pessoas
tentem fazer coisas boas, como ajudar o préximo, suas mentes estao confu-
sas devido as visoes errdneas e os resultados nunca sio satisfatérios.

Ter visoes erroneas nao impede as pessoas de buscarem a felicidade. Para
a maioria de nds, a principal visiao equivocada ¢ equiparar os prazeres dos
sentidos com felicidade. Contudo, se observarmos ao nosso redor, veremos
inimeras filosofias equivocadas. Do niilismo ao materialismo — ¢ tudo o
que hd entre ambos —, os professores dizem aos alunos que a sua doutrina
¢ o verdadeiro caminho para a felicidade. As pessoas estio tao desespera-
das por felicidade que acabam seguindo esses mentores equivocados e
tomam dire¢oes completamente erradas. Ha quem viaje 3 Asia em busca
de guias e encontre professores aparentemente convincentes, mas que s6
podem ensinar-lhes sofrimento. Eles retornam ao Ocidente insatisfeitos e
ainda mais confusos, tendo arruinado completamente suas finangas e talvez
até A beira de um colapso nervoso. E extremamente raro encontrar alguém
capaz de nos indicar o caminho correto. No entanto, como podemos espe-
rar obter um renascimento humano perfeito sem visao correta?



110 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

ALGUMAS ANALOGIAS DA DIFICULDADE DE OBTE-LO

Os textos budistas apresentam muitas analogias para explicar a dificuldade
de obter um perfeito renascimento humano e, consequentemente, o quao
raro ele é. A mais conhecida ¢ a da tartaruga cega vindo a superficie através
de um anel de ouro. No Guia do estilo de vida do bodhisattva, Shantideva
diz:

O Buda disse que ¢ mais dificil

Obter o estado humano

Do que uma tartaruga cega colocar o seu pescogo
Através de um anel flutuando na vastidio do oceano.®

H4 uma tartaruga cega que vive no oceano, emergindo  superficie apenas
uma vez a cada cem anos. Na superficie flutua um anel de ouro, constante-
mente movido pelos ventos e correntes. A tartaruga cega vem a tona em um
lugar diferente a cada cem anos e o anel nunca se encontra no mesmo ponto;
entdo, imagine como € remota a chance dessa tartaruga emergir exatamente
no lugar certo e colocar o pescogo através do anel. E quase impossivel, nao
¢2 Do mesmo modo, obter um perfeito renascimento humano ¢ igualmente
improvével.

O oceano ¢ vasto e hd incontéveis lugares onde a tartaruga poderia emer-
gir. Por ser cega, ¢ impossivel que ela veja o que hd na superficie, mesmo que
buscasse o anel. Este, por sua vez, poderia estar em qualquer lugar daquele
vasto oceano. Ainda que a tartaruga viesse a tona todos os dias, que dird
uma Unica vez a cada século, as chances de emergir préxima ao anel sao
extremamente remotas, ¢ a probabilidade de colocar a cabeca através dele
ainda mais.

Cada elemento dessa histdria possui um significado. E claro que um anel
de ouro ¢ pesado e nao flutuaria — talvez o Buda devesse ter mencionado

“ Cap. 4, v. 20. A nota de rodapé para o verso 20 na tradugio de Stephen Bachelor tem a
citagio do sutra: “O monges, suponhai que esta grande Terra se tornasse um oceano, na
superficie do qual um tnico jugo fosse atirado pelos ventos e se movesse de 14 para cd. Se,
nas profundezas do oceano, houvesse uma tartaruga cega, pensarieis que seria fécil para ela
colocar a cabega através daquele jugo quando viesse & tona uma tinica vez a cada cem anos?”
“Nao, Senhor, nio seria’, responderam os monges. O Buda entio disse: “De maneira similar,
6 monges, ¢ extremamente dificil obter o estado humano.”



COMO AS CAUSAS SAO TAO DIFICEIS DE OBTER  III

que era um anel de plastico. No entanto, o anel simboliza os ensinamentos
do Buda e 0 ouro representa a preciosidade e pureza deles.

O fato de o anel se mover pela superficie do oceano significa que os
ensinamentos nio sao encontrados sempre no mesmo lugar. Onde eles apa-
recem depende do carma dos seres sencientes. Em tempos antigos, o Tibete
era um paifs muito perverso — uma selva, uma floresta, um lugar muito
hostil. Quando o budismo se espalhou da India para o sudeste asidtico ¢ a
China e, depois, para o Japao, parecia que nunca chegaria ao Tibete, mas,
de alguma forma, chegou. Atualmente, embora sua situagio seja frigil em
alguns paises, ele continua forte para o povo tibetano, ainda que tenha sido
suprimido no préprio Tibete.

A tartaruga representa os seres sencientes, enquanto sua vida nas profun-
dezas do oceano simboliza o renascimento continuo nos reinos inferiores —
como um ser dos infernos, fantasma faminto ou animal. Ser cega representa
a ignorancia do Buddhadharma, a cegueira com relagio ao que ¢ virtude e
nio virtude. Assim como os €egos Nao enxergam objctos visualis, seres sen-
cientes ignorantes ndo compreendem o significado dos ensinamentos do
Buda.

Do mesmo modo que a tartaruga nada a esmo e desamparada na vas-
tidio do oceano, o ser samsarico circula constantemente pelos reinos de
sofrimento. Apés éons como um ser dos infernos, ele pode renascer como
um animal; passado um periodo inconcebivelmente longo, o carma pode
amadurecer para que ele renas¢a como um fantasma faminto. Dessa forma,
ele assume um renascimento desafortunado apés o outro, incapaz de criar
virtude. Assim, com cada acio ele se aprisiona mais e mais em um sofri-
mento indizivel.

O ser samsarico obtém um renascimento superior apenas uma vez em um
periodo inacreditavelmente longo. Isso ¢ simbolizado pela tartaruga vindo
4 tona uma vez a cada cem anos. Contudo, ela pode emergir em um ponto
onde o anel estava, mas ja nao estd mais — tal como ndés podemos receber
um renascimento humano depois que um buda descendeu, mas nao estd
mais presente. Ou, as vezes, ela vem 4 tona préxima ao anel, mas nao passa
0 pescogo por ele, assim como nds podemos nascer em um tempo no qual
os ensinamentos do Buda existem, porém em um pais irreligioso. Entao,
mesmo que estejamos préximos dos ensinamentos, nao podemos nos bene-
ficiar deles. Obter um renascimento humano nao basta, temos que receber



112 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

um perfeito renascimento humano, representado pela tartaruga emergindo
e de fato passando o pescogo através do anel.

Assim como somos atirados pelo carma, a tartaruga vem a tona comple-
tamente ao acaso. Como ¢ raro que logremos obter nio apenas um renas-
cimento humano, mas um com todas as oito liberdades ¢ dez riquezas!
Quando observamos as pessoas ao nosso redor nos diferentes paises, per-
cebemos o quao raro ¢ este perfeito renascimento humano.

E tio raro quanto grama crescendo em telhados, em contraste com a
grama que cresce espontaneamente nos campos. Tao dificil de obter quanto
equilibrar um grao de arroz sobre a ponta de uma agulha, ou langa-lo contra
uma vidraca e fazé-lo grudar. Receber um perfeito renascimento humano ¢
improvével assim.

Ha a histéria de um homem cego que tropegou em um kyang — uma
espécie de burro selvagem tibetano — que dormia. Assustado, o kyang deu
um pulo e saiu correndo; mas o homem cego, tendo agarrado uma das ore-
lhas do animal, ergueu-se sobre o seu lombo e partiu em galope. Ele estava
tao feliz que gritou: “Que incrivel para mim, um homem cego, cavalgar no
lombo de um kyang! Isso s6 pode acontecer uma vez!” Um geshe Kadampa
que presenciou a cena riu e passou a usd-la como um exemplo de como nés
recebemos este corpo precioso apenas uma vez e, ao obté-lo, precisamos
aproveitd-lo a0 maximo praticando o Dharma.

Na maioria das regioes do Tibete, peixe ¢ um alimento muito raro.
Conta-se a histéria de um homem de Tsang que conseguiu um peixe inteiro.
A iguaria era tamanha que ele o devorou de uma s6 vez, tio rapidamente
que comecou a vomitar. Percebendo que estava prestes a perder seu peixe
precioso, ele tirou o cinto ¢ amarrou-o firmemente em volta do pescogo
para impedir o vomito. Quando as pessoas lhe perguntaram o que estava
fazendo, ele respondeu que seria uma grande lastima perder um alimento
tao valioso.

H4 uma comida muito especial feita de manteiga e tsampa, chamada
mar-zen, consumida pelos tibetanos no Ano Novo. E um tipo de bolo pre-
parado com muita manteiga e, por ser caro, familias pobres o consideram
muito precioso. Certa vez, um pai em Penpo deu um pouco ao filho, que
0 apreciou tanto que roubou um pouco mais do prato do pai. Para que ele
nao percebesse, 0 menino escondeu o petisco nas costas, mas o cachorro da
familia veio sorrateiramente e roubou-o das suas maos. O garoto ficou tao
triste que comegou a chorar, para surpresa do pai, que pensou que, tendo
comido o mar-zen que lhe fora dado, o filho deveria estar muito feliz.



COMO AS CAUSAS SAO TAO DIFICEIS DE OBTER 113

Temos, neste momento, algo preciosissimo nas nossas maos — 0 nosso
perfeito renascimento humano —, mas, se nao o utilizarmos a0 maximo, o
cao da morte pode roubd-lo antes que o fagamos, algo bilhées de vezes mais
terrivel do que perder o objeto material mais valioso.

O propésito de todas essas histérias e analogias ¢ mostrar o quao incrivel-
mente raro ¢ este perfeito renascimento humano, inspirando-nos a nio des-
perdicar um s instante. Somente com um perfeito renascimento humano
somos capazes de alcangar os trés grandes propdsitos: um renascimento
futuro melhor, a liberagao ou a iluminagao. O que quer que desejemos pode
ser nosso, desde que desenvolvamos a determinagao de aproveitar a0 méxi-
mo esta oportunidade fantistica.






6. E naturalmente dificil obté-lo

e 2

A RARIDADE DESTA VIDA

ESTE PERFEITO renascimento humano ¢ extremamente raro. Quando
consideramos todas as causas e condi¢des que precisam se reunir para
criar esta oportunidade extraordindria, concluimos rapidamente que as
chances de isso acontecer sido excepcionais e, ainda, que esta situagio ¢
extremamente fragil, podendo acabar a qualquer instante. Se nao fizermos
tudo ao nosso alcance para alcancar a iluminagao nesta vida, entio quando
faremos? Quando voltaremos a ter uma oportunidade como esta de prati-
car? Em Hinos de experiéncia do caminho graduado, no qual Lama Tsong-
khapa descreve seu préprio progresso espiritual, ele afirma:

Este corpo qualificado por liberdades e riquezas

E mais precioso do que uma joia que concede desejos.

Encontrar um corpo perfeito como este acontecerd
apenas desta vez.

E dificilimo obté-lo e ele facilmente decai, como um

relimpago no céu.

Ao refletir sobre a natureza da vida,

Compreenda que todas as atividades mundanas sao como
uma casca,

E extraia a sua esséncia dia e noite.

Eu, o iogue, pratiquei dessa maneira.

Imploro a ti, que buscas a liberagao: pratique assim também.”

®Vv. 13 ¢ 14. Esta ¢ a tradugdo de Rinpoche. O texto ¢ mais conhecido como Linhas de
experiéncia ou Cangaes de experiéncia. Geshe Thubten Jinpa o chama de Cangaes de experién-
cia espiritual: pontos condensados dos estdgios do caminho (tib.: lam vim nyams mgur).



116 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

Lama Tsongkhapa evidencia a singularidade deste perfeito renascimento

humano, explicando que ele ¢ mais precioso do que uma joia que concede

desejos, tao breve quanto um relimpago e profundamente significativo —
L « ” , .

ao contrédrio da “casca” imprestével das atividades mundanas. Em poucas

palavras, cle sintetiza todos os ensinamentos sobre o perfeito renascimento

humano, com énfase especial em quatro pontos fundamentais:

> como este corpo humano ¢ precioso

» como ele é raro e efémero

> como os assuntos mundanos sao desprovidos de sentido

> como, devido a tudo isso, precisamos extrair imediatamente a
esséncia desta vida

O fato de termos obtido este corpo perfeito ¢ como um milagre, mas as
palavras de Lama Tsongkhapa nao devem ser tomadas literalmente. Ele nao
quer dizer que nés nunca tivemos um perfcito renascimento humano em
nossas infinitas vidas passadas. O que ele afirma ¢ que este renascimento ¢
tdo raro — e que se passou um periodo tao inconcebivelmente longo desde o
ultimo — que ¢ como se esta fosse a tnica vez. Ao contemplarmos as causas
que precisamos ter criado para obter esta vida, compreendemos o quao mila-
grosa ela é. Cada palavra de Lama Tsongkhapa tem um significado muito
poderoso.

A evolugio do mundo humano

Como vimos, um perfeito renascimento humano nio requer apenas um
corpo humano, mas também a existéncia do Buddhadharma completo — ¢
isso ¢ extraordinariamente raro. Para compreendermos melhor a posicao
Unica em que nos encontramos, vale examinar um pouco mais a fundo o que
foi mencionado sobre as liberdades e riquezas — como os humanos dota-
dos das oito liberdades e riquezas sio extremamente mais incomuns do que
os demais seres.

De acordo com a cosmologia budista, o periodo de existéncia de um
sistema de mundo divide-se em quatro grandes éons, cada um com vinte
¢ons intermedidrios. O primeiro ¢ o grande éon da evolugio, no qual
todo o universo — os trés reinos inferiores ¢ os trés superiores, incluindo o
nosso continente do sul e o reino dos deuses mundanos — passa a existir. O
segundo ¢ o grande ¢on da existéncia, no qual as coisas ji evoluiram e per-
manecem por algum tempo. Em seguida vem o grande éon da decadéncia,
periodo no qual o universo ¢ destruido. Por fim, hd o grande éon do vazio,



E NATURALMENTE DIF{CIL OBTE-LO 117

em que as coisas existem apenas como potencial, sem seres sencientes ou
ambiente fisico.

Durante os éons de evolugao, decadéncia e vazio, nio ha Buddhadharma.
Ele s6 estd disponivel durante o éon da existéncia e, mesmo assim, nio dura
o tempo todo.

A cosmologia budista também descreve quatro continentes: norte,
sul, leste e oeste. O nosso sistema de mundo ¢ o continente do sul (sct.:
Jambudvipa).* Os humanos em outros continentes possuem caracteristicas
distintas, criadas pelo carma passado. Por exemplo, seres no continente oci-
dental tém uma expectativa de vida fixa de mil anos e desfrutam de grandes
prazeres, sendo praticamente impossivel renunciarem ao samsara — esses
prazeres e riquezas extraordindrios tornam-se um obsticulo ao desenvolvi-
mento da rentncia. Eles nio conseguem identificar os diversos problemas
do samsara, o que dificulta a realizagio da natureza de sofrimento da exis-
téncia ciclica.

Da mesma forma, o que vivenciamos no continente sul ¢ fruto do nosso
carma. Noés criamos este sistema de mundo e todas as mirfades de fendme-
nos e experiéncias que o compdem. Esta Terra vem do carma — das men-
tes — de todos os seres que a habitam, incluindo a totalidade dos animais,
humanos e seres sagrados. E somente neste continente austral que a duragio
da vida ¢ tao varidvel e a combinag¢iao de felicidade ¢ sofrimento tio mar-
cante. Isso significa que podemos perceber facilmente a impermanéncia da
vida ¢ a natureza do sofrimento sem nos abalarmos, proporcionando-nos,
assim, a chance de renunciar ao samsara.

Os primeiros humanos evoluiram dos deuses do reino da forma — com
caracteristicas divinas, portanto, sem um corpo fisico como o nosso. Porém,
assim como a transi¢io de deuses para humanos foi fruto de uma degene-
ragao de seus continuos mentais, esses primeiros humanos estiveram sujei-
tos a uma série de cinco degeneragdes que os tornaram progressivamente
mais grosseiros, culminando no que somos hoje:

> adegeneragio dos pensamentos perturbadores
> adegeneragio da expectativa de vida

> adegeneracio do tempo

> adegeneragio das visoes

> adegeneragio dos seres sencientes

¢ Literalmente ilha ou continente (dvipa) da drvore de jambo (jambu).



118 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

A medida que a mente dos primeiros seres humanos se tornava mais gros-
seira, suas vidas passaram a ser cada vez mais dominadas por delusoes — a
degeneracio dos pensamentos perturbadores —, o que reduziu sua longevi-
dade — a degeneragio da expectativa de vida. A medida que o carma criado
por esses pensamentos perturbadores amadurecia, o mundo que experimen-
tavam tornava-se cada vez mais hostil e penoso — a degeneragio do tempo.
Isso foi agravado pelo fato de que suas mentes se fecharam, pouco a pouco,
em visdes errdneas — a degeneragio das visdes —, o que, por sua vez, levou
a uma deterioragio tao grande de seus comportamentos que comegaram a
ferir uns aos outros — a degeneragio dos seres sencientes. Essas cinco dege-
neragdes ainda estao acontecendo.

A expectativa de vida dos primeiros humanos era de 80.000 anos, mas foi
gradualmente reduzida até chegar a cerca de dez anos. A partir dai, voltou a
subir para 80.000 anos ¢ novamente a cair para dez. Como uma sequéncia
de ondas, um grande éon ¢ composto por vinte desses ciclos, cada um deles
considerado um pequeno éon.

O ponto ¢ o seguinte: enquanto a expectativa de vida estd aumentando
de dez para 80.000 anos, nenhum buda descende para ensinar. Esses perio-
dos sao chamados de éons obscuros. Os ensinamentos s6 existem quando
a longevidade estd diminuindo de 8o.000 para dez anos. Durante o ¢on
atual, mil budas descenderio para ensinar. Quando a expectativa de vida
era de 40.000 anos, o primeiro buda, Krakucchanda, apareceu; depois veio
Kanakamuni e entdo Kashyapa. Shakyamuni foi o quarto buda e Maitreya
serd o proximo. Afirma-se que ele aparecerd quando a longevidade for de
dez anos, ¢ o seu surgimento inspiraré os seres humanos a praticarem vir-
tude, de modo que a expectativa de vida voltara a subir.

O Buddhadharma aparece apenas quando a expectativa de vida humana
cai para cerca de cem anos. Nosso tempo de vida médio agora ¢ de aproxi-
madamente oitenta anos, entdo estamos muito préximos do fim do periodo
em que o Dharma ¢ revelado.

Tendo evoluido dos deuses, os primeiros humanos, embora com corpos
diferentes, desfrutavam de muitos prazeres divinos. Eles viveram por perio-
dos incrivelmente longos — nio apenas milhares, mas dezenas de milhares
de anos. Seus corpos eram etéreos, feitos de luz, ao invés da matéria fisica
grosseira que compde 0s nossos, ¢ podiam voar. Nao havia, para eles, dia e
noite. Eles nasciam espontaneamente, ao invés da uniio do esperma e do
évulo dos pais, como nds.

No inicio, sua alimentagdo era natural e extremamente pura, sem qual-



E NATURALMENTE DIF{CIL OBTE-LO 119

quer matéria grosseira. Contudo, 2 medida que degeneravam, diversos tipos
de plantio comegaram a surgir. Embora mais sélidos, ainda eram material-
mente bastante sutis e amadureciam sem esforgo. Mais tarde, quando pre-
cisaram ser cultivados, podiam ser semeados pela manha e consumidos a
noite. Entdo, mesmo que os primeiros humanos tivessem se tornado mais
grosseiros, ainda nio enfrentavam grandes dificuldades nem problemas
para encontrar sustento. Era quase como se, ao primeiro pensamento de
fome, o alimento surgisse imediatamente para sacid-la, sem esfor¢o algum.

A causa principal dessa degeneragio foi o apego crescente na mente dos
humanos. A medida que degeneravam, seus corpos, ainda que mais sutis do
que 0s nossos, transformavam-se em corpos fisicos grosseiros — substitu-
indo os corpos de luz que possufam no inicio —, e drgaos sexuais comegaram
a se desenvolver.

Surgiu entdo a diferenciagéo entre os sexos masculino e feminino, e a
atragao sexual manifestou-se. Nao ¢ que essa atragio tenha aparecido do
nada. Ela sempre esteve latente nas mentes dos deuses do reino da forma,
e os primeiros humanos, oriundos deles, ndo podiam manifestd-la porque
possuiam corpos de luz. Com COrpos mais grosseiros € sexos distintos, essa
atragao tornou-se possivel.

Gradualmente, mais esforcos passaram a ser necessdrios para obter ali-
mento, ¢ plantagdes foram cultivadas e colhidas. Ainda nio havia concei-
tos como “‘eu” e “meu” — com base nos quais diferentes humanos poderiam
ser donos de terras e proprietérios de safras —, mas, lentamente, surgiram
pensamentos negativos mais grosseiros ¢ a inveja da colheita “melhor” do
outro deu origem a ressentimento e competitividade. Outras delusoes,
como apego e avareza, também se desenvolveram, embora, neste estégio,
elas ainda fossem mais sutis do que as que presenciamos hoje. As pessoas
comegaram a reivindicar coisas como suas e a protegé-las de terceiros. A
rivalidade aumentou e, com ela, o desejo de obter o que os outros possuiam.

Da mesma forma, embora a aversdo e a atragio ainda fossem leves a
medida que seus corpos se tornavam mais grosseiros, chegou um momento
em que eles comegaram a sentir calor e frio e, por isso, precisaram de abrigo.
Levantaram entdo paredes de barro e construiram suas primeiras casas,
dando origem a uma nogao incipiente de privacidade, enquanto suas vidas
se tornavam mais isoladas. Também passaram a sentir vergonha de seus cor-
pos e a cobri-los com roupas.

Com a propriedade, surgiram brigas e disputas e, por causa delas, leis tor-



120 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

naram-se necessarias, complicando a vida cada vez mais. Com a necessidade
veio o medo de ndo terem o bastante, ¢ as pessoas comecaram a acumular
bens e a vigid-los.

Insatisfagio, avareza, orgulho, inveja e todas as outras delusoes continu-
aram aumentando ¢ os problemas se tornaram proporcionalmente mais fre-
quentes. Fez-se necessdrio um lider para resolver as disputas que as pessoas
nao conseguiam solucionar, e assim surgiu a ﬁgura do rei. No inicio, trata-
va-se de um servo do povo, presente para auxilid-lo com conselhos sébios;
mas, a0s poucos, a ideia de um rei transformou-se na de alguém que detinha
poder e que podia ditar o que era certo ¢ errado.

E assim as coisas se degeneraram até o presente, quando vivemos cerca de
oitenta anos, o poder determina o certo e o errado ¢ as delusoes grosseiras
prevalecem.

Talvez vocé pense que tudo estd melhorando, que a vida ¢ melhor do
que ha alguns séculos, mas essa visao ¢ limitada. Do ponto de vista fisico, as
condi¢des podem ter melhorado temporariamente para uma pequena par-
cela do planeta; contudo, de maneira geral, nao s6 a expectativa de vida esta
diminuindo, como as condi¢des materiais ¢ a mentalidade humana estio
definitivamente se deteriorando.

Essa ¢ a degeneragio do tempo, quando o mundo testemunha lutas cres-
centes, fomes crescentes, problemas crescentes e medos crescentes. Ao invés
de mais pacifico, ele se tornou mais violento. E, 3 medida que as delusoes
dos seres sencientes que habitam o planeta aumentam, a incidéncia de
desastres naturais acompanha. Tudo se torna cada vez menos harmonioso.

Ainda que tenhamos mais educagio do que jamais tivemos, nio significa
que somos mais sibios. Na verdade, hd uma degeneragio das visdes. As pes-
soas depositam mais fé em coisas materiais, consideram posses como causas
de felicidade e s3o incapazes de compreender o Dharma. Ao acreditar que a
felicidade ¢ algo que pode ser tomado, elas roubam e até matam para conse-
guir o que querem. Essa ¢ a tlltima degeneragio, a dos seres sencientes.

Tem sido cada vez mais dificil domar a mente por meio do Dharma
sagrado. As pessoas estao mais ¢ mais “cabecas duras”, com mentes tao rigi-
das quanto ferro ou pedra. Elas pensam que o Dharma ¢ superstigao e, se
chegam a ouvir falar sobre vacuidade, nada lhes parece fazer sentido. Na
verdade, elas tém aversao a religido e se amedrontam com sua mensagem.
Assim ¢ a degeneracio dos seres sencientes, que surge a partir da degenera-
¢ao dos pensamentos perturbadores.

Ao observarmos essa evolucao dos seres — a comecar pelos deuses do



E NATURALMENTE DIFICIL OBTE-LO 121

reino da forma, passando pelos primeiros humanos e chegando até nés neste
momento — percebemos que hd um periodo curto em que as mentes dos
seres sencientes estdo abertas a0 Buddhadharma. Compreender esse pro-
cesso de degeneragio nos ajuda a apreciar a singularidade e a preciosidade
do nosso tempo. Somente agora temos a oportunidade de nos libertar deste
terrivel ciclo de sofrimento. O Dharma permanece por um tempo tao curto
que precisamos fazer o méximo enquanto podemos. Os ensinamentos nao
existem nos outros trés grandes ¢ons, nem enquanto a expectativa de vida
estd aumentando neste grande éon da existéncia; mesmo quando a longevi-
dade estd em declinio, o Buddhadharma surge apenas por um breve inter-
valo e ¢ extremamente raro que as pessoas ougam falar dele e se beneficiem.
E, como mencionei, a presenca do Buddhadharma estd chegando ao fim.

Os ensinamentos ainda existem, mas sua duragio estd quase se esgo-
tando. Ainda hd grandes professores, mas por quanto tempo? Aproxima-se
rapidamcnte 0 momento em que isso sera totalmente impossivcl, pois os
ensinamentos deixardo de existir neste planeta. O caminho diante de nés
estd iluminado pela luz do Dharma, mas é aluz vacilante de uma vela prestes
a se apagar. Enquanto ainda estd presente, temos a chance de criar a causa
para a felicidade verdadeira, de seguir o método que elimina a ignorancia
¢ as delusdes, e de alcangar a iluminagio plena. E por esse motivo que este
renascimento humano ¢ tio precioso.

A raridade desta vida comparada aos outros reinos

Este perfeito renascimento humano nio ¢ apenas extremamente raro em
termos de duragdo — estamos aqui agora exatamente no final da existén-
cia do Dharma —, mas também em termos de niimeros. Incontaveis seres
sencientes coexistem conosco neste plancta hojc, mas quantos sao capazes
de se beneficiar dos ensinamentos do Buda? Pouquissimos. O Buda expli-
cou que, comparado ao niimero de seres nos reinos inferiores, o nimero de
seres nos reinos superiores ¢ similar 4 quantidade de terra sob uma unha -
contrastada com o volume de terra em todo o planeta. O niimero de seres
nos reinos inferiores ¢ inconcebivel. E, por menor que seja a quantidade de
seres nos reinos superiores, 0 numMero de seres humanos é signiﬁcativamente
menor. E, ¢ claro, a quantidade de seres humanos com um renascimento
humano perfeito ¢ ainda menor, muito menor.

Este é o renascimento mais raro de todos, o mais dificil de ser obtido.
Mesmo sem considerar a dificuldade em criar as causas ou a raridade da pre-



122 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

sen¢a do Dharma, apenas em termos numéricos, este perfeito renascimento
humano ¢ extremamente raro.

Talvez pensemos que haja pessoas demais neste mundo. Em Liberagio na
palma de sua mio,” Pabongka Dechen Nyingpo conta a histéria dos ensi-
namentos de um lama mongol sobre a dificuldade de nascer humano. Um
chinés na plateia comentou que ele s6 dizia aquilo porque nunca haviaido a
China. Superficialmente, pode parecer verdade, porém os humanos sao ape-
nas uma parcela dos seres sencientes que compoem este sistema de mundo
¢, comparado aos demais, somos muito poucos. Além disso, tendo em vista
que migramos constantemente de um reino ao outro de acordo com o nosso
carma, as chances de recebermos outro renascimento nos reinos superiores,
apenas em termos estatisticos, sao bastante remotas.

Entre os reinos inferiores, a maioria dos seres sencientes encontra-se nos
infernos, um niimero menor no reino dos fantasmas famintos e um ainda
menor no dos animais. Se considerarmos os seres dos reinos inferiores que
podemos ver o tempo todo, os animais, comegamos a entender a vastidao
desses nimeros.

Pense nas grandes manadas de animais africanos ou nos milhées de pés-
saros que cruzam os céus. Se vocé ji nadou no mar, sabe que ele esté repleto
de peixes. Talvez vocé ja tenha assistido a documentérios que mostram as
grandes migra¢des de cardumes de um oceano a outro em nimeros inimagi-
néveis. Do menor ao maior peixe, de golfinhos a tubarées e baleias, hd tanta
variedade e nimeros extraordindrios, incalculdveis. E hd ainda mais vida
quando olhamos para o fundo do mar. Existem bilhoes e bilhoes de minus-
culas criaturas nas diversas partes dos oceanos. Podemos constatar isso na
praia, onde mariscos ocupam cada pedra, além de carangucjos, estrelas do
mar e todos os tipos de criaturas na areia.

Lembro-me certa vez, na Nova Zelandia, quando fomos a uma praia no
final da tarde, de ver as pedras cintilando. Perguntando-me o que eram,
cheguei mais perto e vi que havia milhoes de seres mintsculos, tipos varia-
dos de moluscos, em cada rachadura e fissura das pedras, apenas aguardando
que as gaivotas os enviassem ao préximo renascimento. E a areia ficava tao
repleta deles depois de serem arrastados pelas ondas que era impossivel nao
0s esmagar.

Simplesmente pare em algum lugar e olhe para baixo. Quantos seres sen-
cientes estao sob seus pés? No caule de uma planta, centenas de pequenos

® Dia 9.



E NATURALMENTE DIF{CIL OBTE-LO 123

CREDITO DESCONHECIDO

Rinpoche em uma praia na Nova Zelindia, 1974.

insetos correm de um lado para o outro, fileiras de formigas marcham sem
cessar, besouros voam ou caminham para seus diversos destinos; teias de
aranhas estao em toda parte, onde elas aguardam uma das milhoes de mos-
cas ou mariposas desafortunadas. Vacas ¢ ovelhas pastam nos campos, passa-
ros voam de uma drvore 3 outra. Geralmente nao reparamos, mas onde quer
que olhemos hd vida com milhées de seres nao humanos. E esses sao apenas
os animais que enxergamos. Sob a terra hd muitos outros, ¢ o niumero dos
pequenos demais para serem vistos ¢ ainda maior. A populagio deste pla-
neta nio ¢ nada se comparada a uma tinica espécie de inseto.

Mesmo nas cidades, que parecem se resumir a ruas e casas, hd muito
mais animais do que humanos. Sob cada via hd uma cidade de insetos; cada
drvore abriga sua prépria populagao de seres sencientes; em cada pedago de
madeira apodrecida vivem incontdveis seres vivos; e qualquer um que tenha
vivido em Katmandu sabe das moscas — ¢ dificil contd-las em um tnico
quarto, que dird na cidade inteira.

Pensamos que nossa casa esté livre de pragas, mas elas podem estar ali
aos milhoes. Carrapatos e pulgas podem infestar uma casa ou um cachorro;
formigas consomem a madeira, tragas comem as roupas, pulgas fazem os
tapetes “pularem” — tantos seres compartilham o mesmo espaco conosco.
Até mesmo 0 nosso corpo! Sentimos uma coceira e, ao olhar, vemos uma
marquinha vermelha que nos diz que uma mie gentil se alimentou de nés
no jantar. E isso sem mencionar os seres vivos que moram dentro dos nossos



124 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

corpos — micrébios e outros seres tio minusculos que s6 podcm ser vistos
ao microscopio.

A todo momento, milhdes de animais morrem e, em apenas um dia, seus
corpos s3o tomados por larvas e outros insetos que consomem suas carca-
cas. Deixado ao léu, como costuma acontecer na India, um cachorro morto
pode abrigar milhares de vermes em toda extensao do seu corpo em poucos
dias. Isso mostra que, a cada instante, existem incontaveis seres no estado
intermedidrio 4 espera de um renascimento como um verme para se ali-
mentar daquele animal. Quando as condigdes estao presentes, a consciéncia
pode ingressar em um novo corpo em um instante, perpetuando o ciclo.

Entre a morte e o renascimento, os seres sencientes permanecem algum
tempo no estado intermedidrio e, impulsionados pelo carma, buscam a
futura mae e o futuro pai em unido. Ao encontra-los, a mente daquele ser
se une ao esperma ¢ ao dvulo para dar inicio a uma nova vida. Quando dois
animais estdo cruzando, hd incontdveis seres do estado intermedidrio que
podem nascer daquela uniao. Qual depende do carma.

Quando nio lavamos bem nossas roupas ou cabelos, o calor ¢ a sujeira
podem tornar-se condigoes ideais para o surgimento de piolhos, pulgas e
similares. Da mesma forma, seres mindsculos nascem em carne ou madeira
em decomposi¢ao. Se nao houvesse uma quantidade enorme de seres senci-
entes no estado intermedidrio a espera de um corpo, nao haveria razao para
que essas criaturas nascessem tao rapidamente.

Ha incontdveis seres sofrendo no reino animal. Como chegaram ali?
Certamente nao foi por livre arbitrio. Ninguém olha para uma formiga e
pensa que, na proxima vida, serd uma para ver como é. Nenhuma decisio
foi tomada. Todos os animais foram impelidos aquele renascimento; con-
trolados pelas mentes venenosas da ignorincia, do édio e do apego, eles nao
tiveram escolha — os animais sofrem devido a ignorincia passada. Sem qual-
quer nog¢ao de carma ou moralidade, eles nao tém praticamente nenhuma
chance de escapar daquele ciclo de sofrimento.

Serd que temos o carma para nos tornarmos um cachorro ou um dos
vermes que vivem na carcaga de um? Para responder a essa pergunta, basta
observar com sinceridade as causas que estamos criando a cada momento
do dia. Talvez pareca inconcebivel que um ser humano possa se tornar um
animal. Uma vez humanos, pode parecer que permaneceremos assim para
sempre. Esse tipo de pensamento vem de uma perspectiva limitada, de uma
compreensio equivocada da natureza da mente e da sua relagio com o corpo.
Mesmo durante esta vida, nosso corpo pode mudar radicalmente devido ao



E NATURALMENTE DIF{CIL OBTE-LO 125

poder da mente. Porém, quando ela 0 abandona no momento da morte, o
corpo ao qual ela se unird depende inteiramente do carma de langamento
que amadurece naquele instante. Se tivermos o carma para renascer como
um animal, ¢ isso o que acontecerd. Dada a dificuldade de criar as causas de
um renascimento humano e a facilidade de renascer como um animal, nio é
de admirar que existam muito mais animais do que seres humanos.

Esta vida é rara mesmo comparada a de outros humanos

Se criar as causas para renascer como um ser humano ji ¢ extremamente
dificil, quase impossivel, criar as causas para renascer como um humano
com as oito liberdades e as dez riquezas ¢ ainda mais. Apenas porque con-
seguimos obter outro corpo humano nio significa que encontraremos o
Dharma e, mesmo que o encontremos, que seremos capazes de compreen-
dé-lo ou pratica-lo.

Dos quatro continentes — setentrional, austral, oriental ¢ ocidental —,
apenas os seres humanos do continente sul, 0 nosso, possuem as condi¢oes
ideais para encontrar € praticar o Dharma. Vivemos atualmente no tinico
continente ¢ na posse do unico tipo de corpo com o qual podemos nao
apenas superar o sofrimento, mas também alcancar a iluminagio em uma
Unica vida.

Porém, mesmo entre os seres humanos do continente sul, entre as pessoas
do nosso mundo, quantos realmente podem praticar o Dharma? Humanos
tém a capacidade de compreendé-lo, mas pouquissimos possuem o mérito
sequer para encontrd-lo. A maioria nao tem educacio suficiente ou recur-
sos para fazer muito mais do que simplesmente sobreviver. Observe quio
poucos lugares no mundo estao livres de seca e fome, de guerras e terro-
rismo. Veja como sdo raras as pessoas que nao estio dominadas por ignoran-
cia grosseira.

Nao precisamos ir além do nosso circulo de convivéncia para perceber
que educagio, inteligéncia e mesmo oportunidades nio significam que uma
pessoa desejard naturalmente meditar ou terd a sabedoria para distinguir
entre o que ¢ virtuoso e deve ser praticado e o que nio ¢ virtuoso e deve ser
abandonado.

Entre os que trilham alguma senda religiosa, e entre os budistas, quan-
tos tém a oportunidade de seguir o caminho completo? Mesmo em regioes
como o sudeste asidtico, onde a maioria ¢ budista devoto, as pessoas ainda
ndo fazem muita ideia do que é necessdrio para transcender a sua condigao



126 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

atual. Elas sao devotas, mas nao tém acesso ao lamrim nem conseguem per-
ceber como isso é essencial.

A maioria, no entanto, nio segue nenhuma religiéo com constancia.
Mesmo os que se dizem religiosos passam a maior parte do tempo bus-
cando prazeres sensoriais, tal como os nao religiosos. De modo geral, os
seres humanos tém alguma nogao de autodesenvolvimento. Os ocidentais
parecem acreditar que a vida deve melhorar progressivamente 4 medida que
trabalham mais e adquirem mais coisas. Se pedirmos que regressem a infin-
cia e avaliem se, desde entio, desenvolveram mais calma, humildade e com-
paixdo — ou apenas mais agitagio, orgulho e raiva —, acredito que, segundo
esses critérios, eles diriam que suas vidas pioraram. A verdadeira defini¢ao
de aprimoramento ¢ o desenvolvimento de qualidades positivas e valiosas.
Deixemos de lado a busca pela iluminagio ou liberagio: encontrar alguém
que esteja apenas tentando tornar-se mais gentil ja ¢ muito raro. Entao, ¢
claro que pessoas mundanas convencionais nio valorizario o pcrfeito renas-
cimento humano. Pensar que, porque somos humanos, podemos relaxar e
que ndo cairemos nos reinos de sofrimento ¢ enganar a nds mesmos.

Espero que ja tenham ouvido falar da bodhicitta e compreendido a mente
extraordindria que ela ¢ ¢, assim, desenvolvido uma firme determinacao de
que tudo o que fizerem os conduzird a realizd-la. Se for esse o caso, mara-
vilha! Contudo, diz-se que o simples fato de ouvir a palavra “bodhicitta”
jé exige uma quantidade extraordindria de mérito, quanto mais receber os
ensinamentos para desenvolvé-la. Quao poucas pessoas no mundo possuem
essa grande sorte, e quio incrivelmente afortunados somos por té-la.

Precisamos reconhecer a raridade extraordindria de termos encontrado o
Dharma e de termos acesso aos ensinamentos completos do Buda, ¢ como
¢ tragico que tao poucas pessoas — sem mencionar outros seres — possam
aproveitar essa oportunidade incrivel. Somente essa compreensio ja deveria
fazer brotar a nossa compaixao. Isso, que ¢ mais precioso do que céus reple-
tos de joias que concedem desejos, estd a disposicao de todos, mas pouquis-
simos conseguem reconhecé-lo.

A BREVIDADE DESTA VIDA

Tio pouco da nossa vida é aproveitada para a pritica do Dharma

Podemos morrer a qualqucr momento, mas, mesmo se tivéssemos certeza
de que viverfamos cem anos, ainda assim seria trégico nos acomodarmos.



E NATURALMENTE DIFfCIL OBTE-LO 127

Naio temos muito tempo para praticar o Dharma e, se ndo aproveitarmos ao
méximo esta oportunidade enquanto podemos, certamente a perderemos.

Mesmo se vivéssemos cem anos — e isso acontecera com pouquissimos
de n6s —, perderfamos metade desse tempo dormindo. Conseguimos prati-
car o Dharma durante o sono? Podemos transformé-lo em virtude? Dos
cinquenta anos restantes, mais de quinze sao gastos na infincia, quando nao
temos a sabedoria necessdria para tornar a nossa vida significativa. Nessa
fase, tudo ¢ brincadeira e nos agarramos a qualquer coisa que julguemos
trazer felicidade. Do mesmo modo, 4 medida que nos aproximamos dos
cem anos, podemos afirmar com seguranga que pelo menos os ultimos
quinze serdo absorvidos pela velhice, quando a nossa memoria e satde terao
se deteriorado e tudo que conseguiremos fazer ¢ permanecer sentados a
espera de alguém que nos alimente e limpe. Estudar o Dharma, meditar,
pensar primeiramente nos outros etc., tudo isso serd impossivel.

Dos cerca de vinte anos restantes, quantos deles sao voltados ao Dharma?
Tanto tempo ¢ consumido em comida e bebida, em um trabalho para obter
o essencial e os luxos da vida e nos deslocamentos didrios. Desperdi¢amos
ainda mais tempo fofocando, falando, discutindo e brigando. Adoece-
mos ¢ nio podemos praticar o Dharma, mas, mesmo quando estamos
saudaveis, por qualquer razio que seja, também nao encontramos tempo
para a prética. Logo, durante nossa longa vida centendria, se analisarmos
com cuidado quanto tempo dedicamos a0 Dharma e ao aproveitamento
maximo deste perfeito renascimento humano, descobriremos que ¢ muito,
mas muito pouco — talvez um ano e olhe l4.

Além de a vida ser muito breve, nao sabemos quando ela terminara. Falo
em cem anos, mas poucos de nés chegario sequer aos oitenta. Criangas e
bebés morrem; jovens prestes a chegar 4 idade adulta morrem. Muitos na
meia-idade morrem de doengas ou acidentes. H4 diversas causas de morte,
enquanto as condigdes que sustentam a vida s3o limitadas. Neste momento
fugaz que chamamos de vida, quando realmente temos tempo para praticar
o Dharma?

Lembro que, durante o primeiro curso de lamrim que Lama Yeshe e eu
demos na Australia,* havia um jovem rapaz que queria muito se tornar

% Em 1974, em Diamond Valley (Vale do Diamante), noventa minutos ao norte de Brisbane,
em Queensland. O primeiro centro da FPMT no Ocidente, o Instituto Chenrezig, préximo
a Eudlo, foi fundado apds esse curso.



128 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

monge. Lama concordou em ordend-lo, mas o orientou a voltar para casa
e pedir permissao dos pais. Lama havia comprado vestes mondsticas novas
[S preparado tudo, porém, depois que o rapaz partiu, nunca mais o vimos.
Algo mudou em sua mente, obsticulos & pratica do Dharma surgiram e,
a0 que parece, ele acabou indo 2 India, onde pulou do topo de um edifi-
cio e se matou. Parecia que ele levaria uma vida dhdrmica, mas ento algo
aconteceu.

Por isso ¢ vital compreender todos esses pontos sobre o perfeito renas-
cimento humano. Precisamos reconhecer quio raro e dificil ¢ obté-lo para
que, enquanto ainda o possuimos, despertemos para a urgéncia de praticar o
Dharma da maneira mais dedicada possivel. Compreender as qualidades do
perfeito renascimento humano e a insuficiéncia da vida mundana nos for-
nece a energia necessaria para renunciar aos prazeres sensoriais e a realizar
somente o que ¢ pleno de sentido. Como Lama Tsongkhapa disse:

Ao compreender que a liberdade preciosa deste renascimento ¢
encontrada apenas uma vez,

E plena de sentido e dificil de ser obtida novamente,

Por favor, abengoa-me para gerar a mente que dia e noite,

Incessantemente, extrai a sua esséncia.”

Quanto mais compreendemos o valor extraordindrio do perfeito renasci-
mento humano, mais energia temos para realizar apenas agoes significa-
tivas. Passamos de uma mente que dcseja ser virtuosa — mas considera a
virtude dificil — para uma que cria virtude sem esforgo ¢ com alegria. Nao
sé nio ousamos criar nio virtudes, como também nio temos absolutamente
nenhum desejo de crid-las. Como seria maravilhoso viver cada momento
de maneira significativa. Entdao, mesmo que a morte chegasse amanha,
poderfamos dizer com sinceridade que aproveitamos este perfeito renasci-
mento humano ao maximo.

Um reldmpago e a vida acabou

Na bela oragao do lamrim A fonte de todas as boas qualidades, Lama Tsong-
khapa diz:

 Livro de oragoes para retiros, Centro Shiwa Lha, p. 199.



E NATURALMENTE DIF{CIL OBTE-LO 129

Esta vida ¢ impermanente como uma bolha de 4gua;
Rapidamente se deteriora e a morte chega.

Apds a morte, assim como a sombra segue o corpo,

Os resultados dos carmas brancos e negros também seguirio.®

Essas palavras sio muito profundas. Sio como remédio quando estamos
doentes, como um refresco quando temos sede. Uma bolha de dgua ¢
extremamente insubstancial e dura pouquissimo. Nossas atividades mun-
danas, tudo aquilo pelo qual lutamos e trabalhamos incansavelmente, nao
s30 mais substanciais do que bolhas de dgua. E, antes que possamos des-
frutd-las, tal como uma bolha que estoura, a nossa vida chega ao fim. No
sutra chamado O rei da concentragio, o Buda disse:

Os trés mundos sao impermanentes como uma nuvem outonal.
Veja a danca dos seres sencientes, nascimento e depois morte.
E a mesma coisa — a vida dos seres sencientes est4 aqui e depois se
foi, como um relampago no céu.

Nuvens outonais atravessam o céu constantemente ao sabor dos ventos,
tomando forma e desaparecendo. Assim ¢ a nossa vida: ela nunca per-
manece a mesma nem por um instante sequer. Os trés reinos do desejo, da
forma e sem forma sio iguais. Nao hd nada constante ou permanente em
nenhum deles. Uma nuvem outonal parece substancial, mas nada mais ¢ do
que vapor ¢, em um segundo, some. Assim ¢ a nossa vida.

Acreditamos que nio morreremos. E claro que, seguindo a légica, se
nos perguntassem se somos imortais, negarfamos, mas agimos como se fos-
semos. E entdo, quando a morte chega, ¢ sempre uma grande surpresa —
como se alguém tivesse nos enganado de alguma forma. Contudo, como
diz Lama Tsongkhapa, a vida ¢ breve como um relampago, extremamente
dificil de encontrar e se deteriora com muita facilidade. Ela surge de repente
e desaparece com a mesma rapidez.

Se durasse muito tempo, fosse sempre perfeita e tivéssemos a garantia de
que seria facil encontrar outro bom renascimento, entio sim, poderfamos
relaxar e pensar em praticar o Dharma em algum momento futuro. Mas

* Ibid.



130 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

nao ¢ esse o caso. A vida é extremamente breve e comeca a se deteriorar no
instante em que nascemos.

Suponhamos que somos um ladrao de joias em busca de um diamante
inestimdvel em uma noite completamente escura. Surge, de repente, um
relampago, ¢ ali, na rua, estd o diamante. Temos apenas um segundo para
pegé-lo antes que fique escuro demais para vé-lo novamente. Extrair a essén-
cia desta vida ¢ como apanhar aquele diamante, algo possivel apenas nesta
vida tdo breve quanto um relimpago.

Também podemos utilizar a analogia do relampago para explicar a vacui-
dade de maneira bastante simples. Imagine que caminhamos por uma rua
sem conseguir ver nada. Quando a escuridao ¢ total, nao rotulamos porque
nio enxergamos nada. Entdo surge um relimpago. No breve clardo, vemos
uma drvore e outra pessoa na rua. As duas bases aparecem devido ao lam-
pejo subito e nds as rotulamos “boa’, “md’, “feia’, isto e aquilo. Mesmo
neste breve instante, surgem apego e aversao. Tao logo a base aparece, nds
a rotulamos.

E exatamente assim na vida real. Do nascimento & morte, vemos objetos e
os rotulamos, atribuindo-lhes os papéis de “amigo’, “inimigo” ou “estranho’,
sem qualquer outra evidéncia além de uma aparéncia fugaz. Se soubéssemos
o0 tempo exiguo que nos resta, perceberiamos o quio tolo ¢ esse tipo de dis-
criminagdo. Ao seguir o apego ¢ a raiva, cegamo-nos ao que de fato existe.
Entao morremos cheios de deluses, arrastados de um lado ao outro pelo
apego ¢ a raiva que dominaram a nossa vida.

Desperdicamos esse tempo precioso designando atributos positivos e
negativos a pessoas e coisas que, na verdade, nio os tém. Assim, estabele-
cemos padroes que alimentam as nossas delusdes e nos causam miséria.
Nossos “verdadeiros” amigos, nossos “verdadeiros” inimigos, os lugares
“verdadeiros” que amamos e odiamos, as coisas “verdadeiras” que amamos
¢ odiamos, tudo, no momento da morte, desaparecerd instantaneamente,
sem que reste qualquer traco do beneficio ou prejuizo que nos propor-
cionaram. Somente as delusoes que cultivamos em relagio a esses objetos
permanecem, como impressdes negativas em nossa consciéncia mental,
determinando o nosso préximo renascimento. Por isso ¢ inutil nos aferrar-
mos a essas delusoes enquanto estamos vivos. Elas parecem tao reais agora,
enquanto iluminadas pelo relimpago, mas desaparecerao em um instante.



E NATURALMENTE DIF{CIL OBTE-LO 131

A morte pode ocorrer a qualquer momento

O medo da morte pode ser mérbido ou saudével. Aterrorizar-nos tanto
com essa ideia a ponto de ficarmos paralisados ¢ inutil. Porém, refletir sobre
como nds, inclusive agora, estamos envelhecendo e caminhando inexora-
velmente em diregao a ela, que pode ocorrer a qualquer instante, ¢ capaz de
nos inspirar a aproveitar cada segundo para a pratica do Dharma e a renun-
ciar a qualquer pensamento de preocupagio mundana.”’

Isto no ¢ algo com o qual nio precisamos nos preocupar até a meia-
idade. A vida ¢ impermanente e transitéria. Desde o momento da con-
cepgao, nds Nos Movemos rumo a morte — minuto a minuto, segundo a
segundo, milésimo a milésimo —, sempre nos aproximando dela. Desde o
instante em que uma flor desabrocha, ela come¢a a murchar e morrer e,
ainda assim, ficamos surpresos quando isso acontece. O mesmo vale para
a nossa vida. Como um rio, ela muda a cada momento, mas nunca temos
consciéncia disso. Porém, devido a continuidade, experimentamos o que ¢
impermanente como permanente. Essa ¢ a natureza da vida. Da concepgao
a morte ¢ como o estalar de dedos. Sempre acreditamos que acordaremos
no dia seguinte e, confiantes nisso, planejamos o café da manha. Contudo,
um dia, devido a alguma condigao cirmica, a morte chegara e as portas dos
reinos de sofrimento se abririo.

Estamos morrendo continuamente, mas ainda sentimos como se estivés-
semos permanentemente vivos — até 0 momento em que a Morte NOs encara
e ficamos chocados. Como isso aconteceu? Sobrevém entio um grande
sofrimento na nossa mente. Lamentamos tudo aquilo a que nos apegamos
e que nunca mais veremos; sofremos por tudo que gostarfamos de fazer
mas, agora, jamais poderemos realizar. Quanto maior o nosso apego, maior
o sofrimento, ¢, 2 medida que a morte se aproxima, surgem cada vez mais
visoes aterradoras. Neste momento percebemos quio breve foi a vida.

Veja, nao hé certeza alguma. Todas as manhas despertamos com a sensa-
¢ao: “Viverei por muitos anos — trinta ou quarenta.” Tudo o que fazemos ¢
permeado por esse sentimento instintivo de que viveremos por muito tempo,
longo o bastante para que parega permanente. Porém, estamos cercados de
histérias que nos dizem nao haver um pingo de verdade nisso. A duragao
da nossa vida depende da respiracio, que nao ¢ nada estdvel. Depende do
tempo em que o ar continuard a entrar e a sair dos nossos pulmées, entrando

¢ Este assunto ¢ discutido extensivamente no livro de Rinpoche Wholesome fear.



132 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

e saindo, entrando e saindo. E disso que se trata a nossa vida. Quando chegar
0 momento em que expirarmos e nao inspirarmos novamente, acabou. Ela
chegou ao fim. E quando isso vai acontecer ndo depende de nds.

Todos tém que morrer. Nao hd um unico ser neste planeta que tenha
enganado a morte. Tudo depende da respiragio: enquanto ela funciona,
vivemos; quando cessa, morremos. E fragil assim. Como uma bolha de 4gua
que pode estourar a qualquer momento, esta vida pode acabar num instante.

A morte esta logo ali, sentada diante de nés, encarando-nos. Ela nao esta
em outro pais cspcrando que consigamos um visto para visitd-la, nem em
outra cidade. Estd a um f6lego de distancia. E quando ele cessar, aquilo que
¢ chamado de inferno pode comegar.

Imagine-se deitado em uma mesa de operagao, consciente de que hd pou-
cas chances de sobreviver. A sua direita h4 uma pilha enorme de diaman-
tes, tao alta quanto uma montanha. Qual vocé escolheria: a montanha de
diamantes ou a sua vida? Claro, essa pergunta ¢ tola; vocé escolheria a sua
vida. Mas é com essa escolha que nos deparamos todos os dias, embora nao
com a mesma dramaticidade. Podemos escolher entre o interesse mundano
¢ avida, a vida real, mas muitos de nés optam pelas coisas mundanas, pelos
prazeres mundanos, sem saber que o preco disso é a prépria vida.

Quando morremos, apenas a nossa consciéncia continua. O corpo torna-
se um cadéver; nossas posses sao intteis. Como um fio de cabelo retirado
da manteiga, a consciéncia deixa o corpo Iimpa, sem carregar consigo um
Ginico 4tomo de matéria fisica. Quais tenham sido as coisas materiais que
fizeram parte da nossa vida, elas deixam de existir para nds. Sé o que per-
manece ¢ a mente com todas as suas impressoes. Se estas forem negativas,
sofremos; se forem positivas, somos felizes. E simples assim. Nem mesmo
uma montanha de diamantes pode nos beneficiar no momento da morte —
nao que ela possa realmente nos beneficiar em qualquer outra ocasiao. Ela
nio pode ser a causa principal da felicidade nesta vida, mas o apego a ela
certamente nos trara miséria na préxima.

Logo, nada do que nos esforcamos tanto para conseguir nesta vida pode
nos ajudar no momento da morte. Perdemos tudo aquilo pelo qual traba-
lhamos — corpo, bens, relacionamentos, posi¢ao social, reputagio — e apegar-
nos a essas coisas garante um sofrimento terrivel na hora da morte e além.
Tudo o que levamos conosco ¢ a nossa mente; portanto, a inica coisa bené-
fica possivel nesta vida ¢ garantir que ela seja positiva. Isso significa praticar
o Dharma e apenas isso. Todas as nossas acoes devem ser dhdrmicas, realiza-
das com uma mente livre de apego, com amor, compaixio e sabedoria. Em



E NATURALMENTE DIF{CIL OBTE-LO 133

outras palavras, nio precisamos mudar a nossa vida radicalmente, apenas a
nossa atitude com relacio a ela.

Mesmo que nos restem apenas cinco minutos devida, o que mais hi para
fazer? Ir & praia? Assistir a televisio? Embebedar-se? Na verdade, hd apenas
uma coisa a ser feita: praticar o Dharma. Meditar sobre rentncia, bodhi-
citta, vacuidade. Esses cinco minutos podem fazer toda a diferenga.

Negar a morte é inutil e contraproducente. No6s morreremos. De repente,
recebemos uma ligagao: uma amiga préxima morreu. O choque ¢ grande.
Choramos e ligamos para todos os nossos amigos, que também ficam cho-
cados. Nunca imagindvamos que ela morreria. Foi tudo tao inesperado. Um
dia, aquela mesma pessoa telefonard novamente para todos os nossos amigos
com a mesma noticia triste, mas nao para nés, porque nds seremos 0 Morto.
E todos eles vao chorar, ficar surpresos e dizer que foi muito inesperado.

Entio, este corpo, ao qual dedicamos tantos cuidados por tanto tempo,
perde o rétulo de “corpo” e torna-se um “cadéver”. Os amigos virdo vé-lo,
chorardao mais um pouco, perguntario por que isso teve que acontecer ¢,
depois, comprario algumas flores para o funeral. Nunca mais veremos nosso
corpo; nunca mais veremos nossos entes amados. Todas as nossas posses nao
significarao mais nada. Todos aqueles projetos inacabados — construir uma
casa, escrever um livro, viajar para outros paises, conseguir a promogao no
trabalho etc. — permanecerio inacabados para sempre.

E certo que isso acontecerd. No pouco tempo que ainda nos resta,
podemos agarrar-nos 8 montanha de diamantes ou fazer algo que realmente
valha a pena e morrer com uma mente feliz e satisfeita. Essa escolha nao
deveria ser tao dificil.

E muito perigoso nao nos prepararmos para a proxima vida. Atualmente,
a maioria das pessoas tem seguro de vida e faz exames médicos regulares.
Isso se tornou senso comum. Quando turistas fazem trilhas no Nepal, levam
bolsas cheias de remédios para protegerem-se de hepatite e outras doengas.
Os ricos guardam em seus armarios toda sorte de medicamentos caros para
pressao alta, colesterol e afins.

No entanto, todos nds deveriamos estar nos preparando para o evento
mais provavel: cair nos reinos inferiores. Diante disso, ndo ¢ mais habili-
doso praticar o Dharma antecipadamente? Mesmo no contexto desta vida
apenas, a pratica do Dharma pacifica nossa raiva ¢ as mentes insatisfeitas ¢
dolorosas, enfraquecendo-as — quando nao as eliminando —, e, por causa
disso, sentimos mais paze harmonia com o nosso entorno.

Talvez consideremos o conceito de vidas futuras uma espécie de via-



134 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

gem asidtica exdtica, algo infundado ¢ irrelevante para a sociedade ociden-
tal moderna. Negamos vidas futuras simplesmente porque nio podemos
vé-las. Suponhamos que, no préximo més, viajaremos de férias para a Gré-
cia. Com base nesse raciocinio — de que o futuro nio existe porque nao
podemos vé-lo — certamente nio deverfamos nos dar ao trabalho de fazer
preparativos para a viagem, como comprar passagens, reservar hotéis e
assim por diante.

Negar a reencarnagio ¢ afirmar que o Buda e os grandes panditas que
o seguiram estdo errados. Mesmo que tenham visto, com a sua clarividén-
cia, todo o processo de nascimento, estado intermedidrio e renascimento,
eles estao equivocados ou sao supersticiosos e ensinam tais coisas apenas
para que sintamos medo e sejamos bons. Se pensarmos assim, como mui-
tos fazem, estamos extremamente deludidos. Negar a experiéncia de outras
pessoas apenas porque nio ¢ a nossa ¢ uma forma muito limitada de pensar.

Renascer ou nao renascer nio depende de crenca nem da cultura na qual
crescemos — como se tibetanos reencarnassem e ocidentais nio. Pode nio
haver evidéncias cientificas robustas de que a mente continua apds a morte,
mas tampouco hé evidéncias contrérias. O fato de que a reencarnagio nio
¢ ensinada nas escolas, ou de que a cultura ocidental nao pensa nela, nio a
invalida. Viver supondo que o renascimento nio existe ¢ um erro enorme —
¢ como nao fazer as reservas de uma viagem ou nao pagar o aluguel do més
seguinte porque o més seguinte nio existe.

Nio conseguimos ver com clareza o que acontecerd no futuro, mas, ainda
assim, nds nos preparamos com seguros de vida, planos de aposentadoria e
coisas do género. Tentamos evitar sofrimento nos nossos tltimos anos de
vida. Trata-se da mesma ldgica, apenas ampliada. Ao assumir que havera
uma vida futura, vemos o que ¢ preciso fazer para evitar sofrimento nela. A
velhice ndo ¢é certa, as férias na Grécia também nio, mas a morte é. Como
o Buda disse: “Nao hd certeza do que vird no préximo instante, amanha ou
nossa proxima vida.” Ao invés de gastar todo o nosso tempo com preparati-
vos para o que ¢ incerto, devemos preparar-nos para o que ¢ certo.

Se sabemos que hd sofrimento por vir, devemos nos preparar para ele.
Quando chegar, sera tarde demais; uma vez que caimos no precipicio e que-
bramos a perna, nao hé escolha a nao ser sofrer. Podemos parar antes do pre-
cipicio e evitar tudo isso. O Dharma é como uma represa construida antes
da enchente: beneficia tanto no presente como no futuro.

A decisao de praticar o Dharmaa partir de agora ¢, de longe, a mais impor-
tante que podemos tomar, pois afeta bilhdes e bilhoes de vidas futuras.



E NATURALMENTE DIFfCIL OBTE-LO 135

Houve uma americana que escreveu sobre quando ela morreu e deixou o
corpo, mas, devido a algum assunto inacabado, conseguiu retornar e con-
tinuar vivendo. Isso a fez pcrccber que a consciéncia nao cessa apds a morte
e que hd vida futura. O que mais me interessou foi que ela também disse
que aquele incidente lhe havia mostrado claramente que tudo o que havia
feito desde o nascimento até sua “morte” havia sido completamente insig-
nificante, j4 que nada teve como propdsito a felicidade da vida futura.

Como aquela mulher, precisamos compreender a insignificAncia de tra-
balhar em prol desta vida e fazer tudo ao nosso alcance para tornar este corpo
humano precioso altamente significativo. Dessa maneira, no momento da
morte, nossa mente estard muito feliz — serd como ir a um piquenique ou
regressar a N0ossa casa para visitar a familia. Talvez, com uma mente tio posi-
tiva, renasamos em uma terra pura ¢ alcancemos a iluminacio rapida-
mente; porém, caso isso ndo acontega, certamente obteremos outro perfeito
renascimento humano e teremos, novamente, a oportunidade de prati-
car 0 Dharma. No entanto, precisamos preparar-nos agora. No momento
da morte, serd tarde demais para perceber que a tnica coisa benéfica ¢ o
Dharma sagrado.

Agora que possuimos este perfeito renascimento humano, temos a
chance de tornar todos os momentos significativos e, devido a isso, con-
tar com uma mente feliz e pacifica no momento da morte e obter um bom
renascimento. Refletir sobre a morte nio tem a finalidade de nos aterrorizar
e deprimir, mas de despertar em nds a necessidade de investir toda a nossa
energia na mudanga da nossa mente de nio virtuosa para virtuosa.

Temos que meditar constantemente sobre morte e impermanéncia,
refor¢ando as verdades de que a morte ¢ definitiva e pode ocorrer a qual-
quer momento. Quando realmente comegarmos a compreender isso, serd
impossivel desperdigar um segundo sequer desta vida preciosa, ¢ jamais
desejaremos criar agdes nao virtuosas novamente. Se uma delusao surgir,
perceberemos o perigo e rapidamente o evitaremos. Ao invés de objetivos
egoistas de curto prazo, passaremos a trabalhar com metas de longo prazo,
que nos proporcionario felicidade verdadeira e nos permitirao ajudar varios
outros seres de maneira genuinamente signiﬁcativa.



7. Afastando-se das preocupagoes mundanas

e 2

IMOS ANTERIORMENTE A citagio de Lama Tsongkhapa em Hinos
de experiéncia, na qual ele compara esta vida a um relimpago e todas as
atividades mundanas a uma casca.

Na Asia, os fazendeiros peneiram os grios colocando-os em esteiras
de bambu ¢ langando-os ao ar. O grio ¢ separado do joio sem valor, que
¢ levado pelo vento. O grio ¢ o elemento valioso, o alimento que os sus-
tentard, enquanto o joio nio vale nada. Da mesma maneira, o que fazemos
na nossa vida pode ter imenso valor, mas os assuntos mundanos nos quais
tanto nos enredamos sao completamente insignificantes.

OS ASSUNTOS INSIGNIFICANTES DESTA VIDA

As palavras de Lama Tsongkhapa sao as de um ser altamente realizado e
possuem grande poder. Elas sio o remédio que cura o sofrimento da mente,
a brisa que refresca a febre da mente deludida. Nenhuma palavra ¢ supér-
flua; cada uma ressoa com uma riqueza extraordindria. Assim, da mesma
maneira que precisamos reconhecer que a morte pode acontecer a qualquer
momento — para aproveitar todos os instantes e torna-los signiﬁcativos
—, também precisamos olhar além da fachada desta vida mundana e com-
preender sua insignificAncia. Esta ¢ a casca que devemos descartar para que
possamos extrair a esséncia deste pcrfeito renascimento humano.

Costumo usar a analogia menos poética do papel higiénico usado. E esse
o valor dos assuntos mundanos. E deveriamos tratd-los exatamente como
tratamos papel higiénico usado.

Mas nio ¢ assim que a maioria das pessoas vé a busca por interesses mun-
danos. Quando consideramos o desejo como algo positivo, como aquilo



AFASTANDO-SE DAS PREOCUPAQC)ES MUNDANAS 137

que nos trard a felicidade pela qual ansiamos, entdo falar sobre o perfeito
renascimento humano e suas causas ou sobre as consequéncias de diversas
agoes carmicas pode soar muito pesado. Simplesmente ndo queremos saber.
As pessoas que nao compreendem o funcionamento da mente acham que
ela ¢ indissocidvel do apego — que um nao pode ser separado do outro — e,
por isso, a rentincia equivale a uma supressao do desejo, a algo penoso e
desagradavel.

Pensar assim ¢ estar completamente enganado sobre o que ¢ o apego ¢
sobre o que consiste o caminho budista. Nio ¢ nada disso. Gerar rentincia
significa elevar-nos acima do sofrimento. As pessoas pensam que desfrutar
de comida e apegar-se a ela s3o a mesma coisa e, por esse motivo, acredi-
tam que a rentincia equivale a considerar o apreco por comida um erro, ou
que até mesmo comé-la seja errado. Da mesma forma, quando sentem frio
e desejam calor, pensam que rentncia significa seguir sempre sentindo frio,
como se querer estar aquecido fosse errado. Na verdade, elas criam uma ima-
gem bastante sombria do que ¢ ser budista.

Lembro-me de uma vez em que Lama Yeshe falou a professores ¢ alu-
nos na universidade de Melbourne sobre como o apego causa problemas, e
da grande surpresa provocada por essa afirmagao. Durante a sessio de per-
guntas e respostas, surgiram muitos questionamentos — COmo uma pessoa
pode viver sem apego, como pode haver prazer sem desejo etc. Os alunos
eram extremamente inteligentes e com mentes muito inquisitivas. Foi inte-
ressante observar como eles foram da perspectiva habitual — considerada o
padrio social — para de fato comegarem a compreender a verdade contida
no argumento de Lama.

Com efeito, o budismo nio estd tentando nos tornar mais infelizes ao
afirmar que tudo aquilo de que gostamos ¢ demoniaco. E exatamente o con-
trario. O objetivo ¢ que nos tornemos verdadeira e profundamente felizes,
ndo isso que hoje consideramos felicidade, a obtida a partir da busca por
prazeres sensoriais. O fato ¢ que o apego, 0 dcsejo, ou como preferirmos
chami-lo, ¢ sofrimento. O objeto nio ¢ sofrimento; possui-lo nao ¢ sofri-
mento; desfrutd-lo ndo ¢ sofrimento; mas apegar-se a ele sim. Esperamos
que o objeto nos proporcione felicidade e ansiamos por isso, e entdo nos
apegamos a ele. Esse apego ¢ uma mente perturbada, agitada.

Por definicio, felicidade ¢ paz. Portanto, felicidade ¢ apego sio opostos
— um nao pode existir com o outro. Felicidade ¢ a paz que descansa no con-
tentamento; apego ¢ a mente que persegue pensamentos perturbadores.



138 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

O apego ¢, essencialmente, insatisfagio. Em seu livro Lam-rim Chen-mo,
Lama Tsongkhapa afirma:

Perseguir o desejo com a expectativa de satisfagio plena ¢ o sofri-
mento mais doloroso do samsara. Nao importa o quanto vocé o
persiga, o resultado serd sempre mais sofrimento.”

Tentamos algo que ndo nos satisfaz; entio tentamos outra coisa, porém
obtemos o mesmo resultado: mais insatisfagao. Continuamos perseguindo
uma satisfagio impossivel de ser alcancada. Como Lama Tsongkhapa
disse: “Enquanto vocé seguir o desejo, o sofrimento nao tem fim.” Essa ¢ a
natureza da vida samsdrica. Compramos um carro, mas, de alguma forma,
a felicidade que ele parecia prometer nio se concretiza. Depois de um ano,
pensamos: “Ah, se a0 menos eu pudesse comprar um carro maior ¢ mais
novo, ai sim seria feliz.” E assim seguimos indefinidamente. Por outro lado,
t3o logo paramos de perseguir o desejo, encontramos satisfagiao. A mente
confusa cessa e, com ela, o sofrimento.

Como ja vimos, ndo hé correlagao entre riqueza e felicidade. Se houvesse,
quanto mais dinheiro e posses tivéssemos, mais felizes serfamos. Segundo
essa ldgica, miliondrios deveriam ser sempre milhdes de vezes mais felizes
do que os pobres. E claro que ndo ¢ isso que vemos.

Se a paz mental aumentasse ¢ os pensamentos perturbadores diminuis-
sem a medida que nos torndssemos mais ricos, entdo os miliondrios teriam
todas as realizacoes de rentncia, bodhicitta e vacuidade, enquanto os pedin-
tes nao teriam nada. Se, ao invés de riqueza, dependessem de educacio ¢
inteligéncia, entio pessoas altamente qualificadas e inteligentes seriam
detentoras de todas as realizacoes, enquanto as com baixa escolaridade nao
teriam nenhuma.

Sem compreender a causa da felicidade, ¢ muito ficil equivocar-se em sua
busca. Ao nio reconhecer que agdes nao virtuosas resultam em sofrimento,
prejudicamos a nés mesmos e aos outros. Um ladrio de bancos pensa clara-
mente: “Quero dinheiro, ele estd ali, vou rouba-lo.” Se conseguir escapar,
parecera que sua nao virtude o tornou rico, mas, na verdade, essa riqueza é
consequéncia da virtude passada. O resultado de roubar ¢ sempre ¢ unica-
mente sofrimento.

Da mesma maneira, vemos um agougueiro rico e presumimos que sua

" Volume 1, p. 282, o defeito da insaciabilidade (um dos seis tipos de sofrimento).



AFASTANDO-SE DAS PREOCUPAQC)ES MUNDANAS 139

riqueza provém de sua ocupagio — matar —, ou que o grande éxito de um
empresdrio decorre da exploragio de terceiros. E assim que pensam as pes-
soas comuns que nao compreendem o carma, mas trata-se exatamente do
oposto. Em As trinta e sete priticas do bodbisattva, Thogme Zangpo afirma:

Prazeres dos sentidos sao como dgua salgada:

Quanto mais vocé os prova, mais a sede aumenta.

Abandonar imediatamente as coisas que causam desejo e
aferramento,

Quaisquer que sejam, ¢ a pratica de um Bodhisattva.”

Aqui, esse grande bodhisattva explica com clareza as deficiéncias de seguir
o descjo. Toda a energia que nés, seres mundanos, despendemos em nossa
vida didria visa a4 obtengao de prazer. Esperamos que todas as nossas agoes
nos proporcionem satisfacao, mas, na realidade, isso nunca acontece. Nio
importa o quao arduamente trabalhemos para conquistar prazeres tempo-
rais, esse desejo nunca ¢ saciado. Como nunca podemos encontrar satisfa-
¢ao seguindo o apego, o esfor¢o que investimos nessa busca jamais tem fim.
E assim que circulamos continuamente no samsara, presos 4 busca de uma
satisfagio inalcangével. E exatamente como beber dgua salgada: quanto
mais bebemos, mais sede sentimos. E impossivel matar a sede com dgua sal-
gada. Da mesma forma, seguimos o apego tentando saciar o desejo, mas ele
apenas se intensifica.

A paz mental, que ¢ a verdadeira felicidade, surge justamente do oposto.
Ao reduzir o apego, diminuimos a insatisfag;'lo €, assim, aumentamos a paz
e a felicidade. Ao diminuir o egoismo, abrimos nosso coragao aos outros e,
como resultado, a felicidade verdadeira chega até nds naturalmente e sem
esforco.

Equiparar felicidade a posses materiais ¢ confundir as condigdes contri-
butivas com a causa principal. Se compreendermos carma, perceberemos
que aaquisi¢ao de coisas nao ¢ o caminho paraa felicidade, mas sim a criagao
de virtude. Um carro novo ¢ uma condicio, nio uma causa, de felicidade. E,
se a nossa motivagao para adquiri-lo nio for virtuosa — por exemplo, se for
0 apego —, entao estamos criando causa para a miséria, nao para a felicidade.
Cedo ou tarde, aquele carro nos desapontara, ji que nunca foi causa de feli-

V. 21



140 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

cidade. Mas ele também nao serd causa de infelicidade — ¢ o nosso apego que
nos engana, prometendo uma felicidade que nao existe.

Se examinarmos as nossas posses materiais ou até mesmo 0s nossos ami-
gos, identificaremos uma espécie de camada de atratividade que os reveste
com uma aparéncia falsa de serem bons por si mesmos. A nossa amiga
querida parece ser permanentemente maravilhosa devido ao nosso apego
por ela, mas, na realidade, nao ¢é. Ela muda até mesmo para a nossa mente
deludida — s vezes parece menos maravilhosa, outras vezes, quando faz
algo que nos irrita, ¢ bem desagradavel. As qualidades especiais dos objetos
do nosso desejo sao fantasias, criagdes do nosso apego. Sendo assim, eles nao
tém o poder de nos proporcionar felicidade, enquanto o nosso apego a eles
certamente nos conduzird A insatisfacao, ao desapontamento e, em ultima
instAncia, a um renascimento nos reinos inferiores.

Até que compreendamos isso, continuaremos perseguindo objetos exter-
nos com a crenga equivocada de que eles nos farao felizes. E isso, ¢ claro, ndo
selimitaa posses materiais. Poder, reputagao, boas experiéncias, sucesso pro-
fissional — tudo isso sio falsos amigos, prometendo-nos o que niao podem
cumprir. Nenhum deles ¢ capaz de realizar o verdadeiro significado da vida
humana. Até mesmo uma concentragio extraordindria, se nio for usada
como ferramenta para nos tornarmos pessoas melhores, ¢ mais um objeto
de apego que nos decepcionard. Poderiamos desenvolver uma clarividéncia
fantéstica obtida a partir de uma concentragao inabalével e isso ainda nao
seria o verdadeiro propésito da vida.

Realiza¢es mundanas sio insignificantes. Podemos ter todos os poderes
psiquicos, mas como isso ajuda o proximo? Podemos ir 4 lua, ser a primeira
pessoa em Vénus, no entanto tudo isso ¢ oco se nao servir a algum propdsito
util, se nao for usado para o beneficio dos demais. Pense nos maiores cien-
tistas do mundo — quanta energia dispenderam no treinamento de suas
mentes, quanto dinheiro investiram em educagio, quantos recursos foram
direcionados a suas pesquisas. E, ainda assim, com poucas exce¢des, a maior
parte desse trabalho visa a aprimorar a tecnologia deste mundo ou a com-
preender compostos quimicos, avangos que podem melhorar o que possui-
mos, mas nao acrescentam uma tnica gota de felicidade.

Se formos bem-sucedidos em nossas carreiras ¢ todos nos elogiarem e
quiserem nossa amizade devido ao poder criado pelo nosso éxito, isso ¢ resul-
tado de bom carma passado. Como mencionei anteriormente, condigoes
externas sao fatores contributivos, nio causas principais. O carma ¢ tudo.
E por isso que algumas pessoas com excelente formagio nao conseguem



AFASTANDO-SE DAS PREOCUPA(;C)ES MUNDANAS 141

emprego, ou um negdcio lucrativo com produtos exclusivos pode falir. Se a
pessoa nao criou o carma para obter éxito, isso nunca acontecerd, por mais
brilhante e pioneira que seja.

Estamos tao habituados a nos preocupar exclusivamente com nossos
interesses egoistas de curto prazo que isso se tornou quase instintivo. Como
resultado, ignoramos nosso interesse de longo prazo: a iluminagao. Se fos-
semos picados por uma cobra, o medo bastante real da morte se manifes-
taria, ¢ estarfamos mais do que dispostos a suportar a dor de uma injegao de
soro antiofidico para sobreviver; aceitarfamos algum sofrimento imediato
para evitar outro muito maior no futuro. Ainda assim, nio estamos prepara-
dos para enfrentar a dificuldade de abandonar o apego aos prazeres munda-
nos — que ¢ muito pior do que a picada da cobra mais letal e resulta em um
sofrimento muito mais intenso — para vivenciar a felicidade verdadeira no
futuro.

Desesperados para obter alguma felicidade e evitar um pequeno sofri-
mento no presente, optamos por nenhuma felicidade e por sofrimentos
indiziveis no futuro. Isso ¢ absolutamente ignorante, especialmente porque,
ao praticarmos o Dharma, nio s6 garantimos felicidade futura, como tam-
bém experimentamos, mesmo no presente, uma felicidade muito maior do
que os bens mundanos sao capazes de nos proporcionar.

Vimos que Dharma significa “aquilo que nos salva do sofrimento”. Em
contraste, qualquer ago realizada com um dos trés venenos — apego, raiva
e ignorincia — ou com as delusdes secunddrias, como inveja, malicia etc., ¢
movida por mentes deludidas e perturbadas que constituem, em si mesmas,
sofrimento e causas de sofrimento futuro. Isso nio significa que no deva-
mos mais comer porque gostamos de comer.

Uma vez que compreendamos claramente como as preocupagdes mun-
danas pdem nossa vida a perder, ¢ muito positivo observar constantemente
nossa motivagio para verificar quais das nossas agoes didrias sdo virtuosas e
quais nao sio. Quais foram feitas com uma mente de ignorancia, aferrada a
felicidade exclusiva desta vida, ¢ quais foram realizadas com o pensamento
de liberagio ou iluminagao? Talvez esta deva ser a nossa tltima tarefa didria
antes de dormir: revisar tudo o que fizemos desde 0 momento em que des-
pertamos pela manha e examinar se nossas a¢oes foram ou nao virtuosas.
Qual foi feita com a motivagio de buscar apenas a felicidade desta vida?
Tomar a primeira xicara de café, tomar o café da manha, dirigir até o tra-
balho, conversar com os colegas, fazer compras — quais ndo foram movidas
por interesses egoistas?



142 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

Suspeito que, se analisarmos sinceramente o nosso dia dessa maneira,
ficaremos chocados. A maioria das nossas a¢oes ¢ motivada pelo apego e
pelo desejo de felicidade mundana, uma necessidade instintiva de conforto
e de dedicagio aos nossos proprios interesses. Esse apego sutil, porém perva-
sivo, é 0 que precisamos confrontar e destruir. Mas isso leva tempo.

Os oito dbarmas mundanos

Pode ser desanimador olhar para trés e perceber o quanto desperdigamos
desta oportunidade preciosa. No entanto, nao devemos nos desencorajar.
Ao invés disso, precisamos reconhecer o potencial extraordindrio que ainda
temos ¢ decidir que, a partir deste momento, nunca mais desperdigaremos
um segundo sequer.

Como desperdicamos nossa vida? Perseguindo prazeres mundanos. Isso
¢ explicado nos ensinamentos sobre os oito dharmas mundanos, os oito
objetos do nosso apego: quatro que desejamos obter e quatro que queremos
evitar. Nesses oito est4 contido todo o samsara. E muito ttil examind-los e
verificar o quanto eles dominam a nossa vida.” Sao eles:

> desejar posses materiais

> descjar estar livre da falta de posses materiais

> descjar felicidade e conforto

> desejar estar livre de infelicidade e desconforto
> desejar uma boa reputagio

> desejar estar livre de uma ma reputagao

> desejar elogios

> descjar estar livre de criticas

Dedicar este perfeito renascimento humano a busca exclusiva dos oito dhar-
mas mundanos e ao trabalho para a frui¢io de prazeres samsaricos equivale
a trocar universos repletos de joias por excrementos. Mesmo esses excre-
mentos, por serem utilizados como adubo ou pelos insetos, sao muito mais
tteis do que o apego.

Queremos nos libertar do sofrimento do samsara, contudo trabalhamos
por ele, garantindo que teremos todo apego ¢ ignorﬁncia necessarios para

7 Veja o livro de Rinpoche Como praticar o Dharma: ensinamentos sobre os oito dharmas
mundanos (a ser traduzido para o portugués). Atualmente disponivel em inglés como How
to Practice Dharma: Teachings on the Eight Worldly Dharmas.



AFASTANDO-SE DAS PREOCUPAQOES MUNDANAS 143

nos manter presos para sempre. Nao podemos ter o samsara ¢, a0 mesmo
tempo, estar livre dele. Ou uma ago ¢ virtuosa ¢ nos afasta do sofrimento,
direcionando-nos 4 felicidade verdadeira, ou ¢ nio virtuosa e nos conduz a
mais sofrimento, sem um dtomo sequer de felicidade real. Como vimos, tra-
balhar apenas para esta vida mantém a nossa mente sob o controle do apego
e ¢, portanto, nio virtuoso; se formos controlados pelo apego, nao hia como
renunciar ao samsara. Quando analisarmos a que estamos apegados, consta-
taremos que ¢ a um ou mais desses oito dharma mundanos.
O grande iogue Padmasambhava” disse:

Naio importa quanto esfor¢o dediquemos ao trabalho samsdrico,
jamais haverd um fim; mas ha um fim para o esfor¢o que precisa-
mos dedicar & pratica do Dharma. Embora, no principio, possa
haver alguns beneficios nos trabalhos samséricos, eles nunca
duram. J4 os beneficios da pratica do Dharma nunca acabam.

Essas palavras sio profundamente verdadeiras. Em todas as nossas vidas
desde tempos sem inicio, trabalhamos pelos prazeres samsdricos — ¢ esse
trabalho ainda nao acabou. Compramos um nimero incalculével de pos-
ses para alegrar nossas vidas, porém ainda precisamos de mais. Traba-
lhamos arduamente para ganhar o respeito das pessoas e desfrutar de uma
boa reputagio, mas temos que continuar nos esforcando. Estabelecemos a
nossa vida da maneira mais confortével possivel, mas ndo podemos relaxar
e aproveitar. Ainda temos que nos dedicar para manté-la. A labuta sam-
sdrica nao tem comego nem fim. Se seguirmos o pensamento malévolo dos
dharmas mundanos, o trabalho nunca acabard. E como poderia, se estamos
tentando alimentar um desejo insacidvel?

Ao invés disso, devemos dedicar esforgos a transformagao do nosso apego
em nao apego, do nosso egoismo em compaixio pelo préximo. Embora,
no inicio, a pratica do Dharma exija dedicacao, quanto mais progredirmos,
menos esfor¢o serd necessario e, finalmente, quando alcangamos a ilumi-
nagio, o trabalho chega ao fim, mas a felicidade dura para sempre. E exata-
mente o oposto do trabalho mundano.

O trabalho samsérico pode oferecer algum prazer por um curto periodo,

7 O mestre tAntrico indiano do século VIII, responsével sobretudo por estabelecer o budismo
no Tibete. E reverenciado por todos os budistas tibetanos, especialmente os seguidores da
tradi¢io Nyingma, fundada por ele.



144 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

mas esse prazer inevitavelmente acaba, ¢ entdo somos obrigados a buscar
mais. Essa é a natureza da felicidade samsarica. Estamos em um relaciona-
mento, mas ele acaba; temos um negécio lucrativo, contudo falimos; des-
frutamos de uma boa reputagio, mas alguém nos difama. Qualquer que seja
0 nosso objeto de apego, ele estd fadado a acabar, deixando-nos insatisfeitos.
Essa ¢ a sua fungao. O Dharma nio ¢ assim. A felicidade que obtemos com
a pratica do Dharma aumenta 4 medida que praticamos e nunca se esgota.

As atividades mundanas nio fazem sentido. Todas as acoes realizadas
com a expectativa de obter felicidade samsarica sdo vazias, falsas e tém o
poder de nos enganar. Precisamos analisar como os oito dharmas mun-
danos nos dominam. Desejamos elogios? Sucesso profissional ¢ um fator
determinante em nossa vida? Temos que investigar cada um dos oito dhar-
mas mundanos dessa maneira para compreender o que precisamos mudar.

Todas as oscilagoes de humor a que estamos sujeitos tém origem nos oito
dharmas mundanos. Acordamos felizes, mas algo insignificante a caminho
do trabalho desencadeia uma depressio. Alguém nao sorri para nés ou o
nosso carro quebra. A necessidade de que apenas coisas “boas” acontegam
conosco faz com que nao suportemos a menor situacio desagradavel. Essa ¢
anossa vida — altos e baixos, altos e baixos, jogados de um extremo ao outro
pelo pensamento dos oito dharmas mundanos. Qualquer trabalho em prol
do samsara ¢ assim. Mesmo que pareca bom no inicio, que estamos ga-
nhando — como apostar no cavalo mais rdpido em uma corrida ou jogar em
um time de futebol vencedor -, sempre acabamos perdendo.

Quando observamos a vida samsdrica a distancia, ela parece bem estra-
nha. Com poucas excegoes, quase todos estio fazendo exatamente a mesma
coisa, movidos pela mesma motivagao das criaturas que voam, caminham e
rastejam: a preocupagio unica e exclusiva com o conforto desta vida. Veja as
pessoas fazendo compras, dirigindo seus carros para cima e para baixo, de 14
pra cd, sempre ocupadas, dia e noite, noite e dia. O que estdo fazendo? Por
que trabalham tanto? O que hd em seus coragoes? E tudo a mesma coisa:
elas tentam obter os prazeres desta vida. Estdo extremamente atarefadas!
Quando Sua Santidade o Dalai Lama visita uma cidade, a maioria das pes-
soas estd ocupada demais para vé-lo, mas nunca ocupadas o bastante para
deixar de ir s compras ou beber em um bar.

Quando estou em um avido, as vezes observo os outros passageiros. Eles
ficam presos ali por muitas horas, mas ainda assim permanecem ocupadis-
simos. Cada um estd imerso em seu proprio mundo, bem ali no avido. Estao
sentados comendo, lendo ou trabalhando, mas suas mentes parecem estar



AFASTANDO-SE DAS PREOCUPAQGES MUNDANAS 14§

em algum outro lugar, ocupadas em assegurar um pedago qualquer de
felicidade samsdrica que acreditam ser “minha”. Parecem profundamente
envolvidos nos assuntos sem sentido desta vida. Nenhum deles aparenta ter
a menor ideia da diferenca entre virtude ¢ nao virtude. Nao importa o quio
bem vestidos estejam, de qual refei¢ao deliciosa desfrutem — para mim, eles
parecem extremamente desconfortéveis, como se tivessem uma doenca de
pele que querem cogar, mas nio podem. Sio como um bode em uma mon-
tanha ingreme, incapaz de dar um passo adiante devido ao risco de cair no
abismo.

O mais triste ¢ que ¢ exatamente isso. Eles estdo 4 beira de um penhasco,
prestes a cair. Se a felicidade samsdrica ¢ tao boa, por que nio estdo calmos
e relaxados, por que estio tao aflitos? Sinto bastante tristeza ao observa-
los, como observar um amigo atravessando uma ponte perigosa sem poder
ajudar.

Precisamos ver além da atracgio superficial do prazer samsarico e reco-
nhecer o perigo iminente; temos que percebé-la como mel em uma navalha.
Lembro-me de uma vez ter me sentido inspirado depois de assistir a um
filme sobre viagem espacial — porém, ele nio me inspirou a viajar ao espago,
e sim a praticar o Dharma.

E absolutamente inacreditdvel o esforgo empregado para enviar pes-
soas 4 lua — anos de empenho, muito dinheiro, inimeros avangos cienti-
ficos. E, quando aqueles astronautas caminharam sobre ela, foi como se
algo fantdstico tivesse acontecido. Porém, se pensarmos bem, eles foram
para l4 cheios dos trés venenos da ignorancia, raiva e apego, ¢ voltaram do
mesmo jeito. O que, entao, aconteceu de proveitoso enquanto estiveram a2
Todas aquelas pesquisas, esforgos e investimentos nio ofereceram nenhuma
solucio para eliminar um tnico 4tomo de ignorancia, raiva e apego. Eles
nao retornaram com sabedoria, apenas com pedras! Se tivessem colocado
uma fra¢io daquele esforgo em algo significativo, como o desenvolvimento
da compaixio, teriam alcan¢ado um progresso extraordindrio; mas nao foi
isso que fizeram. Acabaram desperdi¢ando uma oportunidade preciosa.

Nao hd nada mais prejudicial do que o pensamento dos oito dharmas
mundanos. E ele que nos mantém presos no samsara. Quando queremos
fazer algo benéfico, ¢ esse 0 pensamento que se infiltra e nos distrai, reve-
lando um novo prazer sensorial que promete, falsamente, a felicidade
— e aquela agio benéfica acaba nunca sendo realizada. E esse mesmo pensa-
mento que dispersa a nossa mente quando tentamos meditar, langando-a
em especulagdes sobre o que nos aguarda no trabalho ou em recordagées



146 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

das férias agradaveis que acabamos de desfrutar. E ele que nos convence de
que estamos cansados demais para ler um livro do Dharma e, ao invés disso,
deverfamos assistir a um pouco de televisao.

A necessidade de obter conforto, posses, amigos, elogios ¢ boa reputa-
¢io ¢ de eliminar desconforto, pobreza, solidio, criticas e mé reputacio nos
aprisiona. Ela nos enclausura em um trabalho interminavel e nunca nos per-
mite que voltemos a mente a0 Dharma. Ficamos tao ocupados que sequer
temos tempo para observar o quanto as nossas necessidades sio destruti-
vas. O pensamento dos oito dharmas mundanos ¢ a maior distracio para
a pratica do Dharma sagrado e o que mais desperdica este perfeito renasci-
mento humano.

Esse pensamento ¢ ainda mais prejudicial do que o conceito equivocado
de um eu com existéncia propria. Podemos ter essa visio errénea basica
de perceber o nosso eu como inerente ou independentemente existente e,
ainda assim, renunciar as a¢des nao virtuosas. Mesmo com a nocao falsa
do eu, conseguimos praticar generosidade e outras virtudes que nos garan-
tirio um bom renascimento futuro. Apenas abandonamos a sutilissima
visdo errdnea de um eu com existéncia prépria quando alcangamos a ilumi-
nagao — o que signiﬁca que, mesmo com essa visdo erronea, conseguimos
nos libertar. Contudo, com o pensamento dos oito dharmas mundanos,
sequer logramos renunciar ao samsara, o que torna tanto a libera¢ao como
a iluminacdo totalmente impossiveis. A ilumina¢io depende da realiza-
¢ao da bodhicitta, a aspiragao altruista de beneficiar todos os seres; porém,
o pensamento dos oito dharmas mundanos ¢ o exato oposto — ele busca
apenas a felicidade desta vida exclusivamente para nés mesmos. Presos ao
samsara com uma mente assim, até mesmo um bom renascimento futuro ¢
impossivel.

Assim como nio pode haver fogo onde hd 4gua, nio pode haver busca
pela liberagio quando hd busca pela felicidade desta vida. Para alcangar a
liberagdo e a iluminagio, precisamos criar suas causas; logo, enquanto criar-
MOs as causas para permanecer no samsara, serd impossivel realizarmos esses
dois objetivos supremos.

O pensamento dos oito dharmas mundanos destréi até mesmo as agdes
positivas feitas nesta vida. Podemos, por exemplo, tentar ser generosos
doando dinheiro para caridade, mas, por trds da agao, encontra-se a motiva-
¢ao real de querer que os outros pensem que somos uma boa pessoa — dese-
jamos boa reputagio —, de modo que uma agio potencialmente positiva se
torna nao virtuosa devido a nossa motivagao negativa e dissimulada.



AFASTANDO-SE DAS PREOCUPA(;C)ES MUNDANAS 147

Quando reconhecemos como a necessidade da minha felicidade atual
domina nossa vida e nos leva a prejudicar os outros para conseguir o que
queremos, podemos facilmente estendé-la a todas as pessoas e compreender
de onde vém todos os problemas sociais. Eis a causa de todos os conflitos, de
todas as guerras; eis a origem dos desastres ambientais. Colocamos nossas
proprias necessidades de curto prazo acima das necessidades de longo prazo
dos outros (e de nés mesmos).

Nio melhor do que os animais

Se desperdigamos o potencial da nossa existéncia humana seguindo o pensa-
mento dos oito dharmas mundanos, nio somos melhores do que os animais
— tolos, egoistas e incapazes de evitar o sofrimento. Esses seres nao podem
se elevar acima do préprio sofrimento, mas nds podemos. Por isso, ser tio
preguicoso a ponto de nio fazer nada é chocante. Nao hd ignorancia maior.

De fato, nada do que normalmente fazemos tem algo de “superior”. Tra-
balhamos apenas para obter prazeres mundanos ¢ evitar sofrimento. Os ani-
mais fazem exatamente o mesmo; logo, nao hé diferenga. Basta observar a
natureza para constati-lo. Tudo o que cada peixe, passaro, animal ou inseto
faz visa exclusivamente a felicidade desta vida e a fuga do sofrimento. Ha
alguma diferenca entre nés e o peixe que nada em um rio ou o péssaro que
constré6i seu ninho? Podemos ter mais posses e sofisticagao, podemos nos
julgar superiores, mas, na realidade, nao hé diferenga alguma entre nds e as
criaturas que rastejam pelo chido ou os insetos que entram em nossas roupas.

Assistimos a programas televisivos que exaltam os feitos da raca humana.
Vemos como o homem inventou o avido, mas os pdssaros seguem voando
com muito mais habilidade do que nds, entio qual ¢ a diferenga? Assim
como um animal toma algo que deseja de outro mais fraco, nés também
tomamos. Tal como um animal luta para proteger sua casa, nds também
lutamos. Muitos animais matam, mas muitos de nds também, e nao apenas
para 0 nosso proprio sustento.

Comparados aos humanos, os animais sao mais habilidosos em obter o
que precisam para sobreviver e para se defenderem. Pensamos que somos
4timos em conseguir o que queremos, mas um tigre ¢ um cagador muito
mais eficiente. Ele parece tdo lindo quando nio estd cagando; porém, ao
vé-lo matando um cervo, sua aparéncia ¢ extremamente feroz. Os cervos
podem parecer completamente indefesos quando pastam na grama alta da
India, mas eles sio habilidosissimos em se defenderem. Observe como eles
alertam uns aos outros quando hd um predador por perto ¢ a capacidade que



148 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

tém de correr e desviar, mudando subitamente de dire¢io no momento em
que um tigre estd prestes a atacd-los. Eles também podem ser bastante sorra-
teiros. Lembro-me de alguns cervos que roubavam regularmente do come-
douro de péssaros de um vizinho do nosso centro de retiro em Washington.
A mae havia ensinado os filhotes a pular a grade e a alcangar o comedouro
para roubar a comida.

Em todos os lugares, os seres estao em busca dos confortos desta vida,
agindo sob a motivagao da cobica, da ignorincia ¢ do 6dio. Quantos de
nés podem dizer que estao livres desses trés venenos? Quer estejamos traba-
lhando no escritério, voando em um avido ou tomando sol na praia, qual
¢ a diferenga entre nds ¢ o peixe no mar, o passaro no céu ou a minhoca na
terra? A forma ¢ diferente, mas, a ndo ser por isso, somos essencialmente
iguais.

Se estamos no exército, talvez nos orgulhemos da nossa disciplina; con-
tudo, as formigas sio muito mais disciplinadas do que o melhor soldado.
Elas sdo incriveis: possuem um corpo minusculo, mas uma coragem impe-
tuosa. Certa vez, vi na TV uma batalha entre um exército de formigas ver-
melhas e outro de formigas pretas. Foi uma verdadeira guerra. Se tivesse
sido filmada de perto, tenho certeza de que seria mais empolgante do que
uma partida de futebol. Talvez nos orgulhemos da nossa coragem, mas as
formigas atacardo até mesmo um elefante se sua casa estiver ameacada. No
entanto, coragem nao éo propésito da vida. Muitas pessoas corajosas tam-
bém foram extremamente cruéis. Os soldados de Hitler podem ter sido
valentes, mas mataram milhoes de pessoas.

Talvez nos julguemos dotados de uma diligéncia fantdstica e capazes de
executar com maestria o trabalho mais extenuante, mas isso nio é nada com-
parado a perseveranga de insetos e esquilos, que coletam comida o verdo
inteiro para sobreviver ao inverno. Podemos pensar que roubamos melhor
do que os animais, porém muitos deles sio ladroes experientes. Até mesmo
em m4 conduta sexual eles conseguem nos superar. Temos uma habilidade
incrivel para agir com malicia, mas até o inseto mais insigniﬁcante ¢ capaz
disso. H4 animais tio avarentos — com uma eximia habilidade de coletar e
acumular comida — que até a pessoa mais mesquinha parece generosa.

Existem muitas historias sobre ratos no Tibete. Para as cerimdnias
mondsticas, os monges preparavam tormas elaboradas e lindamente decora-
das a partir de tsampa e manteiga, e colocavam-nas sobre o altar como ofe-
recimento. Embora fizessem tudo o que podiam para afastar os ratos, eles
eram mais espertos. Entravam sorrateiramente por trds ¢ mordiscavam a



AFASTANDO-SE DAS PREOCUPAQOES MUNDANAS 149

parte posterior das tormas quando ninguém estava presente, de modo que,
de frente, elas pareciam perfeitas, mas atrds metade j4 havia sido comida.
Os humanos se orgulham de sua asticia, mas os animais sio tio espertos
quanto. Eles sdo trapaceiros contumazes e tém até os seus proprios politicos.

O Geshe Kadampa Langri Tangpa tinha o apelido de “rosto sombrio”,
porque sua prética principal era contemplar o sofrimento dos seres. Diz-se
que ele sorriu apenas trés vezes em toda a sua vida. Uma dessas vezes aconte-
ceu quando ele estava meditando em sua caverna e viu um rato carregando
os graos de arroz do seu conjunto de mandala. Quando o animal chegou a
uma grande turquesa e nio conseguiu ergué-la, partiu e voltou com mais
ratos para ajuda-lo. Um deles deitou-se de costas, os outros colocaram a
turquesa sobre a sua barriga e o arrastaram pelas patas até a toca. Ao chega-
rem |4, perceberam que a pedra era grande demais para passar pela entrada,
entdo simplesmente a abandonaram. Foi isso que fez o geshe sorrir.

Os ratos sao muito espertos para trabalhar pela felicidade desta vida.
Mesmo que ndo tenham ido 4 escola, siao especialistas em roubar. Nao
importa quantos andares tenha um prédio, se houver comida em algum
lugar, eles descobrirdo como subir para roubd-la. Também sio mestres em
enganar outros seres sencientes. E, se alguém os machuca, sabem exata-
mente cCOmo se vingar.

Nao tenho certeza se foi vinganga ou nio, mas, certa vez, um rato comeu
o meu “zen’, o manto usado pelos monges sobre o ombro. Ja havia alguns
problemas com ratos em Kopan — comida roubada e fezes — ¢ alguns mon-
ges tentaram livrar-se deles. Depois de muitos incdbmodos, acharam que os
ratos tinham desaparecido. Naquela época, eu havia pedido a uma de nossas
primeiras alunas, Mummy Max, para fazer um zen especial para mim. Lama
Yeshe e eu irfamos ao Japao, onde fazia muito calor, entao Max confeccio-
nou um zen de material bem leve. Ela o dobrou com esmero e colocou-o
no meu armdrio para a viagem. Contudo, quando fui pega-lo alguns dias
depois, descobri que um rato o estava roendo. Parecia haver apenas um
pequeno buraco, mas, quando o abrimos, vimos um padrio de quatro ou
cinco furos. Tinhamos causado mal ao rato que, em represalia, atacou meu
objeto de apego.

No Tibete, hd ratos que sabem coletar uma pequena planta doce, pare-
cida com uva passa, ¢ a armazenam em lugares especificos. Eles sao enge-
nhosissimos. Infelizmente, as pessoas conseguem identificar esses locais
pela maciez do solo e as desenterram.

Todo o mel de que desfrutamos vem do trabalho duro das abelhas. Espe-



150 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

ramos elas acabarem ¢ o roubamos. Elas acumulam pela felicidade desta
vida e nds as roubamos pela felicidade desta vida.

Quando eu era crianga, tive dois professores que me ensinaram o alfabeto
tibetano. Eu tinha que passar o tempo todo, desde bem cedo pela manha
até a noite, aprendendo a ler os textos. A tnica pausa real era para ir ao
banheiro, embora, as vezes, meu professor também me desse uma hora de
descanso. Nossa casa era muito simples e tinha muitas aranhas, entio, ao
invés de ler os textos, eu geralmente as observava. Ficava impressionado
com a habilidade que tinham para capturar moscas. Elas nao esperavam no
centro da teia, mas na borda, escondidas em uma rachadura na parede ou
em algum outro lugar, 4 espreita até que a mosca estivesse completamente
presa. Entao safam e a comiam, sempre de baixo para cima, deixando ape-
nas a cabega e as asas — que depois descartavam, como se estivessem jogando
algo de um avido. As vezes eu as provocava jogando alguma coisa na teia
para vé-las sair. Tao logo percebiam que nio era comida, voltavam rapida-
mente para o esconderijo.

Ha tanta soﬁsticagéo hoje que ja nio precisamos mais matar para con-
seguir comida. Arranjamos alguém para fazé-lo por nds enquanto traba-
lhamos em empregos sem sentido para ganhar dinheiro e compra-la. Porém,
mesmo aqui os animais podem alegar igualdade. Muitos deles também
trabalham pelo préprio sustento ao invés de matar. Animais de fazenda e
de transporte fazem isso, assim como aqueles em circos e zooldgicos. Do
mesmo modo que alguns humanos ganham a vida contando piadas, ele-
fantes e jumentos fazem truques em circos para entretenimento das pes-
soas. Tigres, geralmente tio ferozes, sobem em banquinhos e saltam através
de aros. Golfinhos carregam pranchas de surfe e acenam com suas caudas.
Logo, nao sao s6 os humanos que se fazem de bobos.

A nio ser que encontremos um propdsito mais elevado para nossas vidas,
nao somos nada diferentes dos animais ¢, em muitos aspectos, somos inclu-
sive inferiores. Carregamos o nome “humano” e uma forma diferente, mas
Nnao somos superiores ao animal mais infimo. Pensamos racionalmente e
podemos compreender a diferenca entre virtude e nao virtude, contudo, se
dedicamos nossa vida a busca exclusiva de prazeres mundanos, renunciamos
ao direito de nos chamarmos de humanos.

H4, no entanto, um aspecto dos animais que devemos emular. Nao ¢ a
coragem ou a esperteza, nem a habilidade de defender o territério ou de
se vingar. E isto: um cachorro agarra sua comida e a engole imediatamente
com receio de perdé-la ou de nunca mais encontrar alimento. Se tivesse



AFASTANDO-SE DAS PREOCUPA(;C)ES MUNDANAS 151

certeza de que sempre haveria comida abundante, ele relaxaria; mas o
medo de perder algo tao precioso lhe causa muita preocupagao. Da mesma
maneira, devemos reconhecer este perfeito renascimento humano como
extremamente precioso, algo a ser diligentemente preservado. Precisamos
agarrar esta chance tnica de praticar o Dharma enquanto ainda a temos,
jamais deixa-la escapar e nunca nos satisfazer com apenas um peda-¢o, mas
sempre querer mais € mais.

Nossas vidas passadas, presentes e futuras sio desperdicadas

H4 trés motivos pelos quais desperdicar este preciosissimo renascimento
humano ¢ milhées de vezes pior do que perder universos repletos de joias
magnificas. Sao eles:

> desperdicio do trabalho que realizamos no passado
> desperdicio de todos os nossos renascimentos futuros
> desperdicio do nosso potencial presente

Para obter este perfeito renascimento humano, dedicamos esforcos
extraordindrios ao longo de incontédveis vidas praticando moralidade e
generosidade. Se nao utilizarmos o potencial gerado com tanto esfor¢o —
enquanto ainda temos esta forma humana —, tudo teré sido em vao. Nio s6
isso, mas desperdicar essa oportunidade também destrdi a chance de vidas
futuras melhores. E como possuir um bilhete de loteria premiado e nio se
preocupar em resgatar o prémio; deixamos escapar todo esse potencial fan-
tastico e garantimos para nds mesmos sofrimentos futuros inimaginaveis.
Para completar, desperdi¢amos o presente. Ao invés de aproveitar a0 méxi-
mo cada instante, colocamos tudo a perder. Este perfeito renascimento
humano ¢ como um solo extremamente fértil; perder as possibilidades que
ele oferece equivale a plantar sementes estéreis — nao hé frutos provenientes
dos nossos esforgos.

Imagine um pai que trabalha arduamente durante muitos anos para
comprar um anel de ouro para o filho. Ele economiza cada centavo do seu
salario, passando por intimeras privagdes. Entao, quando ele finalmente lhe
dd o anel, o filho ingrato simplesmente o atira na privada. Como esse pai se
sentiria? E claro que esse exemplo ilustra apenas o desperdicio do esforco
passado e do potencial presente; no caso do desperdicio do perfeito renasci-
mento humano, soma-se ainda a perda de indimeras possibilidades futuras.

Reconhecer como desperdicamos a nossa vida dessas trés maneiras — pas-
sado, futuro e presente — ¢ extremamente benéfico, pois revela o tamanho



152 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

do nosso erro. Perder este momento presente jé ¢ ruim o bastante, mas dis-
sipar todo o trabalho realizado para chegarmos até aqui ¢ ainda pior. Ao
desperdicarmos esta vida, também asseguramos sofrimentos futuros incon-
cebiveis, o que tornaa situagao extraordinariamente trégica. Como poderia—
mos sequer considerar fazer algo tao estipido?

Se pudéssemos ver o tamanho do esfor¢o que investimos para obter este
perfeito renascimento humano, perceberfamos claramente o quao infantil ¢
subestimar esta vida. A causa deste renascimento, com suas oito liberdades
e dez riquezas, foi criada ao longo de muitas vidas passadas por meio da
pratica diligente de moralidade e generosidade, além de preces imaculadas
para alcangar exatamente o resultado que experimentamos hoje. Nao ¢ hora
de simplesmente relaxar.

Devemos verificar nossa atitude diante deste presente inestimdvel. Se
notarmos que apenas o aceitamos passivamente, concluiremos inevitavel-
mente que estamos desperdicando-o. Serd que hoje vivemos em morali-
dade com a mesma perfeigio que vivemos no passado, quando asseguramos
este renascimento? Praticamos generosidade tao bem quanto devemos té-la
praticado para criar as causas da vida que agora desfrutamos? Continuamos
afazer as preces puras necessdrias para recebé-la novamente? Para responder
a essas perguntas, temos que examinar a nossa mente com bastante cuidado
e verificar o seu estado.

Jd recebemos um renascimento humano perfeito e devemos reconhecé-lo.
E algo que deve nos alegrar sempre. Caso contririo, deixaremos de criar as
causas da felicidade e produziremos apenas causas de sofrimento.

Todos nds desejamos felicidade. Ficamos muito felizes quando nos ofe-
recem uma xicara de café, um sorvete ou uma oportunidade de lucro; julga-
mos essas coisas incriveis. Por nao comprccndermos o que verdadeiramente
importa, mas sim o prazer do café, do sorvete ou do lucro, ndo reconhece-
mos a importancia de criar as causas de um perfeito renascimento humano
futuro.

Somente quando formos capazes de renunciar ao nosso apego aos praze-
res sensoriais, desenvolveremos a atitude expressa neste belissimo verso do
Guru Puja:

Tendo abandonado a mente que vé esta prisao insuportavel
Da existéncia ciclica como um jardim de prazeres, pego as tuas
béncaos



AFASTANDO-SE DAS PREOCUPAQC)ES MUNDANAS 153

Para, ao praticar os trés ensinamentos superiores, partilhar do te-
souro das joias dos aryas
E, assim, sustentar a bandeira da liberacao.”

Com renuncia, aquilo que os seres mundanos percebem como prazer, nés
vemos como o centro de um fogo intenso, como um ninho de serpentes
peconhentas, como sentar-se na ponta de um espeto ou enrolar-se em arame
farpado. Persistir na alucinagio equivale a dissipar completamente todo o
trabalho que realizamos para chegar até aqui. E, ao desperdicar o presente,
garantimos o tnico resultado possivel: ao invés de um bom renascimento,
o sofrimento inconcebivel dos reinos inferiores. O grande pandita Chan-
drakirti adverte:

Se vocé tem a possibilidade ¢ a liberdade de alcancar a iluminacao
Mas nio segue os métodos,

Quando cair do precipicio nos reinos inferiores

E estiver sob o controle de outros, quem o trard de volta?

Neste momento, nio estamos nos reinos inferiores, onde serfamos incapazes
de ajudar a nds mesmos. Agora, temos os guias perfeitos que nos mostram o
caminho, bem como todas as condi¢oes adequadas para seguir seus conse-
lhos. Se ndo aproveitarmos esta oportunidade rara e extraordindria e acabar-
mos nos reinos inferiores, ninguém podera nos ajudar, nem sequer n6s mes-
mos. Portanto, antes que este desastre aconteca, precisamos fazer tudo ao
nosso alcance para impedi-lo. Somos como um pedinte que encontrou uma
joia; agora, temos que usi-la para assegurar a nossa felicidade futura.

A maior loucura

Em Guia do estilo de vida do bodhisattva, Shantideva diz:

Depois de ter encontrado esta liberdade,
Se eu nio treinar minha mente em virtude,
Nao h4 nada mais enganoso,

Nao hé loucura maior do que esta.”

™ Lama Chipa, v. 88. Os trés treinamentos superiores sio moralidade, concentragio e
sabedoria.
? Cap. 4, V. 23.



154 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

Nio ha ignorancia maior do que possuir este perfeito renascimento
humano e desperdigi-lo. Esse ¢ o maior engano, a maior loucura. Assim
como um animal permanece preso a prépria ignorancia, se desperdigarmos
esta chance de felicidade, enclausuramo-nos na mesma prisao de ignorin-
cia e engano. Se continuarmos agindo exatamente como animais e criando
apenas nao virtude quando temos a chance de evitar todo sofrimento, essa
¢ certamente a maior loucura de todas. Em Carta a um amigo, Nagarjuna
afirma:

Ainda mais tolo do que alguém que utiliza

Um vaso de ouro incrustado com joias para guardar vomito
E aquele que, tendo nascido humano,

Comete agoes negativas.”

Aqui, ele nos mostra que a tolice de usar uma magnifica urna de ouro ador-
nada com joias como recipiente para vomito ¢é insigniﬁcante quando com-
parada ao uso deste corpo humano perfeito, que recebemos apenas uma vez,
para criar carma negativo.

Entre os erros que cometemos diariamente, este ¢ o mais tolo. Nosso pior
equivoco, aquele que nos conduz ao renascimento nos reinos inferiores, ¢
criar carma negativo quando podemos tio facilmente evitd-lo. Nao utilizar
este perfeito renascimento humano da melhor maneira possivel ¢ ser como
um comerciante que arrisca a vida viajando a um pais distante, chega a uma
ilha com joias espalhadas por todos os lados e parte de maos vazias. Hé joias
por toda parte — no chio, nas drvores, na 4gua — prontas para serem apa-
nhadas. Ele poderia encher seu navio com tesouros inimaginéveis, levar
tudo para casa e tornar-se a pessoa mais rica do mundo. Porém, ao invés
disso, ele ndo pega uma tnica joia, vira as costas e retorna, deixando tudo
para tras.

Se isso parece loucura, nao chega nem aos pés da insensatez que comete-
mos. Possuimos este perfeito renascimento humano e nio tiramos proveito
dele. E nio apenas deixamos de aproveitar esta oportunidade de ouro,
mas fazemos algo ainda pior. Nio sé voltamos para casa de maos vazias,
como usamos esta oportunidade inacreditével para criar carma negativo,
garantindo para nds mesmos ¢ons de sofrimentos insuportéveis nos reinos
inferiores.

V. 6o.



AFASTANDO-SE DAS PREOCUPAQGES MUNDANAS 155

Certamente criamos muito mais causas para renascer como crocodilos
ou tartarugas do que como seres humanos com as oito liberdades e as dez
riquezas. Ao observar o carma que criamos diariamente, talvez devéssemos
comegar a aprender a lingua das formigas ou das baratas, preparando-nos
para a préxima vida. Possuimos algo tao precioso — este corpo e esta mente
fantdsticos com todas as suas qualidades — ¢ os utilizamos como papel
higiénico.

Ter a possibilidade de praticar o Dharma e nio a aproveitar ¢ exata-
mente como ver um enorme buraco no chio que leva diretamente s valas
incandescentes dos infernos e saltar nele sem hesitacao. Se soubéssemos de
alguém que tivesse caido em um buraco profundo sem qualquer motivo
aparente, naturalmente perguntarfamos o que aconteceu. Estava bébado?
Tinha algum problema sério? Foi algum espirito? Jamais pensariamos que
pulou de propésito. Se saltar intencionalmente em um buraco que leva
direto ao inferno ¢ inconcebivel, serd que ¢ tao dificil compreender o que
estamos fazendo ao ignorar as oportunidades que este perfeito renasci-
mento humano nos oferece?

Talvez as pessoas riam e nos chamem de estipidos porque nunca apren-
demos a dirigir ou porque somos péssimos nos negdcios. O mundo con-
sidera essas coisas tolas e ignorantes, mas Shantideva afirma que o maior
engano, a maior loucura, ¢ ter esta oportunidade incrivel e nao a usar. Ele
continua:

Uma vez que tenha compreendido isso,

Se eu continuar, de uma maneira ignorante, a ser preguigoso,
Experimentarei sofrimentos terriveis,”

Quando a morte chegar.

Um dia - ¢ nao sabemos quando —, a morte chegard. Se nio nos pre-
pararmos para ela agora, enquanto ainda temos liberdade para fazé-lo,
morreremos tomados por uma angustia profunda e experimentaremos
sofrimentos inimagindveis. Naquele momento, nio teremos tempo para
praticar o Dharma. Portanto, nio importa quanto remorso sintamos ou
quio arrependidos estejamos por ter desperdicado esta oportunidade
extraordinariamente preciosa, nada nos impedird de cair nos sofrimentos
terriveis dos reinos inferiores. S6 agora, enquanto ainda temos este perfeito

7 Cap. 24, V. 24.



156 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

renascimento humano, podemos evitar os reinos inferiores e assegurar um
renascimento feliz.

EXTRAINDO A ESSENCIA

Afastando-nos das preocupagoes mundanas

Como seres humanos, possuimos inimeras vantagens que outros seres
nao tém, e, como seres humanos dotados das oito liberdades e dez rique-
zas, desfrutamos de beneficios ainda maiores do que a vasta maioria.
Somos extremamente privilegiados. Por isso, nio podemos desperdigar um
segundo sequer seguindo o pensamento dos oito dharmas mundanos.

Toda a riqueza material da Terra nio ¢ nada se comparada ao valor
deste perfeito renascimento humano. Todos os bens que abarrotam todas
as lojas de departamento do mundo, todo o dinheiro nos bancos, todas as
joias e todo o ouro nao passam de lixo diante deste perfeito renascimento
humano; sio completamcnte irrisorios. Pessoas comuns usam o renasci-
mento humano para se tornarem escravas de suas proprias posses ¢ do pensa-
mento dos oito dharmas mundanos, enquanto um praticante do Dharma
gera, a cada segundo, uma riqueza maior do que uma quantidade de dia-
mantes igual ao nimero de 4tomos da Terra.

Precisamos sacrificar muitos prazeres samsaricos para seguir avida espiri-
tual. Alguns verdo isso como abrir mio da diversio. Ainda que estejam
certos — mesmo que realmente tenhamos que suportar dificuldades pelo
Dharma —, ¢ algo absolutamente vélido. Além disso, essas dificuldades nao
sio nada quando comparadas as adversidades que seres mundanos enfren-
tam em prol dos prazeres samsaricos. Eles trabalham suas vidas inteiras —
quarenta, cinquenta, sessenta anos — por prazeres que nao duram sequer
alguns anos. Qualquer dificuldade imposta a um praticante do Dharma nao
visa apenas a felicidade desta vida, mas a felicidade eterna; a felicidade da
proxima vida, da seguinte e assim por diante, para sempre.

Enquanto acreditarmos no mito de que o prazer samsarico ¢ a tinica feli-
cidade, sempre encontraremos obstéculos para a pritica do Dharma. Afas-
tar-nos da vida samsdrica requer grande determinagio, e ¢ precisamente
aqui que uma compreensao profunda do lamrim ¢ essencial.

Tudo depende da nossa motivagao. Nao posso enfatizar o bastante a sua
importincia. As impressoes que acumulamos, momento a momento, em
nosso continuo mental, ndo vém das a¢des que realizamos, mas da mente
por trés delas, da motivagio que as impulsiona. Por isso, a cada manha,



AFASTANDO-SE DAS PREOCUPAQE)ES MUNDANAS 157

devemos gerar uma motivagio firme de passar todo o dia realizando ape-
nas agoes virtuosas; especificamente, de fazer tudo com bodhicitta, com a
determinacio de alcangar a iluminagio para o beneficio de todos os seres
sencientes. Isso nos alicercard e tornard o nosso dia plenamente significa-
tivo. Se possivel, antes de iniciar qualquer agio, devemos verificar se ainda
mantemos ou nio essa mesma motivacao. Na verdade, ¢ justamente assim
que fazemos a escolha crucial entre virtude e nao virtude. Pabongka Dechen
Nyingpo cita Lama Tsongkhapa nesta passagem:

Se vocé reconhece o grande significado deste perfeito renasci-
mento humano e compreende o quéo dificil ¢ encontré-lo, ¢
impossivel viver sem praticar o Dharma. Desperdicar um tnico
momento parece uma perda enorme. Ao refletir sobre a morte,
vocé se prepara para a jornada das proximas vidas; ao refletir
sobre o carma, transforma-se de alguém imprudente em uma
pessoa cuidadosa em tudo o que faz.”

No mesmo sentido, Geshe Potowa afirma:

Quando compreendemos as liberdades e riquezas que temos
com este perfeito renascimento humano e o quanto ¢ dificil
encontrd-lo novamente, ¢ impossivel sentir-se confortével a no
ser durante a pratica do Dharma.”

Hé muitas hist6rias que ilustram essa urgéncia de apenas praticar o Dharma
¢ deixar de lado a vida mundana. Pabongka Dechen Nyingpo também
conta que o Geshe Kadampa Goénpawa estava tio concentrado em sua
prética meditativa que, certa vez, ao sair de sua ermida, um espinho afiado
de sua planta-incenso o espetou. Ao invés de se importar em remové-lo, ele
simplesmente continuou sua prética.”

Havia também um velho meditador cuja caverna tinha um espinheiro
crescendo ao lado. Sempre que safa para fazer suas necessidades, seu manto
ficava preso nos espinhos e rasgava. Com o tempo, a veste tornou-se cada
vez mais esfarrapada. Mas, pensando que a morte poderia chegar a qualquer

7 Liberagio, Dia 9.
” Ibid.
* Ibid.



158 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

momento, ele ndo via razao para perder seu tempo de meditagao cortando
o espinheiro. Com uma mente assim, as realizagdes sobre impermanéncia,
morte e o perfeito renascimento humano sio facilmente alcangadas.

Em Carta a um amigo, Nagarjuna afirma:

Mesmo que sua cabega ou suas roupas incendeiem-se de repente,

Nao se preocupe em apagé.—las.

E muito mais Vantajoso tentar extinguir renascimentos futuros
descontrolados.

Nio hd nada mais urgente do que isso.”

Se as nossas roupas ou cabelos subitamente se incendiassem, nosso instinto
seria agir imediatamente para apagar as chamas. Nada seria mais urgente.
Porém, aqui, Nagarjuna afirma que ainda mais importante ¢ extinguir os
renascimentos futuros assumidos por for¢a do carma e das delusoes. Ter o
cabelo e a cabega queimados nio ¢ nada se comparado ao fogo dos reinos
dos infernos, aos quais estaremos fadados caso nao fagamos nada.

Portanto, precisamos distinguir claramente o que ¢ acdo mundana e o
que ¢ a¢io dhérmica, comprometendo-nos a renunciar a primeira e a reali-
zar apenas a tltima. E fundamental compreender que a “prética do Dharma”
envolve muito mais do que recitar oragdes ou sentar-se em postura medita-
tiva: trata-se da nossa atitude em tudo o que fazemos. De acordo com a
nossa motivagao, comer pode ser uma atividade mundana ou dharmica. O
mesmo vale para escutar musica. Até mesmo agdes aparentemente “boas’,
como fazer pujas e ajudar os vizinhos, podem ser mundanas se realizadas
com motiva¢io mundana. Na verdade, qualquer atividade executada com
atengao consciente e motivagio positiva ¢ meditagao, quer a identifiquemos
assim ou nao. Meditagio em tibetano ¢ gom, que significa habituar a mente,
o que, claro, quer dizer habitua-la a virtude.

Em O ornamento dos sutras Mahayana, Maitreya define meditagao como
“familiarizar a mente com o objeto”. E ¢ exatamente deste ensinamento que
precisamos desesperadamente. Quando agimos com amor e generosidade,
por exemplo, habituamos nossa mente a essas virtudes, que se fortalecem
progressivamente em nosso continuo mental. Seja em meditagio formal,
seja em nossas agoes cotidianas, quando sempre nos motivamos com bodhi-
citta, familiarizamo-nos e nos habituamos a ela. Entdo, paulatinamente, a

V. 104.



AFASTANDO-SE DAS PREOCUPA(;(')ES MUNDANAS 159

medida que essa qualidade magnifica se aprofunda em nés, passamos de um
estado mental meramente conceitual e aspirante a uma realizagio genuina,
na qual nossa mente torna-se uma com a bodhicitta. Porém, mesmo no
estdgio em que nos encontramos agora, com a nossa mente ainda bastante
obscurecida, se sempre agirmos com motivagio pura, todas as nossas agoes
transformam-se em a¢oes dhdrmicas puras.

E assim que podemos tornar todos os momentos deste perfeito renas-
cimento humano significativos, até mesmo o simples ato de respirar. Cada
inspiragio pode ser um passo rumo a iluminagio; cada expiragio, outro
passo. Nao h4 motivo adicional para respirarmos seniao para nos manter-
mos vivos. Ao fazé-lo, ndo prejudicamos ninguém, mas quando respiramos
com atengao plena e uma mente impregnada com o desejo de alcancar a ilu-
minago, criamos, a cada alento, a paz perfeita do despertar.

Estabelecer uma motivacio firme pela manha ¢ crucial. E cla que con-
fere poder e pureza ao restante do dia. Sua Santidade o Dalai Lama cos-
tuma dizer que devemos extrair a esséncia dia e noite. Isso significa criar
uma motivagao firme pela manha — por meio da meditagio em temas como
devocgio ao guru ou morte e impermanéncia — e, em seguida, gerar uma
compaixdo intensa baseada nessa meditagao. Assim, ao longo do dia e da
noite, tudo o que fazemos ¢ permeado por esse sentimento de compaixio e
colhemos continuamente os beneficios da meditagao.

Digamos que a nossa meditagio tenha sido sobre impermanéncia. Todas
as situagdes com as quais nos deparamos naquele dia carregam esse tom.
Vemos além da aparéncia enganadora da permanéncia e compreendemos
que o que quer que encontremos — um objeto, uma experiéncia ou uma
emogio —, nada disso ¢, de forma alguma, permanente. Nada ¢ causa perma-
nente de felicidade ou de sofrimento; tudo ¢ transitério e encontra-se em
constante mudanga. O mesmo acontece com os demais tépicos do lamrim.
E, quando combinamos essa compreensio com a motivagao da bodhicitta,
cada uma das nossas a¢oes torna-se extremamente poderosa.

Se extrair a esséncia do nosso perfeito renascimento humano significa
praticar o Dharma, entdo empenhar-nos em realizar a bodhicitta e a ilumi-
nagio ¢ o coragio dessa esséncia. Isso ¢ algo que devemos fazer “dia e noite”
Nio hd um tnico segundo a ser desperdigado e, com bodhicitta, cada um
desses segundos se torna infinitamente valioso.

Ao longo do dia, deparamo-nos milhares de vezes com situagoes que
exigem uma escolha. Antes, terfamos que optar pela melhor entre duas
situagdes samsaricas, como entre lucro e prejuizo no trabalho, mas agora



160 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

a decisao ¢ muito simples. Escolhemos fazer algo benéfico ou destrutivo?
Extraimos a esséncia desta vida preciosa ou a desperdicamos? Decidimos
por aquilo que beneficiard a nés mesmos e aos outros — garantindo que esta-
mos aproveitando a0 maximo este perfeito renascimento humano e assegu-
rando renascimentos realmente vantajosos a partir de agora — ou seguimos
0 egoismo, garantindo sofrimento para nés e os demais ¢ a certeza de um
renascimento nos reinos inferiores? A cada segundo temos a liberdade de
escolher entre a iluminagio e o inferno, mesmo nas menores ¢ mais insigni-
ficantes agdes. A opgao entre lucro e prejuizo — lucro e prejuizo verdadeiros
— estd inteiramente em nossas maos.

Se soubéssemos que terfamos um longo tempo 4 frente, talvez pudés-
semos relaxar um pouco. “Eu sei que preciso praticar o Dharma, mas ainda
tenho algumas coisas para fazer primeiro. Depois vou tirar umas boas e lon-
gas férias antes de comegar a pensar em estudar e meditar. De fato, tenho
esta oportunidade maravilhosa agora, mas ela nao vai a lugar algum; mais
tarde, talvez quando me aposentar, poderei dedicar-lhe mais tempo.”

Claro que nio ¢ assim que funciona. Nao me canso de repetir um mi-
lhdo de vezes o que Lama Tsongkhapa disse: este perfeito renascimento
humano ¢ dificil de encontrar, ndo dura muito ¢ pode acabar a qualquer
momento. Acreditar que podemos iniciar nossa praticado Dharma amanha
¢ muito perigoso, pois amanha, ao acordarmos, certamente haverd algum
outro assunto urgente para resolver antes de comegarmos a meditar. E
depois de amanha havera outro. E de repente estamos com sessenta, setenta,
oitenta anos. Quando nos perguntarem do que nos arrependemos em nossa
vida, responderemos que nos arrependemos de nunca termos praticado o

Dharma.

Apenas com um corpo humano precioso podemos trilhar o caminho
completo

Apenas seres humanos sio capazes de praticar o Dharma, jé que somente
eles conseguem distinguir entre virtude e nao virtude. Seres em outros
reinos podem viver por éons, mas eles nao tém a capacidade de fazer essa
distingao. Humanos, por outro lado, compreendem o significado de virtude
poucos segundos apds ouvi-lo. Isso lhes da a liberdade maravilhosa e tinica
de escolher a felicidade ao invés do sofrimento.

Esse potencial ¢ a condigio interna necesséria para alcancar a iluminagao.
A condigio externa ¢ a existéncia do Buddhadharma completo e dos votos



AFASTANDO-SE DAS PREOCUPAQ()ES MUNDANAS 161

que podemos receber como seres humanos. Tudo isso se deve 4 gentileza do
amigo espiritual, o nosso guru.

O guru supremo ¢ a nossa prépria sabedoria interna, mas sé conseguimos
acessd-la por meio do guru externo, o professor capaz de nos apresentar ao
Dharma e guiar-nos habilmente de acordo com as nossas predisposicoes.
O guru pode manifestar-se de diferentes formas em diversas vidas, ou até
mesmo nesta, mas sua esséncia ¢ sempre a mesma.

E apenas por meio do guru que encontramos o Buddhadharma com-
pleto, especialmente os ensinamentos e préticas avangados do Vajrayana.
Somente por meio dele podemos tomar os votos necessarios para a pratica
da moralidade perfeita. Foi gragas 4 sua gentileza que recebemos o perfeito
renascimento humano que ora desfrutamos. Por essa razio, o primeiro
topico do lamrim trata do desenvolvimento da atitude correta com relagio
ao guru, o que justifica chamar a devogio adequada de raiz do caminho.

Com a orientagio do nosso guru, todo o caminho ¢ colocado diante de
néds. O método inequivoco estd disponivel para tudo o que quisermos alcan-
car. Nio ¢ algo que talvez possamos fazer em algum momento futuro; é algo
que definitivamente podemos realizar j, neste minuto, neste segundo. A
partir de agora, todas as nossas agdes podem ser a causa para a iluminagio.
E isso que torna este perfeito renascimento humano tio plenamente sig-
nificativo. O caminho completo a iluminagao estd diante de n6s e podemos
trilhd-lo até o fim. Precisamos de refugio, equanimidade, compaixio e
sabedoria. Todas as ferramentas estio em nossas mios, ¢ podemos adquirir
ndo apenas algumas poucas qualidades preciosas, mas uma vasta quantidade
delas. Essas qualidades podem preencher a nossa mente.

A simples recitagio das oragdes de refugio e bodhicitta com a motivagao
de alcancar a iluminagio para o beneficio dos seres sencientes gera méritos
infinitos. Apenas recitar a prece dos quatro pensamentos incomensuraveis
livra a nossa mente de toda parcialidade. Quatro breves linhas e criamos
a causa para a iluminagao plena. Com essas préticas, ¢ possivel gerar facil-
mente a compaixio na nossa mente e, a partir dela, o ripido surgimento da
grande compaixdo e da mente preciosa da bodhicitta. Com bodhicitta, a
iluminagao torna-se facil.

Esse ¢ o potencial que nds, seres humanos dotados de um perfeito renas-
cimento humano, possuimos. Esse ¢ 0 nosso objetivo, o projeto que precisa-
mos realizar. Seja no trabalho, relaxando em casa, de férias ou entre amigos
— onde quer que estejamos, dia e noite —, isso ¢ o essencial.

Assim como o sucesso em projetos mundanos demanda esforgo e deter-



162 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

minagio constantes, o éxito do nosso projeto de iluminacao requer medita-
¢ao continua em todos os tépicos do lamrim. Onde quer que estejamos e o
que quer que fagamos, encontraremos ensinamentos do Dharma — se tiver-
mos a sabedoria de usar todas as situagdes dessa maneira. Ao sempre nos
atentarmos aos acontecimentos ¢ observarmos incessantemente as agoes
do nosso corpo, fala e mente, podemos transformar a nossa vida, fazendo
com que todos os momentos se tornem dhdrmicos e nos aproximem da
iluminagao.

Caso contrdrio, serd como tentar escalar uma montanha gelada sem equi-
pamento: subindo dolorosamente, apoiado nas maos ¢ joelhos, tentando
agarrar o gelo escorregadio com os dedos descobertos — tudo isso para desli-
zar de volta ao ponto de partida. A despeito do tremendo esforgo, nao ha
nada em que nos segurar, e sempre acabamos de volta a0 comego. A nossa
prética do Dharma também pode ser assim. Tentamos estabelecer uma
motivagio positiva para a sessao meditativa, meditamos adequadamente,
mas voltamos a escorregar quando retornamos ao mundo externo.

Temos o potencial de alcangar a iluminagio plena. A tinica coisa que nos
impede ¢ a nossa falta de determinagio. Contudo, se reconhecermos verda-
deiramente quio preciosa ¢ esta oportunidade, podemos usar todas as situ-
agdes como etapas no caminho 4 iluminacio e sempre oferecer um servico
perfeito aos outros. Quando a nossa mente estd impregnada de bodhicitta,
todas as a¢oes ganham um significado profundo. Apenas o Mahayana pode
conduzir-nos a esse nivel mental, e somente como seres humanos, neste
sistema de mundo e neste tempo, temos acesso a esse caminho.

Portanto, somos extremamente afortunados por este método estar ampla-
mente disponivel, pelos grandes mestres que podem explic-lo e pelo poten-
cial e a determinagio de nos beneficiarmos deste presente extraordindrio.






8. Estavida preciosa

e 2

A PRECIOSIDADE DESTA VIDA

0S VERSOS DOS Hinos de experiéncia que mencionei anteriormente,

Lama Tsongkhapa afirma que o nosso corpo qualificado pelas liber-
dades e riquezas ¢ mais precioso do que uma joia que concede desejos. Pre-
cisamos reconhecer esse ponto essencial. Um pedinte revirando o lixo em
busca de comida pode encontrar um diamante enorme, porém descarté-lo
por nio ser comestivel, sem perceber que, se o vendesse, viveria luxuosa-
mente pelo resto da vida.

Imagine que, quando criangas, recebemos do nosso pai uma bolsa cheia
de diamantes para nos proteger das dificuldades da vida, mas, por sermos
criangas e nao entendermos seu valor, nds a atiramos no rio. Agora, ja adul-
tos, percebemos o que fizemos. Como nos sentirfamos péssimos! E assim
que devemos nos sentir sempre que nos dermos conta de que desperdica-
mos um Unico momento deste perfeito renascimento humano. Se real-
mente compreendéssemos a preciosidade desta vida, jamais cogitariamos
desperdigar sequer um segundo, e a ideia de usd-la em um s6 instante de nao
virtude pareceria uma perda ainda maior do que ter atirado aquela bolsa de
diamantes no rio.

Precisamos compreender o valor deste corpo e reconhecer que hé obje-
tivos maiores do que prazeres temporais. Achamos que um pedinte que
joga fora um diamante enorme ¢ incrivelmente tolo, mas somos igualmente
tolos se nio reconhecermos e aproveitarmos a oportunidade que temos
neste momento.



ESTA VIDA PRECIOSA 165
Mais preciosa do que uma joia que concede desejos

A vida é extremamente preciosa — nada neste mundo ¢ mais valioso —, espe-
cialmente uma vida dotada das oito liberdades e dez riquezas. Valorizamos
imensamente as nossas posses ¢ dinheiro, mas raramente refletimos sobre o
verdadeiro tesouro que possuimos. Subestimamos esta vida e até abusamos
dela.

Imagine ganhar na loteria, um daqueles prémios principais de centenas
de milhées de délares que oferecem hoje em dia. E claro que ficarfamos
euféricos. Pareceria que o evento mais inacreditével que poderia acon-
tecer na nossa vida aconteceu. As pessoas sonham com isso o tempo todo;
compram bilhetes semanalmente, esperando e rezando para que sejam as
vencedoras. Contudo, um segundo deste perfeito renascimento humano ¢é
infinitamente mais valioso do que todas as loterias de todos os paises do
mundo.

Pense em todas as suas posses: sua casa, carro, televisao, computador,
roupas, joias, dinheiro etc. — tudo o que possui agora ¢ ja possuiu um dia.
Pense em como ficaria chateado se perdesse todos os seus bens, ou se todo
o seu dinheiro fosse roubado. Ainda assim, todas essas posses materiais
s3o insignificantes quando comparadas ao bem mais precioso de todos: o
corpo humano com seu potencial para a felicidade verdadeira. Desperdicar
esse bem preciosissimo ¢ infinitamente pior do que perder todas as posses
mundanas.

Pense em todas as pessoas extremamente ricas do seu pais, os miliona-
rios e biliondrios, e em tudo que possuem: mansoes, iates, joias, coisas que
vocé jamais poderia sequer sonhar. Considere também os ricos de todos os
outros paises, com fortunas comparéveis s de um pequeno pais. Imagine
todo esse dinheiro e todas essas posses empilhados, montanhas recheadas
de riquezas — todas as joias do mundo, cada peca de ouro e tesouros reuni-
dos. Tudo isso nao ¢ nada quando comparado a este corpo.

Toda a riqueza de hoje e a que ja existiu neste mundo, somadas a toda
a fortuna dos reinos dos deuses, nio sio nada. E impossivel descrever a
riqueza dos reinos celestes. Como vimos, um tnico brinco de um deus ¢
mais valioso do que toda a riqueza humana reunida. Porém, isso também ¢
insignificante diante do valor deste precioso renascimento humano.

Hé algo considerado ainda mais valioso do que os tesouros dos reinos dos
deuses: a joia que concede desejos, uma joia com poder de realizar qualquer
desejo.

Antigamente, em dias auspiciosos como os de lua cheia, bodhisattvas que



166 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

haviam acumulado grande mérito conseguiam ir as profundezas dos oceanos
para obter essas joias preciosissimas. As joias que concedem desejos estavam
cobertas de lama e precisavam ser limpas trés vezes, sendo a tltima com
um algodao finissimo, até que toda a sujeira fosse completamente removida.
Quando uma delas era colocada em um estandarte no alto de uma casa em
uma noite de lua cheia, qualquer pedido material que as pessoas fizessem —
dinheiro, longevidade, satde etc. — era realizado imediatamente.

Contudo, embora possa realizar desejos, a joia nio tem o poder de salvar
alguém dos reinos inferiores. O objeto material em si é a condigao externa,
mas se nos beneficiaremos dele ou nio depende inteiramente do nosso
carma. Um fésforo queima; porém se ele queimara lenha em uma fogueira
para nos manter aquccidos ou incendiard a nossa casa, causando tristeza,
depende do nosso carma. Uma reagio atdmica pode gerar eletricidade para
beneficiar muitas pessoas ou detonar uma bomba que mata centenas de mi-
lhares. O elemento material pode estar presente, mas o resultado depende
da nossa mente.

Mesmo que possuissemos uma joia que concede desejos, que bem ela nos
faria? As nagas sao seres do reino dos animais geralmente muito abastadas.
Diz-se que, em vidas anteriores, muitas delas praticaram grande genero-
sidade, mas nao moralidade; por isso, renasceram com enormes fortunas,
porém no reino animal. As mais ricas possuem armazéns rcpletos des-
sas joias, mas nao tém nenhuma oportunidade de praticar o Dharma ou
escapar dos sofrimentos do reino animal.

Se uma Unica joia que concede desejos vale muito mais do que toda
a riqueza de todos os universos, entio um tnico segundo deste precioso
renascimento humano ¢ infinitamente mais valioso do que um céu inteiro
repleto dessas joias. A preciosidade deste renascimento ¢ incomparével.

Ficamos profundamente chateados quando somos roubados ou quando
perdemos um pouco de dinheiro, mesmo que sejam miseros dez délares.
O prejuizo parece enorme e a nossa mente pode ficar triste por dias. Se
perdemos cem délares, entdo, ¢ uma tragédia. No entanto, nio sentimos
absolutamente nada ao desperdicar um minuto ou uma hora; tampouco
percebemos qualquer prejuizo ao jogar fora trinta ou quarenta anos — qual
for o tempo desde que nascemos —, colocando a perder este perfeito renas-
cimento humano.

Se descobrissemos que temos ciAncer ou tomdssemos veneno acidental-
mente, farfamos tudo ao nosso alcance para encontrar uma cura, deses-
perados por prolongar a nossa vida. Contudo, se nao soubéssemos dessas



ESTA VIDA PRECIOSA 167

condi¢oes, nada farfamos. Cuidamos muito bem da nossa aposentadoria ou
da nossa casa, preocupadissimos com sua desvaloriza¢io, mas falhamos em
reconhecer que desperdi¢amos algo muito mais precioso. Porque nao sabe-
mos o verdadeiro valor desta vida, nao fazemos nada para protegé-la.

Simplesmente ndo compreendemos o quao inacreditavelmente preciosa
¢ esta vida. Despeje um pouco de terra no ouvido de um cavalo e ele chaco-
alhard a cabeca para se livrar do incémodo; despeje um pouco de ouro em
po e ele fard exatamente a mesma coisa. O cavalo nao pensa que um nio vale
nada e o outro ¢ precioso; terra e ouro s3o idénticos para ele. De modo simi-
lar, recebemos um perfeito renascimento humano, que nos d4 a oportuni-
dade de alcancar todos os resultados altamente significativos e nos oferece a
possibilidade de obter qualquer nivel de felicidade a que aspiremos, porém,
ao falhar em reconhecé-lo, nés o desperdicamos por completo, como quem
chacoalha um desconforto do ouvido.

Cedo ou tarde, as posses materiais nos decepcionardo e, quando isso
acontecer, a nao ser que compreendamos impermanéncia e carma, ficare-
mos bastante tristes. Quando alguns ricos perdem seus negécios, pulam
do alto de uma ponte, como se perder dinheiro fosse pior do que perder a
vida. Se ndo chegam a tanto, tém colapsos nervosos e acabam em hospitais
psiquidtricos. Eles dao extrema importincia ao valor do dinheiro. Conhe-
cem seus lucros e perdas até a casa dos centavos, sabem todas as taxas de
cAmbio e quais bens precisam conquistar para serem felizes, mas nao fazem
a menor ideia do valor da prépria vida preciosa.

Ouvi a histéria de um empresdrio de Hong Kong que perdeu um bilhao
de délares em uma quebra da bolsa. Ele ainda tinha quatro bilhoes, mas isso
nio foi suficiente para impedir que se sentisse absolutamente miseravel pelo
bilhao perdido. Um bilhao de délares nao é nada. Céus repletos de joias que
concedem desejos nao sao nada. A tnica coisa verdadeiramente preciosa é o
perfeito renascimento humano.

As pessoas adoram promogdes e ficam muito felizes por terem com-
prado algo mais barato do que outro cliente. Elas viajam quilémetros até
um supermercado mais em conta para poupar alguns poucos délares; espe-
ram por ofertas e enfrentam muitas dificuldades para adquirir produtos
com desconto; quando economizam alguns ddlares, o dia delas se ilumina
e torna-se maravilhoso. No entanto, ignoram por completo um ato de gen-
tileza que tenham praticado.

Com os dezoito atributos do perfeito renascimento humano, podemos
realizar tudo o que quisermos, mas nao lhes damos o devido valor. Por outro



168 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

lado, suponha que, ao comprar algo, tenhamos pago involuntariamente
dezoito délares em vez de dezessete. Mais tarde, quando descobrimos o
erro, ficamos horrorizados. Desperdicamos um délar por descuido. Senti-
mos como se algo precioso tivesse sido arrancado do nosso coragio. Um
daqueles dezoito ddlares foi perdido, o que quer dizer que talvez nao pos-
samos comprar algumas balas a mais. Quer tenhamos dez mil ddlares ou
nada no banco, ainda assim sentimos a perda daquele tnico délar. Por que
nao temos a mesma sensagao quando perdemos uma das nossas liberdades
ou riquezas? Porque valorizamos o dinheiro muito, mas muito mais do que
este perfeito renascimento humano.

Ficamos frustrados e irritados quando perdemos uma festa porque nosso
carro quebrou. No entanto, podemos passar um dia inteiro sem fazer nada e
nao nos incomodar por termos desperdicado esta vida preciosa.

Imagine que vocé precisa ir a um determinado lugar, mas estd muito
cansado e acaba ficando em casa. Depois, descobre que todos que estavam
14 receberam um milhio de délares — e vocé ficou de fora. Tenho certeza de
que vocé se sentiria péssimo. Ficaria louco pensando que, se nao tivesse sido
t3o preguicoso, teria recebido aquele dinheiro. Vocé nao dormiria durante
dias ruminando isso. No entanto, nao sentimos nenhuma perda ao dormir
o dia inteiro e desperdigar vinte e quatro horas do nosso perfeito renasci-
mento humano, um prejuizo infinitamente maior do que deixar de ganhar
até mesmo um bilhio de d6lares. Repito, isso ocorre porque nio vemos com
clareza o quio preciosa ¢ esta vida.

Estamos tao acostumados a acreditar no valor do dinheiro que pode
parecer impossivel ser feliz sem ele, mas ¢ claro que isso nao ¢ verdade. Veja
os grandes iogues do passado, que nio tinham nada e, ainda assim, eram
profundamente felizes. O exemplo mais famoso ¢ o de Milarepa, o grande
meditador tibetano que se iluminou em uma vida breve desta época degene-
rada. Além de um local para meditar e uma panela, ele nao tinha absoluta-
mente nada — nenhum dinheiro e nem mesmo roupas, a nao ser um manto
fino de algodio esfarrapado. Seu alimento didrio era sopa de urtiga, dia apés
dia; urtigas eram tudo o que ele podia colher, ¢ eram tudo o que comia. Por
isso, além de extremamente magro, sua pele também adquiriu um tom azul
esverdeado.

Milarepa vivia em uma caverna pequena no alto das montanhas, em um
espago que mal poderia ser chamado de quarto. Essa drea era a sua cozinha,
seu local de meditagio e sua cama, tudo muito bésico e vazio. Certa noite,
um ladrdo apareceu para roubar o que pudesse encontrar, mas nio achou



ESTA VIDA PRECIOSA 169

nada. Milarepa ficou surpreso que ele havia localizado a caverna. “Como
vocé a encontrou no escuro?’, perguntou. “Nao a encontro nem durante o
dia” Ele mostrou ao ladrao sua tnica panela, que estava inclusive rachada;
ela s6 mantinha a forma porque uma camada grossa de restos de urtiga havia
se acumulado ao longo do tempo. Ele estava cozinhando naquele momento
e ofereceu ao ladrio.

Ele pediu um pouco de sal e Milarepa salpicou urtiga seca, dizendo: “Aqui
estd o sal.” Depois o ladrao pediu pimenta e, novamente, Milarepa colocou
mais urtiga, dizendo: “Aqui estd a pimenta.” Era tudo o que ele tinha.

Mesmo assim, ele era inacreditavelmente feliz, pois tinha a liberdade de
praticar o Dharma, e a tinha porque possufa — ¢ valorizava — seu perfeito
renascimento humano. Por essa razao, conseguiu alcancar a ilumina¢io em
uma vida breve.

Segundo nossos padrées mundanos, as nagas, com seus armazéns de
joias que realizam desejos, deveriam ser muito mais felizes do que Milarepa.
No entanto, mesmo com toda essa riqueza, elas nio tém a oportunidade
de escapar dos sofrimentos terriveis dos reinos inferiores, enquanto a feli-
cidade de Milarepa aumentou gradualmente até que ele alcangou a ilumina-
¢ao completa e perfeita.

Talvez pensemos que Milarepa era de alguma forma especial ou que era
mais fécil obter realizagdes naquele tempo, enquanto hoje tudo ¢ bem mais
dificil. Porém, temos exatamente o mesmo tipo de corpo ¢ mente que Mila-
repa possuia. Além disso, ele havia matado muitas pessoas anteriormente
naquela mesma vida e precisou purificar tudo isso. Com este corpo que pos-
suimos agora, podemos alcangar o que quisermos. Nao precisamos de ne-
nhuma circunstincia especial além das liberdades e riquezas que ji temos.
Neste momento, temos tudo — e isso ¢ mais valioso do que todas as riquezas
de todos os universos reunidas. Este perfeito renascimento humano ¢ pre-
cioso assim. Somos capazes de erguer-nos acima das nossas delusdes impedi-
tivas, tal como Milarepa, e de ajudar todos os seres sencientes a superar o
sofrimento e a também alcangar a felicidade inigualavel.

Qual riqueza pode ser maior do que renunciar 4 origem do nosso sofri-
mento, compreender a natureza da realidade e amar os outros mais do que
anés mesmos? O que pode ser mais valioso do que obter a mente mais pre-
ciosa de todas, a bodhicitta, a mente que busca a iluminagao para beneficiar
todos os outros seres sencientes? Essas sio riquezas que vao muito além dos
céus repletos de joias que realizam desejos.

Este perfeito renascimento humano nos permite evitar, com relativa



170 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

facilidade, o renascimento nos reinos inferiores de sofrimento. Nenhuma
riqueza pode fazer isso, nem ¢ capaz de nos conduzir a liberagao e 4 ilumina-
¢ao. Na verdade, as riquezas geralmente tém o efeito contrario: estimulam o
apego e sobrecarregam a nossa mente com negatividade.

E importante contemplar esses fatos continuamente, j4 que, como disse,
estamos habituados ao equivoco de que dinheiro e posses siao o principal
caminho para a felicidade, quando nao sio. Precisamos ver claramente
que dinheiro — ou até mesmo céus de joias — nao nos proporcionard um sé
dromo de felicidade; nao nos ajudar no avango ao longo do caminho rumo
a liberagao inigualével, nem nos salvard dos reinos inferiores. Dinheiro e
posses sio falsos amigos, no sentido de que prometem felicidade, mas entre-
gam apenas miséria.

Precisamos reconhecer o quao valioso ¢ este corpo precioso. J& nascemos
como humanos antes — talvez até tenhamos obtido algumas das liberdades e
riquezas —, mas nunca as tivemos todas simultaneamente. Por isso, as nossas
tentativas de alcancar a verdadeira felicidade foram incompletas e fadadas
ao fracasso. Agora, temos todas as dezoito e, se realmente nos empenhar-
mos, a liberago e a iluminacio sao possiveis. Apenas desta vez, apenas com
este corpo somos capazes de realizd-las.

Também precisamos compreender que a moralidade e a generosidade sao
muito mais importantes do que quaisquer riquezas. Caso contrério, con-
tinuaremos iludidos quanto a verdadeira fonte da felicidade e seguiremos
atribuindo importincia excessiva as coisas materiais. De um lado, precisa-
mos enxergar o veneno contido no mel dos prazeres sensoriais e temé-lo; de
outro, precisamos compreender o verdadeiro significado da vida humana e
alegrar-nos ao utilizd-la corretamente.

O fato de termos encontrado este perfeito renascimento humano ¢ como
um sonho, tio extraordindrio quanto aquele pedinte que encontra um dia-
mante no lixo. De algum modo, temos agora, em nossas maos, a joia mais
preciosa de todas. E um milagre que nio podemos desperdigar.

A preciosidade do corpo humano

O que Milarepa tinha? Como conseguiu alcangar a iluminagio completa e
perfeita em uma vida breve destes tempos degenerados? Nao foi a caverna
nem a sua dieta. Por toda a Asia, Milarepa é reverenciado como um grande
meditador e um iogue altamente realizado; até mesmo no Ocidente muitos
jé ouviram falar dele e respeitam suas realizacoes. Ele nao tinha nada além
do préprio corpo franzino, praticamente nu, ¢ a determinagao de usi-lo



ESTA VIDA PRECIOSA 171

para alcancar seu objetivo — e assim o fez. Sem se preocupar com conforto,
Milarepa fez o que precisava ser feito para alcancar a iluminagio.

Nos nao conseguiriamos sequer cogitar viver sem roupas, cspecialmentc
nas nevascas dos Himalaias. Mas, para Milarepa, estar vestido ou nu era
a mesma coisa. Ele ia e vinha com um pano esfarrapado jogado sem cui-
dado algum sobre o ombro, deixando todo o resto exposto. As vezes, sua
irma o visitava e sempre sentia profunda vergonha por sua aparéncia. Ela o
repreendia constantemente, queixando-se: “Irmao mais velho, tenho tanta
vergonha de vocé sempre perambular despido, com tudo a mostra.” A irma
costumava trabalhar para diversas familias e, certa vez, conseguiu econo-
mizar o suficiente para comprar um rolo de tecido branco. Ela o ofereceu a
Milarepa, insistindo para que fizesse algumas pecas de roupa: “Como vocé
pode completar a obra desta vida com o corpo nu?”

Quando retornou para verificar o que ele tinha feito, descobriu que, ao
invés de calgas e um casaco, ele havia costurado luvas e uma espécie de meia
em formato de dedo para colocar no pénis. Naturalmente, ela ficou muito
irritada por ele ter desperdicado o tecido e voltou a criticar sua aparéncia.
Milarepa disse: “Olha, todos tém um destes; todos sabem que nasci com um.
Se eu tiver que me envergonhar disso, entdo vocé terd que se envergonhar
dos seus seios”, que eram um pouco grandes. Nao sei o que ela respondeu.

A tnica diferenca entre Milarepa e nés ¢ que nao temos o mesmo nivel
de rentncia. Acreditamos que precisamos de conforto e calor, de uma boa
dieta e de todas as condi¢des externas ideais, e, para obté-los, precisamos tra-
balhar e ganhar dinheiro. Nao compreendemos o que realmente importa.
Milarepa compreendia. A nio ser pela determinagio, temos exatamente o
mesmo potencial que Milarepa. Como ele, possuimos este corpo precioso.
Nao héd qualquer razao para nio sermos idénticos a ele.

Todos os seres tém o potencial de alcancar a budeidade; todos possuem a
natureza bidica. Porém, apenas com este corpo humano somos capazes de
realizar esse potencial. E agora que temos a oportunidade de destruir nos-
sas delusoes e desenvolver todas as nossas qualidades positivas. Apenas com
esta vida humana preciosa conseguimos tornar cada momento significativo
¢, assim, mesmo nesta vida, desfrutar da felicidade perfeita, da felicidade da
prética do Dharma.

Outra grande vantagem de possuir um corpo humano ¢ que somente
com ele — e apenas neste continente do sul, o sistema de mundo em que
habitamos — podemos alcancar a moralidade pura necessaria para eliminar
todas as nossas delusoes. E isso se dd exclusivamente por meio dos diversos



172 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

votos estabelecidos pelo Buda; nio podemos toma-los sob nenhuma outra
forma. Com base nisso, somos capazes de completar os trés aspectos princi-
pais do caminho: a rentincia, a bodhicitta e a sabedoria que realiza a vacui-
dade. A partir dai, o nirvana, a cessacio de todo sofrimento, ¢ a iluminagao
s3o um passo facil.

Como existem incontdveis universos, ha também muitos outros conti-
nentes com seres humanos. A Terra nio ¢ o tnico lugar. Contudo, nesses
outros continentes, os humanos sio diferentes; apenas o corpo humano
deste continente ¢ adequado para receber votos e ordenagio. A ordena-
¢do ¢ a base da rentincia ao samsara, e uma mente relutante em renun-
ciar 4 existéncia ciclica nio pode ser ordenada. Para abandonar o apego, ¢
necessario querer fazé-lo. Nos outros reinos livres de sofrimento,” ¢ muito
dificil reconhecer a natureza do sofrimento, e, assim, os seres desses reinos
permanecem aprisionados, reféns do apego.

Portanto, somos extremamente afortunados por nio experimentarmos
sofrimento em excesso nem prazeres sensoriais em demasia, o que nos per-
mite compreender as falhas do apego e a natureza do sofrimento. Dessa
forma, somos recepticulos adequados para votos e ordenagio, e consegui-
mos manté-los. Isso nos permite desenvolver moralidade perfeita e, com ela,
a concentragio perfeita. Enquanto a nossa mente estiver dispersa devido ao
apego ¢ as demais delusoes, ¢ impossivel desenvolver uma boa concentra-
¢a0; com moralidade pura, isso se torna muito mais ficil. Entao, com uma
concentragio sélida, conseguimos completar o treinamento superior em
sabedoria, a realizacao da vacuidade. Essa realizacio, por sua vez, torna-se a
base para ingressar no caminho Vajrayana e alcangar a iluminagiao em uma
vida breve desta época degenerada.

TORNANDO A VIDA REALMENTE SIGNIFICATIVA

Possuimos as dezoito qualidades necessrias para tornar nossa vida incri-
velmente significativa. Mesmo que uma ou duas estejam faltando, dispomos
dos meios para obté-las; temos todas as condi¢oes necessdrias para prati-
car 0 Dharma. Ja conhecemos o suficiente dos ensinamentos do Buda para
compreender que se trata de uma filosofia cujo contetido ¢ o caminho com-
pleto e inequivoco desde o ponto em que estamos até o objetivo supremo
da iluminagao. Sabemos como seguir o caminho do meio do Buda, livre

% Os reinos dos deuses.



ESTA VIDA PRECIOSA 173

de extremos. Temos clareza quanto aos equivocos das agdes extremas — a
autonegagio ¢ a autoindulgéncia —, bem como das visdes extremas — a nega-
¢ao de que algo exista e a crenga de que existe verdadeiramente.

A sociedade pode tentar dizer o que devemos ser, mas nao pode nos for-
car. Com sabedoria, somos capazes de identificar a melhor forma de viver,
mesmo que todos digam o contrério. Ha incontaveis estilos de vida — o ita-
liano, o americano, o nepalés, o hippie australiano, o empresario francés —,
mas fomos apresentados ao tinico que conduz ao fim de todo sofrimento.

Temos a oportunidade de alcangar a iluminagao plena; porém, a estrada
diante de nds ¢ longa e a morte pode chegar a qualquer momento. Logo,
precisamos assegurar que poderemos, a0 menos, continuar a jornada no
proximo renascimento, o que signiﬁca criar as causas para outro perfeito
renascimento humano. Caso contrario, é como se, com um esfor¢o incon-
cebivel, estivéssemos prestes a chegar ao topo do Monte Evereste ¢, tao logo
o pico surgisse diante de nds, escorregassemos e deslizdssemos até o sopé
novamente.

Ainda nio possuimos sabedoria suficiente para desfrutar dos prazeres
mundanos sem nos apegar a eles e por isso sofremos. Na verdade, ¢ algo bas-
tante légico. Se colocamos a mao no fogo, ela queima; se ndo queremos esse
sofrimento, nio devemos aproxima-la das chamas.

Se nio nos apegarmos a esta vida, o que quer que facamos torna-se
Dharma e nos conduz a felicidade. Quem quer que sejamos — um soldado,
um presidente, nao importa —, se agirmos livres do pensamento dos oito
dharmas mundanos, esse pensamento nocivo jamais poderd nos prejudicar.
Se executarmos nossas agdes com a sabedoria que realiza a vacuidade unida
a bodhicitta, alcangaremos a iluminacio e iluminaremos todos os outros
seres sencientes.

Portanto, grande parte da nossa pritica neste momento consiste em
reconhecer as desvantagens do pensamento dos oito dharmas mundanos e
em evitar o apego aferrado a esta vida, alimentado justamente por esse pensa-
mento nocivo. Isso nio significa, porém, que devamos buscar delibera-
damente desconforto ¢ pobreza, mé reputacio e criticas. Esse tipo de treina-
mento da mente provavelmente estd muito além do nosso estégio atual.

No entanto, simplesmente evitar o apego nio basta. Assim como nés,
todos os seres sencientes estio presos as preocupagdes mundanas, confun-
dindo desejo com felicidade e tentando evitar o sofrimento a todo custo.
Todos os seres em infinitos universos sao idénticos nesse aspecto. Porém,
nem todos compartilham igualmente a capacidade de realizar seu potencial



174 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

para a felicidade completa. N6s dispomos de todas as condigoes; eles nao.
Mesmo que possuam um corpo humano ou desfrutem de certa liberdade, ¢
provével que nio tenham acesso aos ensinamentos, o caminho infalivel para
transcender o sofrimento. E eles certamente ndo contam com um professor
sabio capaz de dar-lhes as instrugoes irrepreensiveis necessdrias para alcan-
car a liberdade de todo sofrimento.

Ao compreender a natureza do sofrimento, vislumbramos a saida e, com
a compreensdo de carma e renascimento, concluimos que j4 tivemos todo
tipo de relacionamento com cada um desses seres sencientes. Mais precisa-
mente, cada ser senciente de cada universo e de cada reino foi nossa mie
reiteradas vezes, sacrificando-se por nés da mesmissima forma que a nossa
mie atual. Agora, todos esses seres sencientes maes experimentam sofri-
mentos indiziveis e sao incapazes de ajudar a si pr(’)prios, enquanto nds
dispomos das ferramentas perfeitas nao s6 para ajudar a nés mesmos, mas
também cada um deles. Para isso, contudo, precisamos primeiro alcancar
a iluminagdo plena. S6 entdo estaremos na melhor posi¢io para ajuda-los.
No entanto, o sofrimento deles ¢ tio insuportivel que precisamos fazer isso
rapidamente.

Como? H4 intimeras agoes a0 Nosso alcance; algumas positivas que tra-
zem pouco beneficio e outras que trazem muito. Precisamos escolher com
habilidade. Ajudar uma ou duas pessoas em suas necessidades materiais ¢
excelente, mas ajudar cem ¢ ainda melhor. Auxiliar uma comunidade inteira
a sair da pobreza ¢ maravilhoso, mas o melhor ¢ assistir todos os seres —
todos os humanos, deuses, animais, fantasmas famintos e seres dos infernos
— a alcangar a felicidade completa e duradoura ao guii-los rumo 2 ilumi-
nagao. E ¢ exatamente por isso que precisamos, primeiro, iluminar-nos.
Para tanto, necessitamos de uma mente pura. Isso signiﬁca nunca mais criar
agoes ndo virtuosas e destruir todas as sementes nao virtuosas deixadas em
nosso continuo mental por a¢des negativas passadas.

Votos e purificagio
Como vimos, hd muito mais seres infernais do que fantasmas famintos,
vastamente mais fantasmas famintos do que animais e amplamente mais
animais do que seres humanos. E, entre os humanos deste planeta, pouquis-
simos vivem em moralidade pura. Embora seja extremamente dificil viver
dessa forma, ¢ exatamente disso que precisamos se quisermos obter outro
perfeito renascimento humano e prosseguir em nossa jornada espiritual.
Como mencionado antes, precisamos, em primeiro lugar, evitar a cri-



ESTA VIDA PRECIOSA 175§

acdo de novas agdes negativas no futuro e, simultaneamente, eliminar as
impressoes mentais de agdes negativas passadas. Felizmente, o budismo
nos oferece os meios ideais para fazer justamente isso. Ha diversos niveis
de votos que podemos tomar diante de um professor espiritual capazes de
purificar nossa mente das tendéncias negativas habituais que a atormentam.
Isso ndo significa que seja facil. Assumir votos de niao matar, nao roubar
etc. implica dedicar todos os esfor¢os necessdrios para evitar tais agdes — o
que, por sua vez, significa enfrentar hébitos consolidados ao longo de mui-
tas vidas.

Alguns dos votos que podemos assumir como laicos s3o os cinco votos
leigos, os oito preceitos Mahayana, os votos do bodhisattva e os votos tin-
tricos. Também podemos nos ordenar como monge ou monja e tomar os
votos de novigo ou de ordenagio plena. Nem todos possuem o carma para
se tornar monge ou monja, por isso os votos leigos sio um passo funda-
mental rumo 2 felicidade. Independentemente do niimero de votos que
assumamos, seja como leigos ou como monge ou monja, a nossa felicidade
e liberdade futuras estardo garantidas.

Naio apenas nos protegemos de realizar agoes negativas, como também
nos libertamos da confusdo nesta vida. Além disso, asseguramos bons renas-
cimentos por dezenas de milhares de vidas futuras, nas quais poderemos
novamente praticar a moralidade ¢ estabelecer um caminho ainda mais
firme para a felicidade suprema. Como o carma se expande, tudo isso pode
ser o resultado da preservacao de apenas um voto durante um unico dia;
imagine o que pode acontecer ao manter todos os votos, todos os dias.

Quando assumimos votos, acumulamos mérito o tempo todo. E muito
importante sabermos disso. Acumulamos vastos méritos a cada segundo
das nossas vidas até o momento da morte — inclusive enquanto comemos,
dormimos ¢ até mesmo quando estamos em coma! E, enquanto fazemos
tudo ao nosso alcance para assegurar vidas futuras felizes, a liberagio ¢ a ilu-
minagao, esta vida atual ¢ sustentada naturalmente. Por meio da prética do
Dharma com a motivagio de alcangar a libera¢io ou a iluminacao, evitamos
todas as negatividades ¢ criamos apenas agoes positivas, de modo que os
obstaculos a felicidade desta vida sio automaticamente eliminados.

Ao preservar os votos tomados diante do guru ou do Buda, criamos as
impressoes positivas inacreditavelmente profundas que nos impulsionam
ao caminho da iluminagao. Contudo, justamente porque os votos que
assumimos sao tao positivos, quebré—los é muito perigoso e, quando 0s
transgredimos, criamos um carma negativo considerével.



176 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

Os votos nos dio responsabilidade e conferem vigor a nossa determina-
¢a0. Ao viver em disciplina por meio da tomada de diversos compromis-
sos, nossa mente se fortalece de uma maneira inacreditdvel. Assumir votos
diante de um objeto sagrado ou de um professor ¢ uma grande responsabi-
lidade. O peso deles nos acompanha o tempo todo, ¢, caso a nossa mente se
incline a cometer uma ag¢io negativa, sentimos imediatamente o peso dessa
responsabilidade.

Os diversos niveis de voto tomados por monges e monjas, assim como os
cinco votos leigos, sao classificados como votos pratimoksha, ou de libera-
¢ao individual. Os cinco votos leigos sio assumidos por toda a vida e geral-
mente concedidos em uma ceriménia formal de refugio. Podemos optar
por tomar um ou mais desses cinco, que sao: abster-se de matar; de roubar;
de m4 conduta sexual; de mentir; e de usar intoxicantes.

Também podemos tomar os oito preceitos Mahayana, muito seme-
lhantes aos cinco votos leigos, mas mantidos por apenas vinte e quatro horas.
E muito benéfico toma-los regularmente. Sao eles: abster-se de matar; de
roubar; de atividade sexual; de mentir; de usar intoxicantes; de comer mais
de uma refei¢ao por dia; de sentar-se em uma cama alta e luxuosa; de usar
joias, perfumc € maquiagem; € de cantar ou tocar musica.

Normalmente, recebemos os votos de bodhisattva em uma cerimdnia
especial ou durante certas iniciagoes. J& os votos tintricos sao conferidos
quando recebemos uma iniciagio de Tantra Ioga Superior. Esses consistem
em quatorze votos-raiz e oito secunddrios, enquanto os de bodhisattva
somam dezoito votos-raiz e quarenta € seis secunddrios. Em ambos os casos,
quebrar um voto-raiz ¢ mais grave do que infringir um secundario. Os votos
de bodhisattva sao muito sutis e féceis de serem quebrados, porém os tin-
tricos sao ainda mais profundos e muito mais féceis de serem transgredidos.

Um comentdrio ao A roda de armas afiadas® afirma que necessitamos
dos trés niveis de votos para receber um perfeito renascimento humano.
Isso pode significar que, até que sejamos capazes de preservar os votos tin-
tricos — os mais elevados — puramente, ainda haverd obscurecimentos sutis
bloqueando a realizagio completa do caminho. Por outro lado, se conse-
guirmos manter, de forma pura, tantos votos quantos nos sentirmos con-
fortaveis, devemos nos alegrar muito. Isso no quer dizer que todos devam
tomar votos tintricos imediatamente. Enquanto aspiramos a, no futuro,

¥ Esse texto, escrito por Dharmarakshita, o renomado professor da Sumatra do século X e um
dos mestres de Lama Atisha, ¢ uma das obras seminais de treinamento da mente.



ESTA VIDA PRECIOSA 177

assumir e manter os votos mais elevados com o objetivo de completar o
caminho o mais rdpido possivel, devemos avaliar de modo realista a nossa
capacidade atual e tomar apenas os votos que julgamos ser capazes de cum-
prir, fazendo o possivel para preserva-los de forma pura.

Quando observamos os votos que j& tomamos e constatamos que nio
quebramos nenhum deles, podemos realmente nos alegrar. Se percebermos
que transgredimos alguns, devemos aplicar imediatamente um dos méto-
dos de purificagio. Jamais devemos pensar que os descumprir nao importa.
A transgressao de um voto sagrado cria uma enorme perturbacio na nossa
mente e gera muita negatividade. Pabongka Dechen Nyingpo afirma que
quebrar um voto por negligéncia ¢ muito mais grave do que matar cem seres
humanos e cem cavalos.

Evitar negatividade por meio da tomada de votos ¢ um aspecto do
caminho budista; o outro ¢ purificar as impressdes negativas que permane-
cem em nosso continuo mental. H4 muitas préticas poderosas de purifica-
¢ao. Entre elas estio: prosternar-se e recitar os nomes sagrados dos budas,
como os Trinta ¢ cinco budas da confissao; entoar mantras purificadores,
como o de Vajrasattva; produzir objetos sagrados, como thangkas, estdtuas
e tsa-tsas;* recitar textos da perfeicio da sabedoria, como o Sutra do coragio
ou o Sutra do diamante; meditar em vacuidade, bodhicitta e em temas rela-
cionados; e fazer oferecimentos ao Buda, a0 Dharma e 4 Sangha.

Todo mérito que criamos ¢ uma forma de purificagio. Estudar o Dharma,
meditar, praticar generosidade, até mesmo limpar lugares sagrados — tudo o
que integra a nossa pratica dhdrmica — contribui para eliminar as delusées
que hoje pesam sobre a nossa mente. H4, no entanto, algumas a¢es par-
ticularmente associadas & purificagiao. A producio de estdtuas ¢ estupas ¢
considerada uma excelente forma de purificacao, assim como apenas pintar
um pequeno tsa-tsa.

Dentre as praticas meditativas concebidas em especifico para purificar
rapidamente o nosso continuo mental, a de Vajrasattva é suprema — embora
haja outras muito eficazes. O retiro de nyung-ni, por exemplo, ¢ incrivel-
mente poderoso. Baseado em oragoes e prosternagoes a Chenrezig, o Buda
da Compaixio, essa pratica de jejum de dois dias, focada no sofrimento dos
outros, ajuda-nos a purificar a mente egoista.

* Uma thangka é uma imagem de uma deidade, geralmente pintada em uma tela e colocada
em uma moldura brocada. Um #sz-sa ¢ uma pequena imagem em baixo-relevo da deidade,
feita pela prensagem de argila ou gesso em um molde.



178 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

Seja qual for a pratica que escolhermos, ela deve ser combinada com a
tomada de refugio. Para que seja realmente eficaz, precisa ser feita no con-
texto dos quatro poderes oponentes, segundo os quais tomamos refugio e
geramos bodhicitta, recordamos uma negatividade especifica e nos arrepen-
demos dela, ¢ assumimos a firme resolugiao de nunca mais repetir aquela
agao.

Quanto mais purificamos com o objetivo de alcangar a iluminagao, mais
nos aproximamos de ajudar os seres sencientes da melhor maneira possivel.
Todas as nossas purificagdes tém um efeito acumulativo, liberando gradu-
almente o nosso potencial. Se desejamos acumular um milhao de ddlares
para caridade, comegamos com um délar; do mesmo modo, se queremos
destruir as delusdes que obscurecem a nossa mente, comegamos com uma
unica prosternagao. Realizada com pureza, até mesmo essa unica proster-
nagio tem um efeito extraordindrio. E tal como a inten¢io de arrecadar um
milhdo de délares pode parecer inalcangével quando nao temos sequer um
— mas ainda assim ¢ absolutamente possivel —, da mesma forma, embora
purificar completamente toda a negatividade acumulada ao longo de incon-
téveis éons possa parecer impossivel no inicio, somos plenamente capazes
de fazé-lo. Virios seres no passado realizaram exatamente isso.

O Buda ¢ extremamente habilidoso na maneira como guia os seres sen-
cientes. Com grande bondade ¢ compaixio, ele nos mostrou o caminho
infalivel para transcender o sofrimento ¢ alcancar a iluminagio plena. Ele
criou diferentes niveis de votos, tanto para leigos como para a Sangha, ade-
quados as diversas propensoes dos inimeros seres sencientes. O ponto prin-
cipal ¢ praticar a moralidade o melhor que pudermos, ¢ 0 meio mais habil
para isso ¢ a tomada de votos.

MEDITANDO SOBRE O LAMRIM

Talvez, hoje, acordar meia hora mais cedo para meditar ainda seja um
esforco. Nossa cama ¢ tao confortével ¢ 14 fora estd tao frio. Entao per-
manecemos nela até o tltimo minuto, apressamos o café da manha e corre-
mos para o trabalho. Contudo, pensar que nao temos tempo para meditar
¢ um equivoco. H4 tempo se criamos tempo. No momento, o conforto e o
café da manha parecem mais importantes do que a meditagio, mas, quando
compreendermos claramente as deficiéncias do pensamento dos oito dhar-
mas mundanos e a urgéncia de transformar completamente a nossa atitude,



ESTA VIDA PRECIOSA 179

a meditagao sempre derrotard o sono e até mesmo o café da manha. Desco-
briremos que temos tempo para tudo, que podemos crid-lo.

Hoje, adiamos e procrastinamos por acreditar que a pratica do Dharma
¢ muito dificil ou demanda um grande esforgo. Queremos fazer um retiro,
mas, de alguma forma, algo sempre dd errado. Julgamos que todas as
condi¢oes ideais sio necessdrias, porém elas nunca se materializam. Nao
encontramos um lugar suficientemente confortével ou nos preocupamos
com a qualidade da comida. Nossa mente cria todo tipo de complicagao. Na
verdade, isso ¢ apenas relutincia em abandonar a vida mundana. Se pudés-
semos realmente enxergar as vantagens do retiro, nio nos preocupariamos
com essas condi¢oes superficiais.

Superar a preguica ¢, essencialmente, uma questio de compreender a
importincia de algo. Nao hesitamos em trabalhar duro para organizar férias
ou obter lucro no trabalho, ja que tudo isso ¢ importante para nés. Quando
o Dharma tiver esse mesmo grau de importancia na nossa vida, jamais cogi-
taremos permanecer Na cama caso precisemos purificar os obstdculos da
nossa mente ou meditar sobre o lamrim. Os empecilhos estao apenas na
nossa atitude mental, que pode ser transformada. E extremamente valioso
compreender esse ponto.

Digamos que o nosso plano seja escalar o Monte Evereste. Sabemos que
havera inimeros perigos e nos prepararemos exaustivamente para mitiga-
los. Entendemos que nio haverd boas estradas nem camas confortéveis; serd
frio e 4rduo. A despeito de todas essas complica¢oes antecipadas, segui-
mos firmes com o plano, determinados a conquistar a montanha mais alta
do mundo. Precisamos adotar essa mesma resolucao na nossa prética do
Dharma.

Se nos desencorajamos devido ao calor, as dores nos joelhos ou a comida
ruim, ¢ quase certo que a nossa mente mundana estd inventando razoes
para abandonarmos o Dharma. Esse ¢ o pensamento malévolo dos oito
dharmas mundanos, dizendo-nos que a vida ¢ mais facil longe da almo-
fada de meditagao. Porém, com um pequeno esforgo agora — e algum pos-
stvel desconforto — temos a chance de dar um basta, de uma vez por todas,
na necessidade desse esforo. E certamente nos salvaremos nio apenas de
desconfortos extremos, mas de sofrimentos inimagindveis. Dor nos joe-
lhos, por mais intensa que seja, nao ¢ nada se comparada a ser esquartejado
repetidamente sobre o chao incandescente de um dos infernos. Suportamos
sofrimentos indiziveis por incontdveis vidas. Este ¢ o momento de aguentar



180 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

um pouco de desconforto ¢ incomodo para que jamais voltemos a experi-
mentar algo assim.

Este ¢ o momento — este exato segundo — de transformar completamente
a nossa vida: de renunciar & preocupagio com os prazeres mundanos que
nos mantém presos ao sofrimento e de cultivar a mente que destréi ativa-
mente as delusdes que os produzem. Agora ¢ hora de estudar e meditar
sobre o lamrim, de realizar a bodhicitta, de praticar as seis perfeicoes, de
meditar na vacuidade ¢ de compreender a natureza da realidade. Agora ¢
hora de iniciar a pritica do Vajrayana, o caminho rdpido para a ilumina-
630, que nos permite beneficiar incontdveis seres sencientes em pouquis—
simo tempo.

Se nio comegarmos agora, quando comegaremos? Jamais havera outro
momento com melhores condi¢des para a pritica do Dharma. Tudo estd
diante de nés, aqui e agora.

A base sobre a qual tudo isso se constrdi ¢ o lamrim. Sem uma compreen-
sdo solida dele, bodhicitta, vacuidade e as praticas especiais do Vajrayana sio
impossiveis. O Vajrayana, em particular, exige que todos os demais aspec-
tos do caminho ja estejam estabelecidos; caso contrério, nao serd somente
indtil, como também poderd ser perigoso. H4 histérias de meditadores que
realizaram préticas tAntricas muito poderosas, porém sem a base da equa-
nimidade, da compaixio e da compreensao da vacuidade conforme o lam-
rim, e renasceram como fantasmas famintos sob o aspecto da deidade que
praticavam. O lamrim ¢ a estrada principal, o caminho direto até a ilumina-
¢ao. Quer estejamos a pé, de bicicleta ou de carro, sempre precisamos seguir
uma via para ir de um ponto a outro e, se escolhermos longos desvios, ape-
nas desperdicaremos tempo.

O Kadampa Geshe Chengawa® certa vez perguntou a um de seus dis-
cipulos: “Se vocé pudesse escolher, o que preferiria: todas as oito siddhis
comuns® ou uma unica realiza¢ao do lamrim?” Claro, a resposta ¢ que uma
realiza¢do do lamrim ¢ infinitamente melhor. J4 tivemos todos esses poderes
psiquicos intmeras vezes; também j4 fomos, incontdveis vezes, deuses do
reino sem forma dotados da concentragio perfeita que viabiliza todos esses
poderes. Nada disso nos ajudou. Uma realiza¢io do lamrim, no entanto, é
incrivelmente benéfica.

¥ Um dos principais discipulos de Dromténpa.

* Consulte o glossdrio para mais detalhes.



ESTA VIDA PRECIOSA 181

A bodbicitta é a melhor motivacio

Os arhats — seres extraordindrios que se libertaram completamente do sam-
sara ao destruirem todas as suas delusdes — ainda sdo incapazes de criar o
mérito infinito que nds podemos em um periodo tio curto. Nao ¢ fan-
téstico? Isso se deve exclusivamente ao fato de que possuimos este perfeito
renascimento humano, encontramos os ensinamentos Mahayana e com-
preendemos a importancia da bodhicitta. Nada em todo o espago ¢ mais
precioso do que a bodhicitta. Criamos mérito infinito em cada momento
em que ela estd presente em nossa mente.

Tudo o que realizamos com bodhicitta, independentemente da magni-
tude, beneficia outros seres sencientes, pois agimos com a intengio de puri-
ficar nossa negatividade para ilumind-los. A iluminagio ¢ impossivel com
uma mente autocentrada; ela ndo pode ser alcancada unicamente para nés,
mas apenas com o propdsito de ajudar os outros. Por isso, precisamos fazer
o possivel para eliminar todos os nossos pensamentos egoistas.

O propésito da nossa vida, todo o seu significado, ¢ amar os outros e
ajud4-los da melhor maneira possivel. Para libertd-los da confusio que gera
sofrimento, precisamos primeiro libertar-nos dessa confusio. Se ainda esti-
vermos presos a ela, teremos menos tempo para lidar com os problemas
alheios e menos capacidade de ajudé-los habilmente. E por isso que pre-
cisamos nos iluminar. Tentar limpar o chao com um pano sujo s6 espalha a
sujeira; 0 pano precisa estar limpo. Do mesmo modo, a nossa mente precisa
de clareza e pureza se quisermos descobrir a melhor maneira de ajudar os
outros e ter a capacidade de fazé-lo. E por isso que a bodhicitta ¢ vital.

A pratica do Dharma ¢ uma forma incrivel de destruir as nossas delusoes,
mas esse nao ¢ o motivo principal para pratica-lo. Eliminamos as delusoes
para nos iluminar e, assim, beneficiar da melhor forma possivel todos os
seres sencientes. A verdadeira razao por trds de tudo o que fazemos deve ser
a motivagao mais elevada: libertar todo e qualquer ser vivo do sofrimento e
conduzi-lo  felicidade incomparével da iluminagao. Ao longo do caminho,
como um resultado secundirio, atingimos nés mesmos a felicidade inigua-
lavel e, nao ¢ preciso dizer, jamais voltaremos a sofrer nos reinos inferiores.

Possuimos o método e agora precisamos usi-lo, ndo para nossos préprios
fins, mas para libertar todos os seres do sofrimento. Sem bodhicitta, algo
sempre estard faltando; com ela, estamos no caminho infalivel rumo a ilu-
minagio e nada pode nos desviar ou retardar.

Essa mente ¢ extraordindria. Com ela, assumimos a responsabilidade
completa de libertar, sozinhos, todos os seres sencientes do sofrimento.



182 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

Qualquer motiva¢io menor do que essa — libertar a maioria dos seres, mas
nio todos; ou libertar todos, mas nio totalmente — nio chega até o fim;
ainda ¢ uma mente limitada, com a qual nés mesmos nio podemos percor-
rer o caminho até o final. Portanto, precisamos de uma mente sem limites,
produzida a partir de uma motivagio igualmente ilimitada. Com essa moti-
vagio, tudo o que fizermos — do mais trivial 4 a¢ao mais grandiosa que nossa
imaginagio possa conceber —, torna-se absolutamente pleno de significado.
Beber uma xicara de ch4, doar um milhao de délares para a caridade: qual-
quer agao realizada com a motivagao da bodhicitta nos proporciona o maior
beneficio possivel.

Somos totalmente responsaveis por libertar todos os seres. Encontramos
o Dharma, compreendemos a nossa propria situagio e a de todos ao nosso
redor ¢ sabemos o que precisa ser feito. Temos céus infinitos de razoes para
alcancar a iluminagao plena por meio da realizagio do caminho. Aspirar a
qualquer coisa menor do que esse objetivo supremo significa desperdicar a
nossa vida.

A bodhicitta facilita imensamente todas as outras coisas a serem realiza-
das no caminho. A mente que aspira a bodhicitta confere grande significado
a prética da moralidade e, por isso, torna muito mais ficil alcang¢a-la. Porque
temos amor e compaixao, ¢ claro que nao pensaremos em prejudicar o pré-
ximo. Cada segundo que adiamos significa que incontdveis seres sencien-
tes continuam sofrendo; por essa razio, a bodhicitta ¢ o estimulo essencial
para que ingressemos na pratica tintrica, o veiculo répido como um raio até
a iluminacao.

Hé duas bodhicittas: a bodhicitta de engajamento — a mente que se con-
centra completa, espontinea, continua e exclusivamente no beneficio dos
outros — e a bodhicitta de aspira¢iao — a mente que deseja possuir essas quali-
dades. E provével que ainda nio tenhamos alcangado a realizagio plena
da bodhicitta, mas possuir a bodhicitta de aspiragao ja ¢ algo verdadeira-
mente maravilhoso. Apenas com ela, todas as nossas agoes criam céus ilimi-
tados de mérito. No entanto, essa bodhicitta requer esforgo, o que significa
que devemos reenergizar a nossa motivagio sempre que possivel. Antes
de realizar qualquer agio, devemos comegar com a motivagio da bodhi-
citta; enquanto a executamos, temos que nos recordar da bodhicitta; e, ao
conclui-la, precisamos dedicar o que fizemos com bodhicitta. Desse modo,
tudo o que fazemos torna-se extremamente puro e poderoso.

Depois de meditar sobre os trés grandes propdsitos que podemos alcan-
car com este perfeito renascimento humano, devemos pensar: “Todos os



ESTA VIDA PRECIOSA 183

dias, desde o meu nascimento até agora, tudo o que fiz com meu corpo, fala
e mente foi com uma atitude egoista, seguindo preocupagdes mundanas.
Nenhuma dessas agdes tornou-se causa da iluminagio; portanto, desper-
dicei-as. Desperdicei por completo meu perfeito renascimento humano
extremamente significativo.”

Com o sentimento de que essa perda supera a de diamantes tio numero-
sos quanto os dtomos desta Terra, temos que pensar: “Até aqui, todas as
acoes do meu corpo, fala e mente sequer se tornaram causa da liberagio,
pois foram realizadas com apego e com uma mente insatisfeita. Desperdicei
tanto do meu perfeito renascimento humano altamente significativo. Até
aqui, nenhuma das minhas a¢ées cotidianas tornou-se Dharma sagrado, a
causa da felicidade em vidas futuras. Minhas a¢ées nao se tornaram sequer
a causa da felicidade mundana. Desperdicei tanto do meu perfeito renasci-
mento humano altamente significativo.”

E dessa forma que devemos meditar sobre o quanto da nossa vida foi des-
perdicada, sobre como nossas agdes sequer se tornaram Dharma, e pensar:
“Se eu tivesse praticado correta e continuamente durante todos esses anos,
desde 0 momento em que encontrei meu amigo Virtuoso e recebi os ensina-
mentos do lamrim até agora, eu teria gerado a bodhicitta ou, a0 menos, a
rendncia ao samsara. Portanto, a partir deste momento, eu sempre observa-
rei minha mente e nunca realizarei qualquer a¢ao sem bodhicitta.”

Podemos nos banhar com bodhicitta, vestir-nos com bodhicitta, cozi-
nhar com bodhicitta - tudo para o beneficio de todos os seres sencientes.
Mesmo que estejamos apenas comendo um pedacinho de torrada, se tiver-
mos a Motivagao correta na nossa mente, ajudamos incontdveis seres senci-
entes. Tudo depende da nossa atitude.

Podemos treinar nossa mente para que sempre tenha bodhicitta e a cons-
ciéncia da vacuidade. Isso ndo significa que precisemos permanecer em um
estado continuo de meditagio, mas, ao estabelecer uma forte motivagio no
inicio do dia, todo ele pode transcorrer repleto de bodhicitta e vacuidade,
intensificando, assim, todas as nossas atividades.

A estrada estd diante de nds, e dispomos de tudo o que é necessério para a
jornada. Temos o mapa e as provisoes, o meio de transporte e, agora, chegou
a hora de partir. Mas o caminho serd longo. Precisamos de uma visao vasta.
Temos que purificar negatividades e acumular mérito por um longo tempo.
Contudo, chegard o dia em que todas as nossas negatividades terdo sido
completamente purificadas e nossas qualidades positivas plenamente desen-



184 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

volvidas. O actimulo de mérito chegard ao fim, assim como a purificagio.
Diferentemente do trabalho samsdrico, que nunca acaba, o esforgo dedi-
cado 4 nossa pratica do Dharma tem fim.

Portanto, nao devemos nos desencorajar caso encontremos dificuldades
ao longo do caminho. Nosso coragio nao pode ser pequeno, mas sim vasto
como o universo, capaz de suportar qualquer dificuldade fisica ou mental.
Temos que compreender que o trabalho pelos interesses mundanos ¢ sem-
pre acompanhado de adversidades, entao qualquer atribulagio decorrente
da prética do Dharma nio ¢ inesperada e, comparada aquelas, ¢ insignifi-
cante e temporaria.

Com esse tipo de atitude, transformamos empecilhos em felicidade. Pas-
samos a compreender por que um determinado problema acontece e como
ele, na verdade, ajuda-nos. Isso nos alegra — até o recebemos com boas-vin-
das. Assim como ficamos felizes em sentir dores nas pernas quando nos
aproximamos do topo de uma montanha depois de um dia de escalada, tam-
bém ficamos contentes quando vivenciamos dificuldades como parte do
nosso desenvolvimento mental; ¢ apenas um estagio pelo qual nossa mente
precisa passar em seu crescimento rumo a iluminagao plena. E, assim como
¢ pouco realista escalar o Monte Evereste sem se preparar para adversidades
severas, ¢ tolo nao estar pronto para os obstdculos no caminho do lamrim
até a iluminagao. Portanto, precisamos manter o foco no objetivo supremo
e nao nos desencorajarmos.

Pensamos que alguém que escala o Monte Evereste ¢ um heréi, porém o
verdadeiro herdi ¢ o praticante do Dharma. Filmes ocidentais estao reple-
tos de super-herdis, mas, quando pensamos melhor, percebemos como eles
sao tolos, desperdi¢ando toda aquela energia lutando e entortando metais.

Quando viajei pela primeira vez ao Ocidente e constatei 0 quao materi-
alista era, percebi como ¢ fécil para os tibetanos, rodeados constantemente
pelo Dharma e imersos em uma cultura que valoriza os ensinamentos ¢ os
grandes professores. A devogao ¢ algo natural para a maioria dos tibetanos,
mas um ocidental precisa de muita coragem para virar as costas a uma cul-
tura tio forte. Existem distracoes no Tibete, porém elas nio sao nada se
comparadas a0 mundo de distragoes criado pela cultura ocidental. Rejeitar
a droga do prazer, que a maijoria das pessoas julga ser felicidade, e encarar
e superar, voluntariamente, o demoénio das delusdes requer um verdadeiro
herdi, e eu realmente admiro os ocidentais praticantes do Dharma.

Como disse no inicio, se vocé pensar, de uma maneira realista, sobre o
entusiasmo de tantas pessoas com herdis do futebol ou de outros esportes,



ESTA VIDA PRECIOSA 185

parece loucura. Tanto esforgo gasto em algo tao insignificante. Os verda-
deiros herdis sao aqueles que tentam praticar o Dharma.

Nao héd propésito maior na vida do que conduzir todos os seres sencien-
tes a felicidade inigualdvel — e o perfeito renascimento humano que possui-
mos por este breve perfodo nos habilita justamente a isso. E por essa razio
que precisamos compreender sua preciosidade e comprometer-nos a nunca
desperdigar um tnico segundo dessa oportunidade rara e extraordindria.



APENDICE 1

Meditacao sobre o perfeito renascimento humano

e

OMO VIMOS, O PROPOSITO de estudar os ensinamentos sobre o per-

feito renascimento humano ¢ compreender o quao rara ¢ tnica ¢ esta
oportunidade. Geralmente, quando possuimos algo precioso, nés o subesti-
mamos até o perdermos; entao sentimos um arrependimento profundo por
nao termos apreciado o que tinhamos. Nada, porém, ¢ mais precioso do que
o perfeito renascimento humano, ¢ nao hd perda maior do que deixarmos
de usa-lo para realizar o nosso potencial como seres humanos. Por isso, uma
vez que tenhamos compreendido intelectualmente este tema, precisamos
meditar sobre ele de forma continua até o realizarmos.

Se vemos um diamante avaliado em um milhao de délares, apreciamos o
seu valor; no pensamos que os dez délares no nosso bolso serao suficientes
para adquiri-lo. E claro que esses dez délares podem comprar alguma outra
coisa, como uma Coca-Cola, mas certamente nao aquele diamante, que estd
muito além das nossas possibilidades. Contudo, o perfeito renascimento
humano - infinitamente mais valioso do que um bilhdo de diamantes - ¢
algo que j4 possuimos. Ele ¢ extremamente raro e precioso, ¢ nds o temos.
Assim como nio subestimariamos aquele diamante, precisamos examinar
e reconhecer que temos cada uma das oito liberdades e dez riquezas e nos
comprometer a nunca menosprezar esta vida, nem sequer por um segundo.
Quanto mais compreendermos o quao extraordindria ¢ esta oportunidade,
menos desperdi¢aremos um tinico momento dela por negligéncia.

Saberemos que realizamos o perfeito renascimento humano quando
ndo conseguirmos mais cogitar desperdigar um sé segundo desta vida pre-
ciosa e quando o mero pensamento de “eu tenho um perfeito renascimento



APENDICE IMEDITAQ[&O SOBREOPERFEITORENASCIMENTO HUMANO 187

humano” nos causar uma profusio de alegria similar 4 de ganhar um milhao
de délares.

Ao meditar profundamente sobre cada tépico do perfeito renascimento
humano, podemos integrar esses entendimentos a nossa vida. Ao fazé-lo,
tornamo-nos mais flexiveis e amadurecemos; abrimo-nos mais aos outros
e nos enredamos menos em assuntos mundanos; aceitamos melhor os pro-
blemas quando eles surgem. Em resumo, tornamo-nos pessoas melhores.

Fundamentalmente, a0 meditarmos sobre os temas do perfeito renasci-
mento humano, compreendemos de modo mais profundo a necessidade de
moralidade, generosidade e preces imaculadas, caso queiramos continuar,
na préxima vida, o trabalho que comegamos agora. Essa compreensao nos
d4 a determinagio para assumir e preservar os diferentes niveis de votos
budistas. Eles sio como a chave da porta para a iluminagao. Também somos
capazes de desenvolver nossa compaixio até que ela se torne bodhicitta, a
qual nos permitird ingressar no caminho tintrico e alcancar a iluminagao
rapidamente.

MEDITANDO SOBRE AS OITO LIBERDADES E AS DEZ
RIQUEZAS

Uma boa maneira de meditar sobre o perfeito renascimento humano ¢
revisar, uma a uma, as oito liberdades ¢ as dez riquezas, refletindo profun-
damente sobre cada uma delas, com o objetivo de compreender por que
somos tao afortunados por possuir essas dezoito qualidades.

Porém, nio medite sobre cada uma das liberdades e riquezas como se
fosse um observador. Coloque-se verdadeiramente na situagio e sinta
como seria se vocé de fato estivesse ali. S assim vocé realmente valorizard a
condi¢io em que se encontra neste momento.

Se estiver meditando durante um retiro ou como parte da sua prética
didria, concentrando-se exclusivamente em temas do lamrim, vocé pode
refletir sobre uma liberdade ou riqueza por dia, por sessao, ou seguir com
uma delas durante alguns dias, até gerar um sentimento profundo com rela-
¢ao a ela. Por outro lado, vocé também pode fazer uma meditagio mais
abrangente, contemplando um conjunto de liberdades ou todas elas, para
vislumbrar um quadro geral. O propésito ¢ compreender cada tema da
maneira mais penetrante possivel, de modo que o significado seja realmente
profundo para vocé.

A meditagio sobre cada uma das dezoito qualidades pode ser integrada



188 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

a prética de uma deidade. Por exemplo, ao praticar uma sadhana de Chen-
rezig, no momento da recitagio do mantra, vocé pode, apds algum tempo,
trazer o tema escolhido e meditar sobre ele como parte do desenvolvimento
da compaixao. Sua Santidade o Dalai Lama explica que, quando a mente
fica entediada e ndo consegue mais manter a visualizagio de si como a dei-
dade, uma meditagio do lamrim impede o surgimento de supersti¢oes. Se
vocé simplesmente continuar recitando o mantra com uma mente distraida,
delusdes como raiva, apego, inveja ou orgulho podem surgir. Assim, uma
hora de recitagao verbal do mantra poderia equivaler a uma hora de cria-
3o de carma negativo com a mente. Incorporar uma meditagao do lamrim
como a do perfeito renascimento humano ¢ capaz de prevenir isso.

Ao refletir sobre cada uma das liberdades e riquezas enquanto recita o
mantra de Chenrezig, vocé se conscientiza de como os outros seres carecem
dessas qualidades vitais e, naturalmente, desenvolve grande compaixio por
eles. Também compreende que possuir tais qualidades lhe permite praticar
o Dharma sagrado para realmente ajudi-los. Depois de contemplar cada
qualidade, conclua: “Este corpo humano ¢ extremamente precioso; nao ha
tempo a desperdicar. Tenho que realizar a bodhicitta”

Para tornar a experiéncia do perfeito renascimento humano ainda mais
profunda, ¢ preciso passar de uma meditagao analitica sobre determinada
liberdade ou riqueza para uma meditagio estabilizadora focada unicamente
nela. Cedo ou tarde, surgird um momento em que, ao analisar um tema,
vocé sentird algo profundo em relagio a ele. Quando isso acontecer, ao invés
de seguir para a préxima etapa da andlise, faca uma meditagao fixa naquele
ponto, pensando reiteradamente: “Isto ¢ tio precioso, isto é tao precioso,
isto ¢ tao precioso..” Vocé pode continuar repetindo essa frase ou recitar
o mantra enquanto faz a meditagio estabilizadora sobre a preciosidade
do perfeito renascimento humano. Com a mente focada nisso, recite uma
mala ou meia mala de mantras. Essa pratica ¢ muito eficaz. Ao fazer medi-
tagio analitica seguida de um curto periodo de meditagao estabilizadora,
sua compreensao acerca da preciosidade do perfeito renascimento humano
torna-se mais firme e estavel.

Quer vocé esteja em retiro ou meditando sobre o perfeito renascimento
humano como parte da sua prética didria, ¢ muito benéfico levar o que foi
realizado na almofada de meditagio para o mundo exterior. Se vocé medi-
tou sobre a liberdade de nao ter nascido com um animal, sempre que vir um,
pense no quio desafortunado ele ¢ por ser incapaz de compreender uma
s6 palavra do Dharma. Se meditou acerca de uma das liberdades ou rique-



APENDICE IMEDITAQAO SOBREOPERFEITORENASCIMENTO HUMANO 189

zas relacionadas aos humanos, quando vir pessoas na rua, pense em como
pouquissimas delas dispdem das condigdes necessérias para ouvir e aceitar
o Dharma.

A maior parte do que vocé 1& em jornais e revistas ou vé na televisao ¢
um comercial do perfeito renascimento humano. Ler as noticias com essa
atitude ¢ muito util. O que quer que acontega no mundo, vocé ¢ capaz de
enxergar a falta de liberdade das pessoas ¢ o sofrimento decorrente disso,
compreendendo o quio afortunado vocé ¢ por nio estar naquela situagio.
Tudo a0 seu redor transforma-se em um ensinamento poderoso sobre o
perfeito renascimento humano, uma grande inspiragao para que vocé tire o
maior proveito da sua vida.

Ao reconhecer o grande valor desta vida, vocé sente uma alegria inacredi-
tével em protegé-la e nio a desperdigar. Este corpo humano precioso ¢ a
base para toda a sua pritica do Dharma e, sem ele, ¢ impossivel seguir o
caminho verdadeiro. Foi com base no perfeito renascimento humano que
grandes iogues, como Milarepa, alcangaram a iluminagio.

Nio se apresse na sua meditagio sobre o perfeito renascimento humano.
Nao se trata de um “fast food” a ser engolido sem pensar, mas de uma refei¢ao
maravilhosa a ser preparada e saboreada lentamente. Assim como na gastro-
nomia, a meditacio demanda tempo. E preciso compreender cada ponto
com clareza, identificando o que ainda falta e necessita de desenvolvimento.
Saboreie cada um desses pontos ¢ tente compreendé-los integralmente.

Meditagdo sobre os pontos especificos das oito liberdades e das dez riguezas

O propdsito de meditar separadamente sobre cada uma das oito liberdades
e dez riquezas ¢ convencer-se de que ¢ impossivel praticar o Dharma em
qualquer outro reino além do humano, e de que, mesmo como ser humano,
nao hd quase nenhuma possibilidade de praticd-lo a menos que nio se viva
em um pais irreligioso, nio tenha visoes erroneas e assim por diante. Logo,
conclui-se que a unica chance de praticar o Dharma ¢ possuindo exata-
mente o conjunto de condi¢des que vocé possui neste momento.

Se essa meditagio for realizada de maneira eficaz, vocé verd que existe
apenas um caminho para a felicidade verdadeira. Embora todos os seres, em
todos os lugares, tentem buscar a felicidade e evitar o sofrimento, a maio-
ria acredita que a felicidade se encontra em coisas externas. A substitui¢io
dessa delusao pela crencga convicta de que apenas a prética do Dharma traz
felicidade requer meditagio profunda e reiterada sobre temas como o per-
feito renascimento humano.



190 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

Vocé pode realizar cada meditagao da maneira que preferir: de forma
mais elaborada ou mais simples. Tudo depende do que for mais eficaz para
a sua mente ¢ da sua disponibilidade de tempo.

A meditagio sobre cada uma das liberdades e riquezas segue 0 mesmo for-
mato. Por exemplo, na primeira meditagio — a liberdade de nao ter nascido
como um ser dos infernos —, percorra as descri¢des detalhadas de cada um
dos infernos quentes, frios, adjacentes ¢ ocasionais apresentadas nos textos
do lamrim. Vocé pode fazer essa contemplagio em uma ou mais sessoes. O
objetivo ¢ sentir verdadeiramente o quao insuportavel ¢ aquele sofrimento
e como, no inferno, ¢ impossivel praticar o Dharma. Sinta uma alegria pro-
funda por nao ter que sofrer como um ser dos infernos: “Como sou afortu-
nado, como tenho sorte de nio ter nascido como um ser dos infernos.” Em
seguida, reflita sobre como estar livre dos renascimentos infernais e possuir
este perfeito renascimento humano lhe permite praticar o Dharma integral-
mente e alcangar os trés grandes propdsitos: um renascimento futuro feliz, a
liberagio ou a iluminagio. Por fim, comprometa-se a jamais desperdicar um
s6 instante deste perfeito renascimento humano, e a utilizd-lo para alcancar
a iluminagao plena com o objetivo de libertar todos os gentis seres sencien-
tes maes dos sofrimentos insuportaveis em que estao aprisionados.

Portanto, cada meditagao contempla estes quatro elementos:

> refletir sobre o sofrimento e a falta de liberdade daquela condigao e
como seria impossivel praticar o Dharma se vocé estivesse nela;

> refletir sobre o fato de estar livre daquela situagao neste momento e
alegrar-se por poder praticar o Dharma como resultado;

> refletir sobre como essa liberdade lhe permite alcangar os trés
grandes propdsitos; e

> comprometer-se a nunca mais desperdi¢ar um sé momento deste
perfeito renascimento humano.

Quanto as riquezas, ao invés de sentir alegria por estar livre de uma condigio
desfavordvel, sinta-se afortunado por ter recebido essa qualidade maravi-
lhosa. Pense também sobre como aqueles que nao a receberam sao inca-
pazes de praticar o Dharma integralmente. Medite sobre cada liberdade e
cada riqueza dessa maneira ¢ avalie o quanto elas sao significativas e dificeis
de encontrar novamente. Além disso, contemple o fato de que a situagao
em que vocé se encontra agora nao durard. Esta vida ¢ muito breve e pode
acabar a qualquer momento — até mesmo hoje, ou mesmo durante esta ses-



APENDICE IMEDITA(;AO SOBREOPERFEITO RENASCIMENTO HUMANO 191

sio meditativa. Ao analisar cada liberdade ¢ cada riqueza desse modo, vocé
compreende a preciosidade inacreditdvel dessas dezoito qualidades.

Concluida a meditagao analitica sobre cada uma das liberdades e rique-
zas como descrito, reflita sobre como ¢ dificilimo reunir simultaneamente
todos os dezoito atributos do perfeito renascimento humano. Consciente
de que vocé os possui agora, valorize a preciosidade deste renascimento e
alegre-se do fundo do seu coragao.

Como expliquei, se durante a andlise surgir um sentimento intenso em
relagio a um dos pontos, pare e faga meditagio estabilizadora nesse senti-
mento, tornando-o ainda mais intenso, profundo e estdvel. Aqui, vocé pode
repetir continuamente: “Isto ¢ tao precioso, isto ¢ tio precioso, isto ¢ tio
precioso...”

Se treinar sua mente assim, o pensamento de que seu corpo humano per-
feito é extremamente precioso surgird sem esforgo, inclusive nos intervalos
entre as sessoes — da mesma maneira que pensamentos de fome ou apego
surgem de forma espontinea. A medida que a sua compreensio da precio-
sidade do perfeito renascimento humano se expandir, vocé interrompers,
automaticamente, as agdes insignificantes, inclusive nos intervalos.

A liberdade de nio ter nascido como um ser dos infernos

Pense: “Desde tempos sem principio, estive aprisionado no samsara, pas-
sando de um estado ao outro, na maior parte do tempo nos trés reinos infe-
riores. Porém, desta vez, obtive um renascimento humano perfeito, que me
oferece todas as condi¢des para praticar o Dharma. Em minhas vidas passa-

das nos reinos inferiores, renasci majoritariamente nos infernos.”

Reflita sobre o sofrimento dos reinos infernais; traga 4 mente os diversos
infernos com algum detalhe. Se estiver em retiro, vocé pode se concentrar
em um Unico inferno por sessao, ou contemplar todos os infernos quen-
tes em uma sessio, os frios na seguinte e assim por diante. Contudo, nio
medite sobre os seres dos infernos como se estivesse assistindo a televisio.
Coloque-se na pele de cada um deles e tente vivenciar como seria, o que eles
realmente experimentam, como seria se aquele ser fosse vocé.

Considere quao insuportével ¢ quando uma fagulha de fogueira ou um
incenso aceso toca sua pele por apenas um segundo. A dor ¢ tio intensa que
domina a sua mente ¢ tudo o que vocé deseja ¢ afasta-la, acabar com aquele



192 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

sofrimento. Nesse momento, vocé nio tem qualquer pensamento sobre o
Dharma, nenhuma compaixio pelos outros, nenhuma compreensao de
absolutamente nada, apenas um desejo cego de livrar-se da dor.

Agora, pense que, se vocé nascesse em qualquer um dos infernos quentes,
o sofrimento seria bilhoes de vezes pior do que uma fagulha na pele — nao
apenas em termos de intensidade da dor, mas na extensio dela, pois abar-
caria todo o seu corpo e duraria éons. Se vocé sofresse dessa maneira, ¢ dbvio
que nao seria capaz de praticar o Dharma. Pense em como seria estar preso
em uma casa de ferro consumida por chamas mais quentes do que o fogo
no final deste sistema de mundo. Imagine-se nascendo em um caldeirio de
dgua escaldante. Pense no horror. Vocé nao conseguiria ter qualquer pensa-
mento racional; sua mente estaria tomada pelo sofrimento.

Analise os infernos frios, adjacentes e ocasionais da mesma forma.

Em seguida, reconhega que, embora a vasta maioria dos seres sencientes
esteja nessa situagao, vocé nio estd. Além disso, vocé possui um renasci-
mento humano perfeito, o mais raro de todos. Alegre-se: “Como tenho
sorte, como sou afortunado.” Reflita sobre as causas de renascer nos infer-
nos — édio e ignordncia — e comprometa-se a jamais crid-las novamente,
nem por um instante.

Considere que a liberdade de nao ter nascido como um ser infernal lhe ofe-
rece a oportunidade de praticar o Dharma e tornar o seu perfeito renasci-
mento humano plenamente significativo de trés maneiras: criando a causa
de um renascimento afortunado; alcancando a liberacio e a iluminacio; e
transformando cada momento desta vida em algo significativo.” Logo, essa
liberdade ¢ altamente valiosa de modo geral, mas ¢ especialmente significa-
tiva porque, por meio dela, vocé pode alcangar a iluminagio para o bene-
ficio de todos os seres sencientes. Contudo, essa vida repleta de significado
pode chegar ao fim a qualquer momento. A morte ¢ certa, mas quando
ocorrera ¢ totalmente incerto.

Conclua a meditagio com a firme determinagio de nunca desperdigar

¥ As oito condigdes inoportunas sio o contrario das oito liberdades, portanto nascer como
um ser dos infernos, um fantasma faminto e assim por diante.



APENDICE IMEDITAQ;&O SOBREOPERFEITO RENASCIMENTOHUMANO 193

um unico segundo deste perfeito renascimento humano, mas de usar cada
instante para realizar o grande potencial desta vida, cultivando a bodhicitta
¢ alcancando a iluminagao.

A liberdade de nio ter nascido como um fantasma faminto

Assim como em cada meditagio subsequente, comece esta pensando:
“Desde tempos sem principio, estive aprisionado no samsara, passando de
um estado ao outro, na maior parte do tempo nos trés reinos inferiores.
Porém, desta vez, obtive um renascimento humano perfeito, que me oferece
todas as condi¢des para praticar o Dharma. Em minhas vidas passadas nos
reinos inferiores, nasci majoritariamente nos infernos e, quando i$sO nao
aconteceu, renasci sobretudo como um fantasma faminto.”

Reflita sobre a liberdade de nio ter nascido como um fantasma faminto,
revisando o que aprendeu sobre a condi¢ao deles. Pense nos diferentes tipos
de fantasmas famintos ¢ em como seus sofrimentos principais sio a fome e
a sede terriveis; como passam centenas de anos sem conseguir uma migalha
sequer de comida — nem mesmo um pouco de ranho seco — ou uma gota de
4gua putrida. Novamente, nio faga isso como um observador; visualize-se
como um fantasma faminto e tente simular essa experiéncia.

Pense em como vocé sempre espera ter comida e bebida suficientes e, mais
do que isso, que elas sempre sejam saborosas e nutritivas. Vocé mal supor-
taria ficar dois dias sem comer. Pense em uma situagio em que vocé sentiu
fome de verdade (caso isso realmente tenha acontecido) e em como o pensa-
mento de comida dominou completamente a sua mente. Nao havia espaco
para mais nada; vocé teria feito qualquer coisa para obté-la. Houve alguma
possibilidade de pensar no Dharma? Com certeza ndo. O Dharma deve ter
sido a tltima coisa na sua mente. Pense sobre isso e reconheca como uma
necessidade tao bésica afasta todos os outros pensamentos.

Considere como o sofrimento de um fantasma faminto ¢ bilhoes de vezes
pior do que a pior fome que vocé possa imaginar, e que a sua chance de
encontrar comida ¢ praticamente nula. Visualize-os vagando por ai, deses-
perados. E evidente que eles ndo podem praticar moralidade ou generosi-
dade; eles literalmente matariam por uma migalha de comida. Como isso



194 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

é terrivel. Medite também sobre os diversos obstiaculos externos e internos
que enfrentam na busca por comida e bebida.

Depois, pense que, embora haja muito mais fantasmas famintos do que
animais ou humanos, nesta vida vocé nio ¢ um deles. Vocé tem comida
e bebida suficientes, além do luxo de nio ocupar todo o seu tempo pen-
sando em como obté-las. Mesmo entre os humanos isso ¢ um privilégio.
Além disso, vocé possui um renascimento humano perfeito, o mais raro de
todos. Alegre-se: “Como tenho sorte, como sou afortunado.” Reflita sobre
as causas que levam ao nascimento no reino dos fantasmas famintos, como
0 apego e a ignorincia, e comprometa-se a nunca mais crid-las, nem por um
segundo.

Pense que nio ter nascido como um fantasma faminto lhe proporciona a
liberdade de praticar o Dharma e realizar as trés maneiras pelas quais um
perfeito renascimento humano ¢ tao significativo — logo, essa liberdade ¢
muito valiosa. Porém, esta vida extremamente significativa pode acabar a
qualquer momento.

Comprometa-se a nunca desperdi¢ar um tnico segundo deste perfeito
renascimento humano, mas a usar cada instante para realizar o grande
potencial desta vida, cultivando a bodhicitta e alcangando a iluminagao.

A liberdade de nio ter nascido como um animal

Da mesma forma que nas meditagdes anteriores, comece esta sobre a liber-
dade de ndo ter nascido como um animal com o pensamento: “Desde tem-
pos sem principio, estive aprisionado no samsara, passando de um estado
a0 outro, na maior parte do tempo nos trés reinos inferiores. Porém, desta
vez, obtive um renascimento humano perfeito, que me oferece todas as
condi¢des para praticar o0 Dharma. Em minhas vidas passadas nos reinos
inferiores, nasci majoritariamente nos infernos; quando isso nio aconte-
ceu, renasci como um fantasma faminto; e, quando nio estive em nenhum
desses dois reinos, nasci como um animal.”

Reflita sobre a situagdo dos seres do reino animal visiveis para vocé:
mamiferos, répteis, passaros, peixes, insetos, vermes. Embora alguns, como
os animais de estimagao, sejam mimados, a vasta maioria encara sofrimen-



APENDICE IMEDITAQ;&O SOBREOPERFEITORENASCIMENTO HUMANO 195

tos terriveis todos os dias. Nunca hd um momento de paz ou felicidade.
Para compreender como suas vidas sio dominadas por sofrimento e medo,
dedique um tempo para se colocar no lugar dos diferentes tipos de ani-
mais — peixes, pdssaros etc. — e a observar com o que eles se deparam todos
os dias. Novamente, nio os julgue por seus corpos, mas por suas mentes.
Experimente possuir a mente de um animal.

Imagine nascer como um deles — até mesmo como o seu préprio cachorro.
Dominado pela estupidez, vocé nao conseguiria entender nada, a nao ser
os comandos mais basicos do seu dono. Mesmo que ele lhe explicasse o
Dharma por séculos, vocé continuaria incapaz de compreendé-lo, sem
poder recitar uma tnica silaba de um mantra. Seria impossivel acumular a
quantidade mais infima de carma positivo. E aqui estamos falando de um
dos animais mais favorecidos. Imagine-se como um animal selvagem ou de
fazenda e tente viver a sua vida, observando como ele se encontra aprisio-
nado em sofrimento.

Vocé nio nasceu no reino animal, mas como um ser humano e, além disso,
recebeu um renascimento humano perfeito com as oito liberdades ¢ dez
riquezas. Alegre-se: “Como tenho sorte, como sou afortunado.” Reflita
sobre as causas que levam ao renascimento no reino animal, como ignoran-
ciae estupidez, € comprometa-se a nunca mais crid-las, nem por um instante.

Reflita sobre como, diferentemente de um pobre animal, nossa vida ¢ incri-
velmente preciosa e cada momento repleto de significado. Comprometa-se
a jamais desperdicar um sé segundo. Resolva fazer tudo o que for possivel
para realizar a bodhicitta e alcangar a iluminagao.

A liberdade de nio ter nascido como um deus de longa vida

Pense: “Desde tempos sem principio, estive aprisionado no samsara, pas-
sando de um estado ao outro, na maior parte do tempo nos trés reinos infe-
riores. Porém, desta vez, obtive um renascimento humano perfeito, que
me oferece todas as condi¢des para praticar o Dharma. Em quase todas as
minhas vidas passadas, renasci nos reinos inferiores, mas, mesmo quando
nasci nos superiores, foi majoritariamente como um deus longcvo.”

Reflita sobre os diversos tipos de deuses nos reinos do desejo, da forma e sem



196 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

forma. Pense no estado onirico em que vivem os deuses nos reinos da forma
e sem forma e nos prazeres incalculdveis desfrutados pelos deuses do reino
do desejo. Observe como, para todos eles, ¢ impossivel praticar o Dharma.

Relembre um momento em que vocé esteve sob o dominio do apego e sua
mente foi totalmente tomada pelo desejo — por uma posse, um amigo, por
sucesso nos estudos ou nos negdcios. Havia espago para qualquer outra
coisa, como compaixao? Assim como os deuses longevos nio tém a menor
chance de praticar o Dharma, seres humanos controlados pelo pensamento
dos oito dharmas mundanos também nio.

Observe que, embora ainda nao tenha superado o apego, vocé consegue
compreender suas enormes desvantagens e, por isso, tem a opgao de nio o
seguir. Alegre-se: “Como tenho sorte, como sou afortunado.” Reflita sobre
as causas para renascer como um deus ¢ comprometa-se a nunca mais crid-
las, nem por um segundo.

Pense que a liberdade de nao ter nascido como um deus lhe oferece a possi-
bilidade de praticar o Dharma e tornar este renascimento humano perfeito
altamente significativo nos trés modos.

Comprometa-se a nunca desperdigar um tnico segundo deste renasci-
mento humano perfeito, mas a usé-lo para realizar a bodhicitta ¢ alcancar
a iluminacao.

A liberdade de nio ter nascido quando um buda nio descenden

Pense: “Desde tempos sem principio, estive aprisionado no samsara, pas-
sando de um estado ao outro, na maior parte do tempo nos trés reinos infe-
riores. Porém, desta vez, obtive um renascimento humano perfeito, que
me oferece todas as condi¢des para praticar o Dharma. Em quase todas as
minhas vidas passadas, renasci nos reinos inferiores, mas, mesmo quando
nasci nos superiores, foi majoritariamente como um deus longevo; e,
mesmo quando consegui um renascimento humano, na maior parte das
vezes foi durante perfodos obscuros, nos quais os ensinamentos do Buda
nao existiam.”

Agora, no entanto, os ensinamentos do Buda existem. Embora o Guru



APENDICE IMEDITAQAO SOBREOPERFEITORENASCIMENTOHUMANO 197

Buda Shakyamuni tenha morrido, a linhagem dos seus ensinamentos per-
manece viva na figura de professores altamente realizados, ¢ a transmissao
do seu Dharma sagrado continua pura e imaculada.

Imagine se nio fosse assim. Em certas épocas, os ensinamentos do Buda
desaparecem por completo e hd apenas uma escuridao absoluta, sem qual-
quer resquicio da luz do Dharma. Esses sao os chamados periodos obscuros.
Mesmo que vocé tenha nascido como humano, devido ao carma, renasceu
em um desses perfodos nos quais a luz do Dharma nao existia. Imagine um
mundo envolto pela escuridio da ignorincia, onde a luz do Dharma nao
brilha. Nascido em uma época como essa, vocé nao teria a menor chance de
compreender o que ¢ virtude, que dir4 crid-la.

Alegre-se: “Como tenho sorte, como sou afortunado por ter nascido em
um tempo em que um buda descendeu.” Reflita sobre como estamos nos
aproximando do fim do periodo dos ensinamentos do Buda e como, em
breve, ingressaremos em outro periodo obscuro. Por isso, sinta a urgéncia
de fazer tudo ao seu alcance para realizar o Dharma em seu cora¢ao o mais
rapido possivel.

Pense em como vocé pode morrer a qualquer momento, mas nao faz ideia
do que o espera depois. Serd que contard novamente com esta preciosa
oportunidade na préxima vida? Comprometa-se a dedicar todos os seus
momentos ao desenvolvimento da bodhicitta, com o objetivo de alcangar a
iluminagio para o beneficio de todos os seres sencientes.

A liberdade de nio ter nascido como um birbaro

Pense: “Desde tempos sem principio, estive aprisionado no samsara, pas-
sando de um estado ao outro, na maior parte do tempo nos trés reinos infe-
riores. Porém, desta vez, obtive um renascimento humano perfeito, que
me oferece todas as condigdes para praticar o Dharma. Em quase todas
as minhas vidas passadas, nasci nos reinos inferiores, mas, mesmo quando
renasci nos superiores, foi majoritariamente como um deus longcvo. Mesmo
quando consegui um renascimento humano, na maior parte das vezes foi
durante um periodo obscuro em que os ensinamentos do Buda nao exis-
tiam; e, quando ndo nasci em um desses periodos, grande parte das vezes
renasci como um bérbaro.”



198 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

Pense nos lugares onde o Dharma nio existe, onde seus habitantes nio o
compreendem de maneira alguma, onde a religido ¢ reprimida ou vista
como supersti¢io. Reflita sobre como essas pessoas buscam incessante-
mente a felicidade nos lugares errados, regidas pelo apego aos prazeres mun-
danos. Elas nao entendem o Dharma e nio desejam pratica-lo.

Imagine que, se vocé estivesse nessa situagao, seria totalmente incapaz de
criar as causas da felicidade e permaneceria para sempre preso ao sofri-
mento. Como isso seria terrivel. Mas vocé nao estd nessa situagao; vocé pos-
sui a liberdade que lhe permite compreender e apreciar o Dharma.

Alegre-se: “Como tenho sorte, como sou afortunado.” Reflita sobre as cau-
sas que levam ao renascimento como um bérbaro e comprometa-se a nunca
mais crid-las. Livre desse estado, vocé pode praticar o Dharma e realizar os
trés grandes prop6sitos de um perfeito renascimento humano. Conclua a
meditagio com a determinacio de usar todos os momentos desta vida para
o desenvolvimento da bodhicitta e a conquista da iluminagao.

A liberdade de nio ter nascido como um tolo

Pense: “Desde tempos sem principio, estive aprisionado no samsara, pas-
sando de um estado ao outro, na maior parte do tempo nos trés reinos infe-
riores. Porém, desta vez, obtive um renascimento humano perfeito, que
me oferece todas as condi¢des para praticar o Dharma. Em quase todas
as minhas vidas passadas, nasci nos reinos inferiores, mas, mesmo quando
renasci nos superiores, foi majoritariamente como um deus longevo. Mesmo
quando alcancei um renascimento humano, na maior parte das vezes foi
durante um perfodo obscuro em que os ensinamentos do Buda nio exis-
tiam. Quando nio nasci em um desses periodos, grande parte das vezes
nasci como um barbaro e, quando nio, renasci sobretudo surdo ou tolo.”

Muitas pessoas com deficiéncias intelectuais tém capacidade mental sufi-
ciente para sobreviver, mas nao muito além disso. Logo, elas certamente
nao sao capazes de compreender ou praticar o Dharma. Mesmo que rece-
bam alguma explicagio, elas nao conseguem sequer entender as palavras,
que dir4 o significado profundo delas. Como ¢ terrivel encontrar-se nessa
situagao.



APENDICE IMEDITAQ&O SOBREOPERFEITORENASCIMENTOHUMANO 199

Alegre-se: “Como tenho sorte, como sou afortunado por ser capaz de com-
preender e praticar o Dharma.” Reflita sobre a causa de renascer como um
tolo — a ignordncia — e comprometa-se a nunca mais crid-la, nem por um
segundo. Pense que, ao possuir esta liberdade, vocé pode realizar os trés
grandes propdsitos deste perfeito renascimento humano, tornando todos os
momentos plenamente significativos. Comprometa-se a nunca desperdicar
um unico instante deste perfeito renascimento humano, mas a uséd-lo para
desenvolver a bodhicitta e alcangar a iluminagao.

A liberdade de nao ter nascido como um herege

Pense: “Desde tempos sem principio, estive aprisionado no samsara, pas-
sando de um estado ao outro, na maior parte do tempo nos trés reinos infe-
riores. Porém, desta vez, obtive um renascimento humano perfeito, que
me oferece todas as condi¢des para praticar o Dharma. Em quase todas
as minhas vidas passadas, nasci nos reinos inferiores, mas, mesmo quando
renasci nos superiores, foi majoritariamente como um deus longevo.
Mesmo quando consegui um renascimento humano, na maior parte das
vezes foi durante um periodo obscuro em que os ensinamentos do Buda nao
existiam; e, quando nao nasci em um desses periodos, nem como bérbaro,
renasci surdo ou tolo; e, quando nao renasci em nenhuma dessas condigoes,
nasci como um herege.”

Lembre-se de que ser herege significa manter visoes erréneas, contrarias a
realidade, como crengas equivocadas de que carma, reencarnagio etc. nao
existem. Imagine como seria estar preso a essas visoes erroneas, acreditando
que nao ha causa e efeito, nenhuma vida apés esta, que o Buda nunca exis-
tiu e seus ensinamentos sdo, portanto, falsos. Sem uma ideia de natureza
absoluta, o que impediria essa pessoa de cair no niilismo? Nao sé a pratica
do Dharma ¢ impossivel, como também sio minimas as chances de fazer
algo valioso.

Vocé nao estd preso as visdes erroneas. Alegre-se: “Como tenho sorte, como
sou afortunado.” Reflita sobre a causa principal de nascer como um herege
— aignorincia — ¢ comprometa-se a nunca mais cri-la. Pense no quao ple-
namente significativo ¢ este perfeito renascimento humano com aliberdade
de nao manter visdes errdneas, mas lembre-se de que ele pode acabar a qual-



200 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

quer momento. Nao é possivel afirmar se, na proxima vida, vocé serd ou niao
um herege.

Comprometa-se a fazer o possivel para obter outro corpo humano precioso
na préxima vida. Adote uma determinagio firme de usar todos os momen-
tos remanescentes desta vida para desenvolver a bodhicitta e alcancar a
iluminagao.

Ao final desta meditacio — ou desta série de meditagoes —, reflita sobre
todas as oito liberdades que vocé possui e regozije-se com o quao fantéstica
¢ esta oportunidade preciosa. A qualquer momento, vocé pode criar as cau-
sas para renascer como um ser dos infernos, um fantasma faminto, um ani-
mal ou um deus longevo. A qualquer momento, vocé pode criar as causas
para renascer novamente como um ser humano, porém em um pafs irreli-
gioso, com visdes erroneas ou com problcmas mentais tao severos que qual—
quer compreensio seria impossivel. A qualquer momento, vocé pode criar
as causas para renascer em uma época em que os ensinamentos do Buda nio
existem.

Como ¢ fantistico que, ao invés de ter nascido em qualquer um desses oito
estados, vocé tenha renascido com todas essas liberdades inacreditdveis. No
entanto, reconheca o quio fécil ¢ criar as causas para esses estados desafor-
tunados e comprometa-se a nunca mais fazé-lo, gerando apenas as causas
para outro renascimento humano perfeito.

Meditagio sobre as dez riquezas

Meditar sobre as dez riquezas ¢ semelhante & meditagio sobre as oito liber-
dades, com a diferenca de que, aqui, nio refletimos sobre as condig¢oes
indesejéveis das quais estamos livres, mas sobre as condi¢oes desejaveis que
recebemos. Sio cinco riquezas pessoais e cinco relacionadas aos outros.

Pense: “Desde tempos sem principio, tenho renascido no samsara, quase
sempre nos reinos nao humanos. Porém, desta vez, possuo a grande riqueza
de ter nascido como ser humano, o que me oferece todas as oportunidades
de praticar o Dharma.” Medite sobre as enormes vantagens de ter nascido
humano e, do fundo do coragao, alegre-se com sua boa fortuna.



APENDICE IMEDITAQI‘{O SOBREOPERFEITORENASCIMENTOHUMANO 201

Pense: “Durante incontaveis vidas, renasci como ser humano, mas nio em
um pais religioso. Porém, desta vez, possuo a extraordindria riqueza de ter
renascido como humano em um pais religioso, o que me oferece todas as
oportunidades de praticar o Dharma.” Medite sobre as enormes vantagens
de ter nascido humano em um pais religioso e, do fundo do coragio, alegre-
se com sua boa fortuna.

Pense: “Durante incontéveis vidas, renasci como ser humano em um pais
religioso, mas nao com 6rgaos perfcitos. Porém, desta vez, possuo a riqueza
maravilhosa de ter nascido como ser humano, com 6rgaos perfeitos ¢ em
um pafs religioso, o que me oferece todas as oportunidades de praticar o
Dharma.” Medite sobre as enormes vantagens de ter nascido humano com
oérgaos perfeitos em um pais religioso e, do fundo do coragio, alegre-se com
sua boa fortuna.

Pense: “Durante incontéveis vidas, renasci como ser humano, com 6rgaos
perfeitos e em um pafs religioso, mas fui prejudicado por ter cometido uma
das cinco negatividades imediatas. Porém, desta vez, possuo a extraordindria
riqueza de ter nascido como um ser humano, com 6rgaos perfeitos, em um
pais religioso e sem ter cometido qualquer uma das cinco negatividades
imediatas, o que me oferece todas as oportunidades de praticar o Dharma.”
Medite sobre as enormes vantagens de ter nascido humano, com 6rgaos
perfeitos, em um pais religioso e sem ter cometido nenhuma dessas nega-
tividades e, do fundo do coragio, alegre-se com sua boa fortuna.

Pense: “Durante incontaveis vidas, renasci como ser humano, com érgaos
perfeitos, em um pais religioso e sem ter cometido uma das cinco negativi-
dades imediatas, mas nao tive devogio aos ensinamentos. Porém, desta vez,
possuo a riqueza maravilhosa de ter nascido como um ser humano, com
érgaos perfeitos, em um pais religioso, sem ter cometido qualquer uma das
cinco negatividades imediatas e com grande devogio aos ensinamentos,
o que me oferece todas as oportunidades de praticar o Dharma.” Medite
sobre as enormes vantagens de ter nascido humano com todas essas riquezas
e, do fundo do coragio, alegre-se com sua boa fortuna.

Pense: “Durante incontaveis vidas, renasci como ser humano, com 6rgaos
perfeitos, em um pais religioso, sem ter cometido uma das cinco negativi-
dades imediatas ¢ com firme devogio aos ensinamentos, mas nio em uma



202 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

¢épocaem que um buda descendeu. Porém, desta vez, possuo a extraordindria
riqueza de ter nascido como um ser humano, com drgaos perfeitos, em um
pais religioso, sem ter cometido qualquer uma das cinco negatividades ime-
diatas, com firme devogao aos ensinamentos ¢ em um periodo em que um
buda descendeu, o que me oferece todas as oportunidades de praticar o
Dharma.” Medite sobre as enormes vantagens de ter nascido humano com
todas essas riquezas e, do fundo do coragio, alegre-se com sua boa fortuna.

Pense: “Durante incontdveis vidas, renasci como ser humano, com érgaos
perfeitos, em um pais religioso, sem ter cometido uma das cinco negativi-
dades imediatas, com firme devogao aos ensinamentos ¢ em uma época em
que um buda descendeu, mas antes dos ensinamentos terem sido revelados.
Porém, desta vez, possuo a extraordindria riqueza de ter nascido como um
ser humano, com érgaos perfeitos, em um pais religioso, sem ter cometido
qualquer uma das cinco negatividades imediatas, com firme devocio aos
ensinamentos, em um perfodo em que um buda descendeu ¢ revelou
os ensinamentos, o que me oferece todas as oportunidades de praticar o
Dharma.” Medite sobre as enormes vantagens de ter nascido humano com
todas essas riquezas e, do fundo do coragao, alegre-se com sua boa fortuna.

Pense: “Durante incontdveis vidas, renasci como ser humano, com érgaos
perfeitos, em um pais religioso, sem ter cometido uma das cinco negativi-
dades imediatas, com firme devogao aos ensinamentos, em uma época em
que um buda descendeu e revelou os ensinamentos, mas nao os ensinamen-
tos completos. Porém, desta vez, possuo a extraordindria riqueza de ter nas-
cido como um ser humano, com érgaos perfeitos, em um pais religioso, sem
ter cometido qualquer uma das cinco negatividades imediatas, com firme
devocao aos ensinamentos, em uma época em que um buda descendeu, rev-
elou os ensinamentos e eles permanecem disponiveis integralmente, o que
me oferece todas as oportunidades de praticar o Dharma.” Medite sobre as
enormes vantagens de ter nascido humano com todas essas riquezas e, do
fundo do coragio, alegre-se com sua boa fortuna.

Pense: “Durante incontéveis vidas, renasci como ser humano, com 6rgaos
perfeitos, em um pais religioso, sem ter cometido uma das cinco negativi-
dades imediatas, com firme devogio aos ensinamentos, em uma época
em que um buda descendeu, revelou os ensinamentos ¢ eles estavam dis-
poniveis por completo, mas ninguém os seguia. Porém, desta vez, possuo



APENDICE IMEDITAQ[&O SOBREOPERFEITORENASCIMENTO HUMANO 203

a extraordindria riqueza de ter nascido como um ser humano, com érgaos
perfeitos, em um pafs religioso, sem ter cometido qualquer uma das cinco
negatividades imediatas, com firme devogao aos ensinamentos, em uma
época em que um buda descendeu, revelou os ensinamentos, eles permane-
cem disponiveis integralmente e siao seguidos, o que me oferece todas as
oportunidades de praticar o Dharma.” Medite sobre as enormes vantagens
de ter nascido humano com todas essas riquezas e, do fundo do coragao,
alegre-se com sua boa fortuna.

Pense: “Durante incontéveis vidas, renasci como ser humano, com 6rgaos
perfeitos, em um pais religioso, sem ter cometido uma das cinco negativi-
dades imediatas, com firme devogao aos ensinamentos, em uma época em
que um buda descendeu, revelou os ensinamentos, eles estavam disponiveis
por completo e eram seguidos, mas nio recebi a ajuda de benfeitores gen-
tis ou de um guru compassivo. Porém, desta vez, possuo a extraordindria
riqueza de ter nascido como um ser humano, com érgaos perfeitos, em um
pais religioso, sem ter cometido qualquer uma das cinco negatividades ime-
diatas, com firme devogio aos ensinamentos, em uma época em que um
buda descendeu, revelou os ensinamentos, eles permanecem disponiveis
integralmente, sio seguidos e eu recebo a ajuda de benfeitores gentis e de
um guru compassivo, o que me oferece todas as oportunidades de praticar o
Dharma.” Medite sobre as enormes vantagens de ter nascido humano com
todas essas riquezas e, do fundo do coragio, alegre-se com sua boa fortuna.

Ao meditar sobre as riquezas uma a uma e desenvolvé-las gradualmente,
vocé consegue perceber o quao tnico ¢ um renascimento humano perfeito.
J& ¢ extraordindrio ter um corpo humano, mas possuir um e viver em um
pais religioso ¢ ainda mais. Mais incrivel que isso ¢ ser humano, viver em um
pais religioso e ter érgaos perfeitos, com os quais ¢ possivel praticar o Tan-
tra loga Superior. Possuir uma tinica riqueza ¢ extremamente raro; reunir
algumas delas ¢ ainda mais improvavel. Ter todas de uma s vez ¢ inconce-
bivelmente raro.

Tente sentir de verdade a preciosidade de cada liberdade e de cada riqueza,
¢ use esse sentimento para motivar a sua pratica do Dharma. Quanto mais
precioso vocé perceber o seu renascimento, maior serd a felicidade na sua
mente. Tal como um pedinte que encontra um diamante no lixo se sente
exultante, assim também vocé deve se sentir com este simples pensamento:



204 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

“Eu recebi um perfeito renascimento humano.” Nesta vida mundana ¢
ordindria, repleta de fadigas e problemas, vocé descobriu subitamente uma
joia inestimavel. Quando isso ocorre e sua pritica do Dharma se transforma
em uma alegria incessante, ¢ um sinal de que vocé estd tirando o maximo
proveito do seu perfeito renascimento humano.

MEDITANDO SOBRE OUTROS ASPECTOS DO PERFEITO
RENASCIMENTO HUMANO®

Vocé também deve fazer meditagoes analiticas e estabilizadoras sobre ou-
tros aspectos do perfeito renascimento humano, conforme os ensinamentos
deste livro. Depois de meditar profundamente sobre as liberdades e rique-
zas e de sentir o quio raro e precioso ¢ este renascimento, avance para con-
templar sua grande utilidade: ajudé-lo a alcangar tanto objetivos temporais
como supremos e a tornar cada momento desta vida altamente significativo,
até o ponto em que vocé nio consiga suportar sequer a ideia de desperdigar
um tnico segundo dessa oportunidade incrivel.

Em seguida, com o objetivo de aprofundar sua compreensio sobre a rari-
dade ¢ o valor do perfeito renascimento humano - e a grande dificuldade
de encontré-lo novamente —, medite sobre a quantidade relativa de seres
sencientes nos diversos reinos para constatar como os humanos sio poucos
e como aqueles que possuem um perfeito renascimento humano sio ainda
menos. Tente também sentir a improbabilidade desse renascimento, visu-
alizando as diferentes analogias, como a da tartaruga cega, a da terra sob a
unha, a dos graos de arroz grudados na vidraga, entre outras.

Siga, entao, para o préximo tépico do lamrim — impermanéncia e morte —
com o propésito de compreender que esta oportunidade rara e preciosa nao
durar4, estd acabando rapidamente e pode terminar a qualquer momento,
inclusive hoje.”

* Veja também o Apéndice 2, Como meditar sobre os estigios do caminho 4 iluminagio.
¥ Veja o préximo livro da série Linhagem da FPMT, Good Life, Better Death.



APENDICE 2

Como meditar sobre os estégios
do caminho ailuminacao”

e 2

por Pabongka Dechen Nyingpo

[Parte da extensa descri¢iao de Pabongka Rinpoche acerca de como meditar
sobre todo o lamrim.]

INSTRUQ()ES PARA DESENVOLVER REALIZAQ()ES ESPIRI-
TUAIS RELACIONADAS AOS LAZERES E AS FORTUNAS

Divida cada periodo didrio de meditagao em trés partes.

Durante uma delas, medite apenas no servigo ao seu professor
espiritual;

Em outra, extraia sucessivamente as realiza¢oes dos topicos

Que vao desde lazer e fortuna [liberdades e riquezas] até a mente pre-
ciosa da iluminagio [bodhicitta];

E, na tltima, aplique meditagao analitica & visao profunda.

Assim, ao dividir sua meditacao nessas trés partes,

A maneira de contemplar o servigo ao professor espiritual ¢ como ja
expliquci anteriormente.

O modo de gerar as realizagdes, comegando por lazer e fortuna,

E primeiro identificar a esséncia do lazer e da fortuna.

* Extraido com permissio de Liberacio nas nossas mdos, Parte 1I, Apéndice F. Veja
LamaYeshe.com para o texto completo (em inglés).



206 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

Reflita sobre como seria se vocé tivesse nascido em qualquer uma das
condi¢des inoportunas”

E o0 qudo afortunado ¢ por nao ter nascido nelas nesta vida.

Nao considere as qualidades do lazer e da fortuna de maneira superficial
ou distante;

Reflita repetidas vezes, aplicando meditagao analitica penetrante,

De modo a impregnar-se de uma consciéncia profunda de que, agora,
vocé possui todas elas.

Quando for tomado por uma alegria intensa, como um pedinte que
encontra um tesouro,

Entdo vocé terd gerado a realizagao de identificar o lazer e a fortuna.

A seguir, passe ao topico de reconhecer o grande valor do lazer e da
fortuna,

E examine-o repetidamente com a andlise sutil das escrituras e da razao.

Vocé terd realizado o grande valor do lazer e da fortuna

Quando se angustiar porque um tnico instante foi gasto em vao.

Depois, passe a0 préximo tépico da meditagio, a dificuldade de
encontrar

Lazer e fortuna, e reflita sobre isso com meditagio analitica penetrante.

Quando ficar tio aborrecido por ficar um sé instante ocioso

Quanto uma pessoa que derrubou uma bolsa de p6 de ouro em um rio,

Entao terd realizado a dificuldade de encontrar lazer e fortuna.

' As oito condi¢des inoportunas sio o contrario das oito liberdades, portanto nascer como
um ser dos infernos, um fantasma faminto e assim por diante.



Glossario”

e 2

Abbidharma (sct.; tib.: ché-ngon-pa). Um dos trés cestos (Tripitaka) do cinone
budista, sendo os demais o Vinaya ¢ o Sutra. Andlise filosdfica e psicoldgica siste-
matizada da existéncia, que serve de base para os sistemas budistas de doutrina e
treinamento da mente.

agregados (sct.: skandhba). A associagio entre corpo e mente. Uma pessoa ¢ com-
posta de cinco agregados: forma, sensacio, discriminacio, fatores composicionais
e consciéncia.

amigo virtuoso (tib.: ge-wi she-nyen). Ver gurn.

Amitabba (sct.; tib.: O-pag-me). Um dos cinco Budas Dhyani, de cor vermelha.
Representa a sabedoria da andlise ¢ o agregado da discriminagao completamente

purificado.

amor egofsta por si mesmo. A atitude autocentrada que considera a prépria felici-
dade mais importante do que a dos outros; o principal obsticulo para a realizagio
da bodhicitta e, consequentemente, da iluminagio.

apego (sct.: raga; tib.: di-chag). Um pensamento perturbador que exagera as quali-
dades positivas de um objeto ¢ deseja possui-lo. Trata-se de um dos trés venenos ¢
uma das seis delusoes raiz.

arbat (sct.; tib.: dra-chom-pa). Literalmente “destruidor do inimigo”. Um ser que,
tendo eliminado carma e delusoes, estd completamente livre de todo sofrimento e
de suas causas, e alcangou a liberacio da existéncia ciclica.

arya (sct.; tib.: phag-pa). Um ser que realizou a vacuidade diretamente.

Ashoka. Imperador indiano da Dinastia Muria (cerca de 250 a.C.), que se conver-
teu a0 budismo e o espalhou pela Asia.

” Glossario completo em ShiwalLha.org.br.



208 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

asura (sct.). Semideus.

Atisha, Lama (982 — 1054 ). O renomado mestre indiano que foi ao Tibete em 1042
para auxiliar na revitalizagao do budismo ¢ estabeleceu a tradigio Kadam. Seu texto
Luz para o caminho foi o primeiro texto de lamrim.

Avalokiteshvara (sct.). Ver Chenrezig.

bardo (tib.). O estado intermedidrio; o estado entre a morte ¢ o renascimento, cuja
duragio varia de um dnico instante até quarenta e nove dias.

bhikshu (sct.; tib.: gelong). Um monge plenamente ordenado.
bhikshuni (sct.; tib.: gelongma). Uma monja plenamente ordenada.

bhumi (sct.; tib.: sa). Literalmente “estdgio” ou “nivel”. Os bodhisattvas devem per-
correr dez bhumis em sua jornada 4 iluminagio, alcangando o primeiro com a per-
cepgio direta da vacuidade.

Biblioteca de Obras e Arquivos Tibetanos. Editora e instituto de pesquisa em
Dharamsala dedicada principalmente & preservagao ¢ publicacao de textos tibeta-
nos do Dharma.

bodbicitta (sct.; tib.: jang-sem). A determinagio altruista de alcancar a iluminagio
plena com o objetivo de libertar todos os seres sencientes do sofrimento e conduzi-
los & iluminagao.

odbicitta convencional. A mente altruista que deseja alcancar a iluminacio para o
bodhicitt. /. A mente alt q j ¢ ¢

beneficio de todos os seres sencientes. O termo “convencional” ¢ usado para dis-
tingui-la da bodhicitta “suprema” — a realizagio da vacuidade com a motivagio da

bodhicitta.

bodbicitta de aspiragio. A mente que deseja desenvolver a bodhicitta de fato, de
engajamento.

bodpicitta de engajamento. A bodhicitta convencional, quando a mente passou do
desejo de cultivar a bodhicitta e encontra-se ativamente engajada em seu desen-
volvimento por meio da tomada dos votos do bodhisattva e da pratica das seis
perfeicoes.

bodhicitta suprema. A realizagio da vacuidade combinada & motivagio da bodhi-
citta. O termo “suprema” ¢ usado para distingui-la da bodhicitta “convencional’

bodhisattva (sct.; tib.: jang-chub-sem-pa ). Aquele que possui bodhicitta.

bondade amorosa. O desejo de que os outros tenham felicidade ¢ as causas da

felicidade.



GLOSSARIO 209

Boudhanath. Vilarejo na periferia imediata de Katmandu estabelecido ao redor da
Estupa de Boudhanath; um famoso local de peregrinagio budista.

Buda Maitreya (sct.; tib.: Jampa). “O Amével’. O préximo buda apés Shakyamuni
¢ o quinto dos mil budas da era do mundo atual.

Buda Shakyamuni (563 — 483 a.C.). Fundador do atual Buddhadharma. O quarto
dos mil budas fundadores da era do mundo atual. Nasceu como principe do cla dos
Shakya, no norte da India, e ensinou os caminhos do sutra e do tantra que condu-
zem 2 liberagio e 4 iluminacio plena.

Buda, o (sct.). O Buda histérico, Shakyamuni. Ver também iluminacio e Buda
Shakyamuni.

buda, um (sct.; tib.: sang-gye). Um ser plenamente iluminado. Alguém que puri-
ficou todos os obscurecimentos da mente e aperfeicoou todas as boas qualidades.

Buddhadbarma (sct.). Ver Dharma.
budeidade. O estado de ser um buda; iluminacao.

Buxa Duar. Campo de refugiados em Bengala Ocidental, na India, onde Lama
Zopa Rinpoche e muitos outros lamas reencarnados ¢ monges viveram apds
fugirem do Tibete, em 1959. Foi onde Rinpoche encontrou Lama Yeshe.

Caminho do Meio. Ver Madhyamaka.
caminho gradual 4 iluminagio. Ver lamrim.

campo de mérito on campo de acumulagio. Seres sagrados, visualizados ou reais, em
relagio aos quais se acumula mérito ao tomar refugio, fazer oferecimentos etc. ¢ aos
quais se dirigem preces e pedidos com objetivos especificos.

canal (sct.: nadi; tib.: tsa). Componente do corpo vajra por meio do qual flui a ener-
gia dos ventos e das gotas. Os principais canais sio o central, o direito e o esquerdo.

carma (sct.; tib.: [i). Literalmente “acio”. Refere-se as relaces de causa efeito pelas
quais a¢des positivas produzem felicidade e agoes negativas produzem sofrimento.

carma negativo. Ver néo virtude.

chakras (sct.; tib.: khor-lo). Rodas de energia; pontos focais de energia de vento
localizados no interior do canal central. Os principais chakras estao na testa, na
coroa da cabeca, na garganta, no coragio, no umbigo ¢ no érgao sexual.

Chandyagomin. Famoso praticante indiano leigo do século VII.

Chandyakirti (sct.; tib.: Dawa Dragpa). Filésofo budista indiano do século VII,
autor de comentrios sobre a filosofia de Nagarjuna. Sua obra mais conhecida ¢
Guia ao caminho do meio (Madbyamakavatara).



210 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

chang (1ib.). Cerveja feita de grios fermentados, geralmente cevada.

Chengawa Tsiiltrim Bar, Geshe (1033 — 1103). Um dos trés discipulos principais de
Dromtonpa.

Chenrezig (tib.; sct.: Avalokiteshvara). O Buda da Compaixdo. Deidade meditativa
masculina que incorpora a compaixio de todos os budas. Os Dalai Lamas sio con-
siderados emanacdes dessa deidade.

chid (tib.). Prética tAntrica que visa a destruir o autoaferramento, na qual os prati-
cantes visualizam o desmembramento dos seus corpos comuns e distribuem os peda-
cos aos espiritos e outros seres como um banquete de oferecimento.

cinco caminhos. Os caminhos ao longo dos quais os seres progridem rumo a libe-
ragio ¢ 4 iluminacio: os caminhos da acumulagio, preparacio, visio correta, medi-
tacio ¢ do ndo mais aprender.

cinco degeneragies. Degeneracdes que ocorrem A medida que os seres humanos evo-
luem durante um éon da existéncia. Sao elas: a degeneragao dos pensamentos per-
turbadores, da expectativa de vida, do tempo, das visoes e dos seres sencientes.

cinco negatividades imediatas (ou cinco carmas ininterruptos). Matar a mae; matar
0 pai; matar um arhat; derramar, com malicia, o sangue de um buda; e causar
desuniio na Sangha.

compaixdo (sct.: karuna; tib.: nying-je). O desejo sincero de que os seres se libertem
do sofrimento e de suas causas.

concentragdo unifocada. A habilidade de se concentrar, sem esforo e pelo tempo
desejado, em um objeto de meditagio.

daka (sct.; tib.: kba-dro). Literalmente “aquele que vai [pelo] céu”; ser masculino
com realizagoes tintricas dos estdgios de geragio ou de consumagio.

dakini (sct.; tib.: kha-dro-ma). Literalmente “aquela que vai [pelo] céu’, um daka
feminino.

Dalai Lama, Sua Santidade (1935-). Gyalwa Tenzin Gyatso. Reverenciado lider
espiritual do povo tibetano e incansdvel batalhador pela paz mundial; vencedor do
Prémio Nobel da Paz em 1989; guru de Lama Zopa Rinpoche.

deidade (ib.: yidam). Emanagio da mente iluminada, utilizada como objeto de
medita¢io em préticas tAntricas.

delusoes (sct.: klesha; tib.: nyon-mong). Pensamentos negativos perturbadores — ou
mentes — que s3o a causa do sofrimento e do carma negativo. As trés delusées prin-
cipais, os trés venenos, sio ignorincia, apego e raiva. As seis delusoes principais
incluem ainda orgulho, davida e visoes deludidas.



GLOSSARIO 211

Denma Lochi Rinpoche (1928 — 2014). Lama erudito da tradigio Gelug e antigo
abade do Monastério de Namgyil. Um dos gurus de Lama Zopa Rinpoche.

deus. Ver deva.

deva (sct.; tib.: [ha). Um deus que vive em um estado de grande conforto e prazer
nos reinos do desejo, da forma e sem forma.

devogdo ao gurn. Préitica de ver o guru como um buda e de devotar-se a ele ou a ela
por meio de pensamento e agio.

dez ndo virtudes. As trés nio virtudes do corpo sio matar, roubar ¢ m4 conduta
sexual; as quatro da fala sio mentir, fala divisiva, fala rispida e fala fatil; as trés da
mente sa0 cobiga, malicia e visdes errdneas.

dez riquezas. Juntamente com as oito liberdades, constituem as caracteristicas
definidoras de um perfeito renascimento humano: nascer como ser humano, em
um pais do Dharma, com faculdades mentais e fisicas perfeitas; nao ter cometido
nenhuma das cinco negatividades imediatas; ter devogio aos ensinamentos do
Buda; nascer quando um buda descendeu, os ensinamentos foram revelados, ainda
existem integralmente ¢ sio praticados; ¢ dispor das condigbes necessdrias para
praticar o Dharma, como a gentileza de terceiros.

Dbharamsala. Cidade em Himachal Pradesh, no noroeste da India; residéncia de
Sua Santidade o Dalai Lama e sede do Governo tibetano no exilio.

Dhbarma (sct.; tib.: chi). De modo geral, trata-se da prética espiritual; de modo espe-
cifico, trata-se dos ensinamentos do Buda, que protegem do sofrimento ¢ condu-
zem 4 liberagio e 4 iluminacio plena.

doze feitos. Os doze feitos realizados pelo Guru Buda Shakyamuni e todos os budas:
descida do parafso Tushita; ingresso no ttero da mae; nascimento; treinamento nas
artes ¢ ciéncias; desfrute da vida palaciana; rentincia; pratica de austeridades; ida a
Bodhgaya; vitdria sobre as forcas negativas (os maras); conquista da iluminagio;
giro da roda do Dharma; ¢ entrada no parinirvana.

Drontinpa (1005 — 1064). Dromtén Gyalwai Jungne. O discipulo de coragio de
Lama Atisha e seu intérprete principal no Tibete; fundador da tradi¢io Kadam e
do Monastério de Reting.

empoderamento. Ver iniciagio.

Ensapa, Gyalwa (1505 — 1566). Discipulo de Chékyi Dorje; alcangou a iluminagio
em alguns poucos anos e sem muitas dificuldades.

éon (sct.: kalpa). Um periodo de mundo, um intervalo de tempo inconcebivelmente
longo. A duragio do universo ¢ dividida em quatro grandes éons, os quais, por sua
vez, subdividem-se em vinte éons menores.



212 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

espz'ritos. Seres geralmente invisiveis as pessoas comuns; podem pertencer aos reinos
dos fantasmas famintos ou dos deuses e serem titeis ou nocivos.

estupa. (sct.; tib.: chor-ten). Relicdrio que simboliza a mente do Buda.

eternalismo. Crenga na existéncia inerente das coisas, em contraposicao ao niilismo;
um dos dois extremos.

existéncia inerente. NVer existéncia verdadeira.

existéncia verdadeiva. Existéncia real e concreta a partir de si mesma que todas
as coisas parecem possuir; na verdade, tudo ¢ vazio de existéncia verdadeira, ou
inerente.

fantasma faminto (sct.: preta; tib.: yi-dag). Uma das seis classes de seres samsdricos;
um dos trés reinos inferiores. Os fantasmas famintos experimentam sofrimentos
intensos de fome e sede.

¢ (sct.: shraddha; tib.: di-pa). Pode ser de trés tipos: fé piedosa, ou de coragio puro;
fé licida ou compreensiva — a fé baseada em convicgio ldgica; e f¢ aspiracional, ou
almejante.

gelong (tib.; sct.: bhikshu). Monge plenamente ordenado.
gelongma (tib.; sct.: bhikshuni). Monja plenamente ordenada.

Gelug (tib.). Uma das quatro tradigoes principais do budismo tibetano, fundada
por Lama Tsongkhapa no inicio do século XV e difundida por mestres ilustres,
como os sucessivos Dalai Lamas e Panchen Lamas.

Gelugpa (tib.). Seguidor da tradi¢io Gelug.
Gema Triplice. Ver Trés Joias.

geshe (tib.). Literalmente “amigo espiritual”. Titulo conferido aqueles que comple-
taram estudos abrangentes e avaliagoes em universidades monasticas Gelug.

Geshe Chengawa. Ver Chengawa.

geshe Kadampa. Praticante da tradi¢ao budista que se originou no Tibete, no século

X1, com os ensinamentos de Lama Atisha. Os geshes Kadampa eram famosos pela
g

prética de transformagio da mente.

Geshe Potawa. Ver Potawa, Geshe.
Geshe Rabten. Ver Rabten Rinpoche, Geshe.

gompa (tib.). Geralmente se refere ao saldo principal de meditagio, ou a um templo
dentro de um monastério.

Grande tratado sobre os estdgios do caminho 4 iluminagio. Ver Lam-rim Chen-mo.



GLOSSARIO 213

guru (sct.; tib.: lama). Literalmente “pesado”, como em “pesado com conhecimento
do Dharma”. Um professor espiritual, um mestre.

Guru Puja (sct.; tib.: Lama Chipa). Prética especial de guru ioga do Tantra Ioga
Superior, composta por Panchen Losang Chékyi Gyiltsen.

heresia (tib.: log-ta). Termo geral para as visoes erréneas, ou distorcidas, como negar
o carma, vidas passadas e futuras, liberagio etc.; pensamentos negativos direciona-
dos ao guru. E o oposto de devogio.

Hinayana (sct.). Literalmente “Veiculo Menor”. O caminho dos arhats, cujo obje-
tivo ¢ o nirvana, ou a liberagio individual do samsara. Embora nio seja sindnimo,
o termo Theravada ¢ geralmente preferido.

ignordncia (sct.: avidya; tib.: ma-rig-pa). Fator mental que obscurece a mente ¢ a
impede de ver como as coisas realmente existem. H4, basicamente, dois tipos: a
ignorincia do carma e a ignorancia da verdade suprema. E a delusio fundamental
da qual todas as outras surgem; um dos trés venenos e uma das seis delusoes raiz.

iluminagio (sct.: bodhi; tib.: jang-chub). Despertar pleno; budeidade; onisciéncia.
O objetivo supremo da pratica budista Mahayana, alcancado quando todas as fa-
lhas foram removidas da mente e todasas realiza¢oes desenvolvidas; um estado carac-
terizado pela perfeicio da compaixio, da sabedoria e do poder.

impermanéncia (tib.: mi-tag-pa). Os niveis grosseiro ¢ sutil da transitoriedade dos
fendmenos.

impressdes. As sementes — ou potenciais — deixadas na mente por agoes positivas ou
negativas de corpo, fala e mente.

inferno (sct.: navak; tib.: nyil-wa). Reino samsdrico com os maiores sofrimentos;
um dos trés reinos inferiores. Existem oito infernos quentes, oito frios, quatro adja-
centes e diversos ocasionais.

iniciagio ou empoderamento (sct.: abbisheka; tib.: wang). Transmissio da pratica de
uma determinada deidade de um mestre tintrico a um discipulo, permitindo-lhe
cultivd-la.

ioga (sct.; tib.: nél-jor). Literalmente “colocar sob o jugo” ou “atar”. Disciplina espiri-
tual & qual alguém se vincula com o objetivo de alcangar a iluminagio.

iogue (sct.). Meditador altamente realizado.
joia que concede desejos. Joia que realiza todos os desejos de quem a possui.

Kagyii (1b.). Uma das quatro tradi¢ées do budismo tibetano, cuja origem remonta
a grandes lamas como Marpa, Milarepa, Gampopa e os Karmapas.

Kanakamuni (sct.; tib.: Ser-thub). O segundo buda deste éon.



214 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

Kashyapa (sct.; tib.: O-sung). O terceiro buda deste éon.

Khunu Lama Tenzin Gyaltsen (1894 — 1977). Bodhisattva ilustre nascido no norte
da India. Autor de Vast as the heavens, deep as the sea: verses in praise of bodbicitta
(sem tradugdo para o portugués); um dos gurus de Lama Zopa Rinpoche.

Kirti Tsenshab Rinpoche (1926 — 20006). logue asceta, erudito e altamente realizado
que viveu em Dharamsala, na India, e foi um dos gurus de Lama Zopa Rinpoche.

lama (tib.). Ver guru.
Lama Atisha. Ver Atisha, Lama.
Lama Chipa. Ver Guru Puja.

lama da linhagem. Professor espiritual na linha de transmissao direta guru-disci-
pulo dos ensinamentos, desde o Buda até os professores atuais.

Lama Tsongkhapa. Ver Tsongkhapa, Lama.
Lama Yeshe. Ver Yeshe, Lama.

lamrim (tib.). Caminho gradual 4 iluminacio. Apresentagio dos ensinamentos
do Buda Shakyamuni como um treinamento passo a passo para que o discipulo
alcance a iluminacio.

Lam-rim Chen-mo (tib.). O grande tratado sobre os estigios do caminho 2 ilumina-
¢io. A obra mais importante de Lama Tsongkhapa; um comentério sobre Luz para
o0 caminho, de Atisha, texto fundamental do lamrim.

Langri Tangpa Dorje Sengue, Geshe (1054- 1123). Geshe Kadampa, discipulo de
Geshe Potowa, apelidado “cara sombria” por estar constantemente meditando
sobre o sofrimento dos seres sencientes. Autor de Oizo versos de transformagio do
pensamento.

Lawudo. Pequena érea na regido de Solu Khumbu, no Nepal, a cerca de trés horas
de caminhada a oeste de Namche Bazaar, logo acima de Mende. Local onde se
encontra a caverna na qual o Lama de Lawudo meditou por mais de vinte anos e
onde localiza-se, hoje, o Centro de Retiro de Lawudo. Lama Zopa Rinpoche ¢ a
reencarnagio do Lama de Lawudo.

liberagao (sct.: nirvana, ou moksha; tib.: nyang-da, ou thar-pa). Estado de completa
liberdade do samsara; objetivo do praticante que busca a propria saida do sofri-
mento (ver também Hinayana). A expressio “nirvana inferior” refere-se a esse
estado de liberagdo individual, enquanto “nirvana superior” refere-se a realizagio
suprema da iluminagio plena da budeidade. O nirvana natural (4b.: rang-zhin
nyang-dd) ¢ a natureza fundamentalmente pura da realidade, na qual todas as coisas
¢ eventos estdo livres de qualquer existéncia inerente, intrinseca ou independente.



GLOSSARIO 21§

liberagio individual. A liberagio alcancada pelo ouvinte ou pelo conquistador soli-
tério do Theravada (Hinayana), em contraposi¢io 3 iluminagio alcangada pelo
praticante Mahayana.

lo-jong. Ver transformagio do pensamento.

Madhyamaka (sct.; tib.: u-ma-pa). Escola do Caminho do Meio da filosofia budista;
sistema de analise fundado por Nagarjuna, baseado nos sutras prajnaparamita do
Buda Shakyamuni, ¢ considerado a apresentagio suprema da sabedoria da vacui-
dade. Esta escola afirma que todos os fendmenos sio origina¢oes dependentes e,
portanto, evita os extremos equivocados da existéncia inerente e da nao existéncia,
ou eternalismo e niilismo. Possui duas divisdes: Svatantrika e Prasangika. Junta-
mente com a Cittamatra, ¢ uma das duas escolas filoséficas do Mahayana.

Mahayana (sct.). Literalmente “Grande Veiculo”. O caminho dos bodhisattvas,
aqueles que buscam a iluminagio com o objetivo de iluminar todos os outros seres.
Divide-se em Paramitayana ¢ Vajrayana.

mala (sct.; tib.: threng-wa). Rosério utilizado para contar mantras.

mandala (sct.; tib.: kyil-kbor). O ambiente purificado de uma deidade tantrica; o
diagrama ou pintura que o representa.

mantra (sct.; tib.: ngag). Literalmente “protecio da mente”. Silabas em sinscrito
geralmente recitadas durante a pratica de uma deidade meditativa especifica, que
incorporam as qualidades dessa deidade.

mantra secreto. NVer tantra.

meditagdo. Familiarizacio da mente com um objeto virtuoso. Divide-se em dois
tipos principais: meditagdo analitica ¢ estabilizadora.

mente (sct.: citta; tib.: sem). Sindbnimo de consciéncia. Definida como “clara e
cognoscente”; uma entidade sem forma com a capacidade de perceber os objetos.

mente onisciente. Vet iluminagio.

mérito (sct.: punya; tib.: si-nam). Energia positiva acumulada na mente como resul-
tado de a¢des virtuosas de corpo, fala e mente. A causa principal da felicidade.

método. Todos os aspectos do caminho 4 iluminagio, 4 excegio dos relacionados &
vacuidade; associado sobretudo ao desenvolvimento de bondade amorosa, com-
paixdo e bodhicitta.

Milarepa (1040 — 1123). Grande iogue e poeta tibetano, famoso por sua relagiao
impecével com seu guru, Marpa, por seu ascetismo e por suas cangdes de realizagio.
Fundador da tradi¢ao Kagyii.



216 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

Monastério de Kopan. Monastério proximo a Boudhanath, no vale de Katmandu,
Nepal, fundado por Lama Yeshe ¢ Lama Zopa Rinpoche.

Monastério de Sera. Um dos trés grandes monastérios Gelug, localizado préximo
a Lhasa; fundado no inicio do século XV por Jamchen Chéje (1354 — 1435), dis-
cipulo de Lama Tsongkhapa, ¢ posteriormente restabelecido no exilio no sul da
India. Possui dois colégios: Sera Je — ao qual Lama Zopa Rinpoche esteve ligado
— e Sera Me.

Monte Meru. Centro mitico do universo na cosmologia budista.

mudra (sct.). Literalmente “selo”. Gestos simbélicos realizados com as mios, utiliza-
dos nas imagens de budas e deidades ou em rituais tAntricos.

nadis (sct.). Canais de energia que atravessam o corpo levando o vento, ou prana, no
qual a consciéncia se desloca.

Nagarjuna. Grande filésofo indiano do século II e adepto do tantra, que expds a
filosofia Madhyamaka da vacuidade.

nagas (sct.). Seres do reino animal que se assemelham as serpentes e vivem em
lugares com 4gua ou proximos deles; comumente associados a fertilidade da terra,
mas também podem atuar como protetores da religido. Afirma-se que alguns sio
incrivelmente abastados.

Nalanda. Universidade mondstica do budismo Mahayana, fundada no século V,
proxima a Rajgir, em Bihar, nio distante de Bodhgaya. Foi uma importante fonte
dos ensinamentos budistas que se disseminaram no Tibete. SS 0 Dalai Lama afirma
com frequéncia que o budismo tibetano ¢ a “tradi¢io de Nalanda”.

ndo virtude. Carma negativo; uma ac¢io motivada por delusio que resulta em
sofrimento.

niilismo. Doutrina que afirma que nada existe; nega, por exemplo, a relagio de
causa ¢ efeito das agdes, bem como as vidas passadas e futuras. Ver também heresia.

nirvana (sct.; tib.: nya-ngin-li). Ver liberagio.

Nyingma (tib.). A mais antiga das quatro tradi¢oes do budismo tibetano, que
remonta suas origens a Padmasambhava, ou Guru Rinpoche.

nyung-nd (tib.). Retiro de dois dias dedicado a Chenrezig de Mil Bragos; envolve
jejum, prosternagoes € siléncio.

obscurecimentos (sct.: avarana; tib.: drib). Também conhecidos como obsticulos ou
impedimentos, eles previnem a liberago e a iluminagio. Os grosseiros sdo chama-
dos de obscurecimentos do pensamento ou obscurecimentos  liberagio (#6.: nyin-
drib); j4 os sutis — impressoes remanscentes quando os obscurecimentos grosseiros



GLOSSARIO 217

sdo purificados — sio chamados de obscurecimentos ao conhecimento ou obscure-
cimentos A iluminacio (¢ib.: she-drib).

obscurecimentos sutis. Ver obscurecimentos.
oferecimento de mandala. Oferecimento simbélico de todo o universo purificado.

oito dharmas mundanos. Preocupagdes mundanas que geralmente motivam as
acoes dos seres comuns: desejar posses materiais e livrar-se da falta delas; desejar
felicidade e conforto e livrar-se de infelicidade e desconforto; desejar boa reputagio
e livrar-se de ma reputacio; desejar elogios e livrar-se de criticas.

oito liberdades. Juntamente com as dez riquezas, constituem as caracteristicas que
definem o perfeito renascimento humano. Sio as liberdades de nio ter renascido
como um ser dos infernos; como um fantasma faminto; como um animal; como
um deus longevo; quando um buda nio descendeu; como um bérbaro; com defi-
ciéncias mentais ou fisicas; como um herege ou com visoes erroneas.

oito preceitos Mabayana. Votos com duragio de um dia para se abster de: matar, rou-
bar, mentir, envolver-se em atividade sexual, usar intoxicantes, comer em hordrios
inadequados, sentar-se em assentos ou camas altas, cantar, dancar ¢ usar perfumes
ou joias.

oito qualidades amadurecidas. Oito qualidades consideradas mais propicias ao
desenvolvimento espiritual: longa vida, um corpo bonito, uma casta nobre, riqueza,
poder e fama, fala confidvel, um corpo masculino e um corpo e mente fortes.

oito siddhis comuns (sct.: astasadbaranasiddhi; tib.: thun-mong gi ngo-drub gyi).
Em contraposicio a siddhi suprema (a iluminacio), essas realizagdes mundanas,
ou comuns, sio geralmente listadas como: a espada da invencibilidade (tib.: rel-
dri ngi-drub); a pogio ocular que permite ver os deuses (¢ib.: mik-men gyi she pa’i
ngo-drub); pés ripidos — a habilidade de percorrer grandes distancias com extrema
rapidez (¢ib.: kang-gyok kyi ngi-drub); invisibilidade (¢ib.: mi-nang-ba’i ngo-drub);
aarte de extrair a esséncia (rejuvenescimento) (£b.: chii-len gyi ngi-drub); tornar-se
um viajante dos céus — a habilidade de voar (#b.: kba-chi kyi ngi-drub); a habili-
dade de preparar pilulas medicinais [de invisibilidade] (#i6.: 7il-bii ngé-drub); e o
poder de perceber tesouros debaixo da terra (#ib.: sa-ok ngo-drub). Pequenas varia-
¢6es podem ser encontradas em outras listas.

om mani padme hum. O mani; o mantra de Chenrezig, o Buda da Compaixio.

ouvinte (sct.: shravaka). Seguidor do Hinayana que aspira ao nirvana com base na
escuta dos ensinamentos de um professor.



218 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

Pabongka Dechen Nyingpo (1871 — 1941). Autor de Liberagio na palma de sua mao;
professor Gelug muito influente e guru raiz dos tutores sénior ¢ junior de SS o

Dalai Lama, SS Ling Rinpoche e SS Trijang Rinpoche.

Padmasambhava, ou Guru Rinpoche. Mestre tantrico indiano do século VIII que
exerceu um papel crucial no estabelecimento do budismo no Tibete; reverenciado
por todos os tibetanos, especialmente pelos seguidores da tradi¢ao Nyingma, que
ele préprio fundou.

Palden Yeshe (1738 — 1780). Também conhecido como Lobsang Palden Yeshe, o
sexto Panchen Lama.

Panchen Lama. Linhagem Gelug de encarna¢oes do Buda Amitabha, original-
mente sediada no Monastério de Tashilhunpo, em Shigatse, no Tibete. O Dalai
Lama ¢ o Panchen Lama sao as duas mais altas liderancas espirituais do Tibete.

péndita (sct.). Grande erudito e fildsofo.
paramitas (sct.; tib.: pha-ril-tu jin-pa). Ver perfeicies.

Paramitayana (sct.). Literalmente “Veiculo da Perfeicio” O veiculo do bodhi-
sattva; uma se¢ao dos ensinamentos de sutra do Mahayana; uma das duas vias do
Mahayana, a outra sendo o Vajrayana. Também chamado de Bodhisattvayana ou
Sutrayana.

parinirvana (sct.). O nirvana final alcancado pelo Buda ao término de sua vida em
Kushinagar, em Uttar Pradesh.

Penpo. Um condado no Tibete, proximo a Lhasa.

perfeigoes (sct.: paramitas). As principais praticas de um bodhisattva. Com base na
bodhicitta, um bodhisattva pratica as seis perfeicoes: generosidade, moralidade,
paciéncia, diligéncia entusiasmada, concentragio e sabedoria.

perféito renascimento humano. Condi¢io humana rara qualificada pelas oito
liberdades e pelas dez riquezas, ideal para a pratica do Dharma e para alcancar a
iluminacio.

Pico do Abutre. Montanha préxima a Rajgir onde o Buda ensinou o Sutra do coragio.

Potowa, Geshe (1031 — 1105). Também conhecido como Potowa Rinchen Sel,
ele ingressou no Monastério de Reting em 1058 ¢ tornou-se abade por um breve
periodo; um dos trés grandes discipulos de Dromtonpa, patriarca da linhagem do

Tratado Kadampa.

Prajnaparamita (sct.; port.: Perféicio da sabedoria). O segundo ensinamento do
Buda Shakyamuni, ou o segundo giro da roda do Dharma, no qual a sabedoria da
vacuidade e o caminho do bodhisattva foram explicados.



GLOSSARIO 219

pratimoksha (sct.). Votos de liberagio individual assumidos por monges, monjas ¢
praticantes leigos.

preliminares (tib.: ngon-dro). Conjunto de praticas que, ao remover obstéculos e
acumular méritos, prepara a mente para o éxito na meditagao tntrica.

preta (sct.). Ver fantasma faminto.

prosternagies. Forma de prestar respeito ao guru-deidade com corpo, fala e mente;
uma das praticas preliminares tAntricas.

puja (sct.; tib.: chi-pa). Literalmente “oferecimento”; uma cerimonia religiosa.

purificagdo. Eliminagao, ou limpeza, do carma negativo e de suas impressoes da
mente.

quatro grandes éons. Os quatro periodos de um sistema de mundo: os grandes éons
da evolugio, da existéncia, da destrui¢io e do vazio.

quatro meios de atvair discipulos a0 Dharma. Segundo dos dois conjuntos de préti-
cas dos bodhisattvas (o outro sendo as seis perfei¢des): doar, falar com palavras gen-
tis, ensinar de acordo com o nivel do aluno e praticar o que ensina.

quatro nobres verdades. Tema do primeiro ensinamento do Buda Shakyamuni — o
primeiro giro da roda do Dharma. Sao elas: as verdades do sofrimento, da causa do
sofrimento, da cessagio do sofrimento e do caminho para a cessagio do sofrimento.

quatro poderes oponentes. A prética de purificagio em quatro partes: o poder do
objeto (tomar reftgio e gerar a bodhicitta); o poder do arrependimento (de ter
realizado uma determinada acio negativa); o poder da resolugio (de nao repetir
aquela agio negativa); ¢ o poder do remédio (realizar uma prética como a medita-
¢io-recitagio de Vajrasattva, prosternagdes aos Trinta e cinco Budas etc.).

quatro rodas do Dharma Mahayana. As quatro condigdes externas propicias ao
desenvolvimento espiritual: confiar em seres sagrados, viver em um ambiente har-
monioso, contar com familia e amigos soliddrios, e acumular méritos e rezar.

Rabten Rinpoche, Geshe (1920 — 86). Erudito lama Gelug. Foi o assistente religioso
de Sua Santidade o Dalai Lama antes de se mudar para a Suica, em 1975; um dos
gurus de Lama Yeshe ¢ Lama Zopa Rinpoche.

raiva (sct.: krodha; tib.: khong-dro). Pensamento perturbador que exagera as quali-
dades negativas de um objeto e deseja causar-lhe dano; um dos trés venenos ¢ uma
das seis delusées raiz.

Rajgir. Cidade localizada em Bihar, no norte da India; antiga capital do reino de
Magadha. O Pico do Abutre, onde o Sutra do coragio foi ensinado, e 0 Monastério
de Nalanda ficam nas proximidades.



220 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

refiigio. Confianga profunda no Buda, no Dharma e na Sangha para orientagio no
caminho 2 iluminagio.

reino da forma (sct.: rupadhatu). Segundo dos trés reinos do samsara, com dezessete
classes de deuses.

reino do desejo (sct.: kamadbaru). Um dos trés reinos do samsara, que abrange os
seres dos infernos, dos fantasmas famintos, dos animais, dos humanos, dos semi-
deuses ¢ as seis classes inferiores de deuses; os seres desse reino preocupam-se com
o desejo pelos objetos dos seis sentidos. Os outros dois reinos sio o da forma ¢ o
sem forma.

Reino dos Trinta e Trés. Reino divino pertencente ao reino do desejo; a morada de
Indra.

reino puro. Terra pura de um buda onde nio hd sofrimento; ao renascer em uma
terra pura, o praticante pode receber ensinamentos diretamente do buda daquela
terra, realizar o restante do caminho e alcancar a iluminagio rapidamente.

reino sem forma (sct.: arupadhatu). O mais elevado dos trés reinos do samsara, com-
posto por quatro classes de deuses dedicados a meditagdes sem forma.

reinos inferiores. Os trés reinos da existéncia ciclica com mais sofrimento: os reinos
do inferno, dos fantasmas famintos e dos animais.

rentincia. Estado mental tomado pelo desejo intenso pela liberagio, sem qualquer
atracio pelos prazeres samsiricos, nem mesmo por um instante.

rinpoche (tib.). Literalmente “o precioso”. Titulo geralmente concedido a um lama
que renasceu intencionalmente em um corpo humano para continuar ajudando os
seres. Um titulo respeitoso para se referir ao préprio lama.

sabedoria. Todos os aspectos do caminho 4 iluminacio associados ao desenvolvi-
mento de insight na natureza da realidade — geralmente refere-se, de maneira espe-
cifica, & realizacio da vacuidade.

Sakya (tib.). Uma das quatro principais tradi¢oes do budismo tibetano, fundada na
provincia de Tsang, em 1073, por Khon Konchog Gyilpo, principal discipulo de
Drogmi Lotsawa.

samsara (sct.; tib.: khor-wa). Existéncia ciclica; os seis reinos de sofrimento: os trés
reinos inferiores — infernos, fantasmas famintos e animais — ¢ os trés reinos supe-
riores — humanos, semideuses ¢ deuses. O termo também se refere aos agregados
contaminados de um ser senciente, os quais circulam de vida em vida.

Sangha (sct.; tib.: ge-diin). A Sangha absoluta é composta por aqueles que reali-
zaram diretamente a vacuidade; a Sangha relativa consiste nos monges e monjas



GLOSSARIO 221

ordenados. O termo também ¢ usado de forma genérica para se referir & comuni-
dade leiga do Dharma ou aos membros de um centro de Dharma.

Sarnath. Pequena cidade préxima a Varanasi, em Uttar Pradesh, onde estd locali-
zado o Parque dos Cervos, local em que o Buda girou a primeira roda do Dharma,
dando o seu famoso discurso sobre as quatro nobres verdades.

seis perfeicdes. Ver perfeicoes.

seis reinos. Ver samsara.

sen (tib.). Manto superior de um monge ou monja tibetano.

ser com capacidade (pequena, média ou grande). Ver trés niveis de pritica.

ser senciente (ib.; sem-chin). Qualquer ser nio iluminado; qualquer ser cuja mente
nio esteja completamente livre da ignorancia.

seres transmigrantes (tib.: dro-wa). Seres sencientes; aqueles que transmigram de um
reino a outro, presos na existéncia ciclica.

Shantideva (685 — 763). Grande bodhisattva indiano, autor do Guia do estilo de
vida do bodhisattva, um dos textos essenciais do Mahayana.

Sherpa. Nativo da regido de Solu Khumbu, no Nepal. Dois Sherpas famosos
520 Sherpa Tenzin, a primeira pessoa a escalar o Monte Fvereste, ¢ Lama Zopa
Rinpoche.

siddhi (sct.; tib.: ngo-drub). Uma realizagio ou conquista, comum ou suprema. Sid-
dhis comuns referem-se a poderes psiquicos obtidos como subproduto do caminho
espiritual; siddhi suprema refere-se 4 grande liberagio ou 4 iluminagio. Ver tam-
bém oito siddhis comuns.

sofrimento que tudo permeia. O mais sutil dos trés tipos de sofrimento; refere-se &
natureza dos cinco agregados, que estio contaminados por carma e delusoes.

sura (sct.; tib.: [ba). Outro termo para deva, ou deus.

sutra (sct.; tib.: do). Os discursos gerais do Buda Shakyamuni; um texto escritural e
os ensinamentos ¢ préticas nele contidos.

Sutra do coragio (ou Sutra do coracio da sabedoria, sct.: prajnaparamita-hrdaya). O
mais conhecido de uma série de sutras sobre a vacuidade, classificados como sutras
prajnaparamita (Perfeigio da sabedoria).

Sutrayana (sct.). A divisao pré-tantrica dos ensinamentos Mahayana, que enfatiza o
cultivo da bodhicitta ¢ a prética das seis perfeicoes. Também chamado de Parami-
tayana ou Bodhisattvayana.



222 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

tantra (sct.). Também chamado de Vajrayana, Mantrayana ou Tantrayana; sio os
ensinamentos secretos do Buda; refere-se aos textos escriturais e aos ensinamen-
tos e préticas neles contidos. As praticas tintricas geralmente envolvem a identi-
ficagio de si mesmo com uma deidade plenamente iluminada, com o objetivo de
transformar os estados impuros de corpo, fala ¢ mente nos estados puros desse ser
iluminado.

Tantra loga Superior (sct.: anuttara yoga tantra). A quarta das quatro classes de tan-
tra e a mais elevada delas; enfatiza sobretudo as atividades internas.

Tara (sct.; tib.; Drolma). Deidade meditativa feminina que incorpora as atividades
iluminadas de todos os budas; geralmente referida como a mae dos budas do pas-
sado, presente ¢ futuro.

Theravada (sct.). Tradigao do budismo que esposa o Canone Pali ¢ 0 nobre caminho
éctuplo, conduzindo os praticantes 2 liberagio (nirvana), um estado livre do sofri-
mento da existéncia condicionada. Uma das dezoito escolas nas quais o Hina-
yana se dividiu pouco apés a morte do Buda Shakyamuni; ¢ hoje a principal escola
Hinayana, amplamente praticada no Sri Lanka e na maior parte do sudeste asidtico
continental.

Thogme Zangpo (1297 — 1371). Também conhecido como Gyalsi Ngulchu Thogme.
Grande mestre das tradi¢des Nyingma e Sakya e autor de As trinta e sete priticas de
um Bodhisattva e de um famoso comentario sobre o Guia de Shantideva.

torma (tib.). Bolo oferecido em rituais tintricos. No Tibete, os tormas eram geral-
mente feitos de tsampa, embora outros alimentos, como biscoitos, também fossem
utilizados.

transformagio do pensamento (tib.: lo-jong). Também chamada de treinamento da
mente; uma abordagem poderosa para o desenvolvimento da bodhicitta, na qual a
mente ¢ treinada para utilizar todas as situagdes, positivas ou negativas, como meios
para destruir o amor egoista por si mesmo e o autoaferramento.

treinamento da mente. Ver tmmformagio do pensamento.

trés aspectos principais do caminbo. Os pontos essenciais do lamrim: rentncia ao
samsara, bodhicitta e a visio correta da vacuidade.

Trés cestos. Ver Tripitaka.

trés grandes significados, ou propdsitos. A felicidade das vidas futuras, a liberagio ¢ a
iluminagao. Ver também #7és maneiras que um perfeito renascimento humano é alta-
mente significativo.

Trés Joias (sct.: trivatna; tib.: kon-chog sum). Também chamadas de Gema ou Joia
Triplice; os objetos do refugio budista: o Buda, o Dharma e a Sangha.



GLOSSARIO 223

trés maneiras que um perfeito renascimento humano é altamente significativo. Ele
permite buscar a felicidade nas vidas futuras, a liberagio ¢ a iluminagio, bem
como tornar todos os momentos desta vida significativos. Ver também #7és grandes

significados.

trés niveis de prdtica. Também conhecidos como os trés escopos; os niveis dos seres
de pequena, média e grande capacidade, baseados nas motivagées de alcangar um
renascimento futuro melhor, a liberagio ou a iluminagio, respectivamente.

trés portas. Corpo, fala e mente.

trés treinamentos superiores. Os treinamentos superiores em moralidade, concen-
tracio e sabedoria.

trés venenos. Ignorancia, apego e raiva.

Tripitaka (sct.). Literalmente “trés cestos”; divisao tradicional dos ensinamentos do
Buda: o Vinaya (disciplina e ética mondsticas), o Sutra (os discursos do Buda) e o

Abhidharma (1gica e filosofia).
tsampa (tib.). Farinha de cevada torrada; alimento bésico tibetano.

Tsenshab Serkong Rinpoche (1914 — 1983). Nascido em Lhoka, no sul do Tibete; um
dos mestres da linhagem da FPMT.

vacuidade. (sct.: shunyata; tib.: tong-pa-nyid). Auséncia, ou falta, de existéncia ver-
dadeira. Em tltima andlise, todos os fendmenos sio vazios de existéncia verdadeira,
a partir de si mesmos, ou independente.

vajra (sct.; tib.: dorje). Literalmente “adamantino”; geralmente traduzido como
“relampago’, embora também seja frequentemente mantido sem traducio. E um
implemento de quatro ou cinco pontas usado em préticas tAntricas.

Vajrasattva (sct.; tib.: Dorje Sempa). Deidade tantrica masculina praticada para
purificagio.

Vajrayana. Ver tantra.

Vinaya (sct.; tib.: ditl-wa). Os ensinamentos do Buda sobre disciplina ética (morali-
dade), conduta mondstica etc.; um dos trés cestos.

virtude. Carma positivo; agio motivada por uma mente positiva que resulta em

felicidade.

votos de bodhisattva. Votos tomados ao ingressar no caminho do bodhisattva; indis-
penséveis para o desenvolvimento da bodhicitta de engajamento.

votos de liberagdo individual. Ver votos pratimoksha.



224 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

votos tintricos. Votos tomados por praticantes tintricos.

Yeshe, Lama Thubten (1935 — 1984). Nascido ¢ educado no Tibete, fugiu para a
India em 1959, onde se encontrou com seu discipulo principal, Lama Zopa Rin-
poche, em Buxa Duar. Em 1969, comecaram a ensinar ocidentais no Monastério
de Kopan ¢, em 1975, fundaram a Fundagio para a Preservagio da Tradicido Mahba-

yana (FPMT).

Zina Rachevsky (1931 — 1973). Primeira aluna ocidental de Lama Yeshe ¢ de Lama
Zopa Rinpoche; ajudou a estabelecer 0 Monastério de Kopan e morreu em retiro

em Solu Khumbu.



Rinpoche no Instituto Chenrezig, 1975.

CREDITO DESCONHECIDO



Bibliograﬁa%

e 2

SUTRAS

SUTRA DO DIAMANTE, (5ct.: Aryavajracchedikanamaprajnaparamitamahayanasutra;
tib.: phag pa she rab pa rol tu chin pa dor je chi pa she ja theg pa chen pé do). Dis-
pontivel em ShiwalLha.org.br.

SUTRA DAS QUATRO NOBRES VERDADES, publicado em inglés como Four Noble Truths
Sutra (Setting the Wheel of Dbarma in Motion) (Pali: Dhammacakkappavar-
tana Sutta). Em The Connected Discourses of the Buddhba: A Translation of the
Samyutta Nikaya, traduzido por Bhikkhu Bodhi, pp. 1843-1847. Boston: Wis-
dom Publications, 2000.

SUTRA DO CORAGAO, (sct.: Prajnabridaya/Bbagavatiprajnaparamitabridayasutra;
tib.: she rab nying po/Chom din de ma she rab kyi pha ril tu jin pi do). Dis-
ponivel em ShiwaLha.orgbr.

SUTRA DO REI DA CONCENTRAGAO, (sct.: Samadhirajasutra; tib.: ting nge dzin gyi gyil
6 do). Publicado em inglés, com comentdrio de Thrangu Rinpoche, como Zhe
King of Concentration. Traduzido por Erik Schmidt. Hong Kong: Rangjung
Yeshe Publications, 1994.

A PERFEICAO DA SABEDORIA EM OITO MIL VERSOS. Publicado em inglés como Zhe Per-

fection of Wisdom in Eight Thousand Lines & Its Verse Summary (sct.: Astasa-
hasrikaprajnaparamitasutra; tib.: she rab kyi pha rol tu jin pa tri gyi tong pé do).
Traduzido por Edward Conze. Sao Francisco: Four Seasons Foundation, 1973,
1995.

TEXTOS TIBETANOS E INDIANOS

Chandragomin. Letter to a Disciple em Invitation to Enlightenment, traduzido por
Michael Hahn. Berkeley: Dharma Publishing, 1999.

Dharmarakshita. The Wheel of Sharp Weapons Effectively Striking the Heart of the
Foe (tib: lo jong tshon cha kbor lo) em Mind Training, traduzido por Thupten
Jinpa, pp. 133-153. Boston: Wisdom Publications, 2006.

Gyiltsen, Panchen Losang Chékyi. Lama Chépa (sct: Guru Puja). Disponivel em
portugués no Livro de oragoes para retiros, Centro Shiwa Lha, p. 53.

Khunu Lama Rinpoche (Tenzin Gyaltsen). Vast as the Heavens, Deep as the Sea:

” Como este ndo ¢ um trabalho académico, em nome da simplicidade decidimos nao usar
marcas diacriticas e empregar uma fonética tibetana pronuncidvel, em vez de transliteracao.



BIBLIOGRAFIA 227

Verses in Praise of Bodhicitta. Traduzido por Gareth Sparham. Boston: Wisdom
Publications, 1999.

Maitreya. Adornment of the Mahayana Sutras (sct.: Mahayanasutralamkara; tib.:
do de gyan). Publicado em inglés em Universal Vehicle Discourse Literature.
Editado por Robert A. F. Thurman. Nova York: American Institute of Bud-
dhist Studies, 2004.

Padmasambhava. The Tibetan Book of the Dead (tib.: bar do thé dril). Revelado
pelo Terton Karma Lingpa, traduzido por Gyurme Dorje, editado por Graham
Coleman e Thupten Jinpa, com introdu¢io de Sua Santidade o Dalai Lama.
Londres: Viking, 2006. Edi¢ao em portugués: O livro tibetano dos mortos. Sio
Paulo: WMF Martins Fontes, 202 4.

———. The Tibetan Book of the Dead. Traduzido por W. Y. Evans-Wentz. Oxford:
Oxford University Press, 1960, 2000. Edi¢io em portugués: O livro tibetano
dos mortos: experiéncias pds-morte no plano do bardo. Sio Paulo: Pensamento,
2024.

Nagarjuna. Precious Garland of Advice for the King (sct.: Rajaparikatharatnavali;
tib.: gyal po la tam cha bar vin po che threng wa). Publicado em inglés como
Nagarjuna’s Precious Garland: Buddhist Advice for Living and Liberation.
Traduzido por Jeffrey Hopkins. Ithaca: Snow Lion Publications, 1998, 2007.
Edi¢ao em portugués: A grinalda preciosa. Sio Paulo: Palas Athena, 22 ed., 199s.

. Friendly Letter (sct.: Subrllekba; tib.: she pi tring yig). Publicado como

Nagarjuna’s Letter. Geshe Lobsang Tharchin e Artemus B. Engle. Dharamsala:

Library of Tibetan Works and Archives, 1979, 1995. Também publicado como
Nagarjuna’s Letter to a Friend, com comentério de Kangyur Rinpoche, tradu-
zido por Padmakara Translation Group. Ithaca: Snow Lion Publications, 200s.
Edicao em portugués: Carta a um amigo. Sio Paulo: Palas Athena, 22 ed., 1994.

Pabongka Rinpoche (Pabongka Dechen Nyingpo). Liberation in the Palm of Your
Hand (tb.: nam dril lag chang). Editado por Trijang Rinpoche, traduzido por
Michael Richards. Boston: Wisdom Publications, 2006. Edi¢io em portugués:
Liberagio na palma de sua mio. Rio de Janeiro: Mauad X, 1* ed., 202s.

. Liberation in Our Hands, Part Two: The Fundamentals. Traduzido por

Lobsang Tharchin ¢ Artemus B. Engle. Howell: Mahayana Sutra and Tantra

Press, 1994.

Rinchen, Geshe Sonam. The Thirty-seven Practices of Bodbisattvas. Traduzido e
editado por Ruth Sonam. Ithaca: Snow Lion Publications, 1997.

Shantideva. 4 Guide to the Bodbisattva’s Way of Life (sct.: Bodbisattvacaryava-
tara; tib.:;jang chub sem pi chi pa la jug pa). Traduzido por Stephen Batchelor.
Dharamsala: India, Library of Tibetan Works and Archive, 1987. Edi¢io em
portugués: Guia do estilo de vida do bodhisattva. Sao Paulo: Tharpa, 1* ed.,
2009. Também disponivel como O caminho do bodisatva. Trés Coras: Makara,
2023.

Tsongkhapa. The Foundation of All Good Qualities (tib.: yon ten shir gyur ma). Dis-



228 O PERFEITO RENASCIMENTO HUMANO

ponivel em portgués como A fonte de todas as boas qualidades, em Livro de ora-
¢oes para retiros, Centro Shiwa Lha, pp. 199-202.

———. The Great Treatise on the Path to Enlightenment, Volume 1 (lam rim chen
mo). Traduzido pelo Lamrim Chenmo Translation Committee. Ithaca: Snow
Lion Publications, 2000.

. Songs of Spiritual Experience: Condensed Points of the Stages of the Path

(43b.: lam rim nyam gur). Traduzido por Thupten Jinpa. Montreal: Institute of

Tibetan Classics, 2007. A versio em inglés estd disponivel em TibetanClassics.

org em Media/Resources/Text/Other Texts.

. The Three Principal Aspects of the Path (tib.: lam gyi tso wa nam sum). Dis-

ponivel em portugués como Os trés principios do caminbo, em Livro de oragoes

para retiros, Centro Shiwa Lha, pp. 336-340.
Shiwa Lha. Livro de oragies para retiros. Rio de Janeiro: Shiwa Lha, 2009.

LITERATURA INGLESA

Mackenzie, Vicki. Cave in the Snow: A Western Woman’s Quest for Enlightenment.
Nova York: Bloomsbury, 1999. Edi¢io em portugués: A4 caverna na neve: a jor-
nada de Tenzin Palmo rumo a4 iluminagio. Sio Paulo: Licida Letra, 2016.

Rampa, T. Lobsang. The Third Eye: The Autobiography of a Tibetan Lama. Nova
York: Ballantine Books, 1956, 196 4.

Sopa, Geshe Lhundub. Steps on the Path to Enlightenment, Volume 1. Boston: Wis-
dom Publications, 2004.

Willis, Janice D. Enlightened Beings. Boston: Wisdom Publications, 1995.

Zopa Rinpoche, Lama. Aroma Charity for Spirits (Sur Offering ). Portland: FPMT,
2006.

———. How to Practice Dharma: Teachings on the Eight Worldly Dharmas. Boston:
Lama Yeshe Wisdom Archive, 2012.

e Kathleen McDonald. Wholesome Fear. Boston: Wisdom Publications,

2010.

e Lobsang Chokyi Gyiltsen e Pabongka Rinpoche. Practices to Benefit

Nagas, Pretas, and Spirits. Portland: FPMT Publications, 2006.




LaMA YESHE WISDOM ARCHIVE

O Lama Yeshe Wisdom Archive (LYWA) é a cole¢do das obras de Lama Thubten Yeshe
e Lama Thubten Zopa Rinpoche, fundado em 1996 por Lama Zopa Rinpoche, seu
diretor espiritual.

Lama Yeshe e Lama Zopa Rinpoche comegaram a ensinar no Monastério de Kopan,
no Nepal, em 1970. Desde entdo, seus ensinamentos vém sendo gravados e transcritos.
Atualmente, temos em nossos computadores mais de 1o mil horas de dudio e cerca de
60 mil paginas de transcri¢des brutas. Muitas gravagdes, principalmente ensinamen-
tos de Lama Zopa Rinpoche, ainda precisam ser transcritas, e, a medida que Rinpoche
continua a ensinar, o niimero de gravagdes no arquivo cresce. A maior parte das trans-
cri¢des ainda ndo foi verificada nem editada.

No LYWA, estamos fazendo todos os esfor¢os para organizar a transcri¢do do que
ainda nio foi transcrito, editar o que ainda nio foi editado e realizar as demais tarefas
detalhadas a seguir.

As atividades do Lama Yeshe Wisdom Archive dividem-se em duas categorias: ar-
quivamento e divulgagao.

O arquivamento envolve gerenciar as gravacdes dos ensinamentos de Lama Yeshe
e Lama Zopa Rinpoche jd coletadas, reunir gravagdes de ensinamentos dados, mas
ainda ndo enviados ao LYWA, e obter gravagdes dos ensinamentos continuos, pales-
tras, conselhos etc., de Lama Zopa enquanto ele viaja pelo mundo para o beneficio de
todos os seres. Todo material recebido é catalogado e armazenado com seguranca,
permanecendo acessivel para trabalhos futuros.

Organizamos a transcri¢do de dudio, adicionamos essas transcricdes ao banco de
dados j4 existente de ensinamentos, gerenciamos esse banco de dados, verificamos as
transcrigdes e as disponibilizamos para editores, pesquisadores e praticantes.

Outras atividades de arquivamento incluem o trabalho com videos e fotografias
dos Lamas, além da digitalizacdo de materiais do LYWA.

A divulgacdo consiste em disponibilizar os ensinamentos dos Lamas de diversas
formas, incluindo publica¢des para distribui¢do gratuita, livros publicados pela Wis-
dom Publications, transcri¢des brevemente editadas, CDs de dudio, DVDs, artigos
na revista Mandala e em outras publicagdes, além do nosso site. Independentemente
do formato, os ensinamentos requerem um extenso trabalho para serem preparados
para distribuigdo.

Esse é apenas um resumo do que fazemos. O LYWA foi estabelecido praticamente
sem financiamento inicial e se desenvolveu exclusivamente gracas a gentileza de vérias
pessoas. Agradecemos sinceramente a todos.



O nosso desenvolvimento depende da generosidade daqueles que reconhecem o
beneficio e a importancia deste trabalho, e ficaremos extremamente gratos com a
sua ajuda. Pedimos o seu inestimdvel apoio. Se vocé deseja fazer uma contribui¢io
para nos ajudar com qualquer uma das atividades mencionadas ou patrocinar a dis-
tribuigdo gratuita de livros, entre em contato conosco.

LAMA YESHE WISDOM ARCHIVE
PO Box 636, Lincoln, MA 01773, USA
Telefone: (781) 259-4466
info@LamaYeshe.com
www.LamaYeshe.com

Fundacdo para a Preservagdo da

Tradicao Mahayana

A Fundacdo para a Preservagdo da Tradi¢gdo Mahayana (FPMT, na sigla em inglés) foi
fundada em 1975 por Lama Thubten Yeshe e Lama Thubten Zopa Rinpoche. Trata-se
de uma organizacdo internacional de estudos de meditagdo budistas, além de centros
de retiro urbanos e rurais, monastérios, editoras, centros de satide e outras atividades
relacionadas. Atualmente, existem cerca de 160 atividades da FPMT em mais de trinta
paises ao redor do mundo.

A FPMT foi estabelecida para facilitar o estudo e a pratica do Budismo Mahayana
em geral, e, em particular, da tradigdo tibetana Gelug, fundada no século XV pelo
grande estudioso, iogue e santo Lama Je Tsongkhapa.

FPMT
1632 SE 11th Avenue, Portland, OR 97214
Telefone: (503) 808-1588
info@fpmt.org

www.fpmt.org




PUBLICADO ANTERIORMENTE PELO LYWA

LAMA ZopA RINPOCHE
Virtue and Reality
Teachings from the Vajrasattva Retreat

Daily Purification: A Short Vajrasattva
Practice

Making Life Meaningful

Teachings from the Mani Retreat
The Direct and Unmistaken Method
The Yoga of Offering Food

A alegria da compaixdo

Como as coisas existem

The Heart of the Path

Teachings from the Medicine Buddha Retreat
Kadampa Teachings

Bodhisattva Attitude

How to Practice Dharma

Sun of Devotion, Stream of Blessings
Abiding in the Retreat

Lamrim Teachings from Kopan 1991
(4 volumes)

The Path to Ultimate Happiness
Enjoy Life Liberated from the Inner Prison

A Teaching on Heruka (apenas para ini-
ciados)

A Teaching on Yamantaka (apenas para
iniciados)

LAMA YESHE

Seja o seu proprio terapeuta

Faga da sua mente um oceano

The Essence of Tibetan Buddhism

Ego, apego e liberagdo

A quietude pacifica da mente silenciosa
Universal Love

Vida, morte e apés a morte

The Enlightened Experience (3 volumes)

LAMA YESHE & LAMA ZOPA RINPOCHE
Advice for Monks and Nuns
Ano do lamrim

Liberdade por meio do conhecimento

OUTROS LIVROS
Teachings from Tibet, vérios grandes lamas

The Kindness of Others, de Geshe Jampa
Tegchok

Big Love: The Life and Teachings of
Lama Yeshe, de Adele Hulse

EM PARCERIA coM A TDL PUBLICA-
TIONS

Mirror of Wisdom, de Geshe Tsultim
Gyeltsen

Illuminating the Path to Enlightenment,
de Sua Santidade o Dalai Lama

Que quem quer que veja, toque, leia, lembre-se, fale ou pense nestes livros nunca

nasca em circunstdncias infelizes, receba apenas renascimentos em situagoes

propicias para a perfeita pratica do Dharma, conhega apenas

guias espirituais perfeitamente qualificados, desenvolva a

bodhicitta rapidamente e atinja imediatamente

a iluminagdo para beneficio de

todos os seres sencientes.

L 2 2 K 4



O QUE FAZER COM OS
ENSINAMENTOS DO DHARMA

O Buddhadharma ¢ a verdadeira fonte de felicidade para todos os seres sencientes.
Livros como este, que vocé tem em maos, mostram como colocar os ensinamentos
em prdtica e integra-los a sua vida, alcancando, assim, a felicidade que procura. Por
isso, tudo que contenha ensinamentos do Dharma ou o nome de seus professores é
mais precioso do que quaisquer objetos materiais e deve ser tratado com respeito.
Para evitar criar o carma de ndo encontrar o Dharma novamente em vidas futuras, por
favor, ndo coloque livros (ou outros objetos sagrados) no chdo ou debaixo de outras
coisas, ndo pise ou sente-se sobre eles, ou os utilize para fins mundanos, como apoiar
mesas instaveis. Eles devem ser mantidos em um local limpo e elevado, separados
de literatura mundana, e envolvidos em um pano ao serem transportados. Estas sdo
apenas algumas consideragdes.

Caso precise se desfazer de materiais do Dharma, eles ndo devem ser jogados no
lixo, mas queimados de uma maneira especial. Em resumo: nio os incinere com ou-
tros residuos, mas separadamente, e, enquanto queimam, recite 0 mantra OM AHHUM.
Conforme a fumaca se espalha, visualize que ela permeia todo o espago, levando a es-
séncia do Dharma a todos os seres sencientes nos seis reinos samsaricos, purificando
suas mentes, aliviando seus sofrimentos e trazendo-lhes toda a felicidade — até e in-
cluindo ailuminagdo. Algumas pessoas podem achar essa pratica um tanto incomum,
mas ela é realizada conforme a tradi¢do. Muito obrigado.

DEepIicacio

Pelo mérito gerado ao preparar, ler, refletir e compartilhar este livro com outros, que
todos os professores do Dharma tenham vidas longas e saudaveis, que o Dharma se
espalhe por todo o espaco infinito, e que todos os seres sencientes alcancem rapida-
mente a iluminacdo.

Em qualquer reino, pais, regido ou localidade onde este livro estiver, que ndo haja
guerra, seca, fome, doenga, ferimentos, desarmonia ou infelicidade. Que haja ape-
nas grande prosperidade, que tudo o que for necessdrio seja obtido facilmente, e que
todos sejam guiados apenas por professores do Dharma perfeitamente qualificados,
desfrutem da felicidade do Dharma, tenham amor e compaixdo por todos os seres
sencientes; apenas se beneficiem mutuamente e nunca se prejudiquem.



Lama THUBTEN ZoPA RINPOCHE nasceu em Thangme, no Nepal, em
1945. Aos trés anos de idade, foi reconhecido como a reencarnagio do Lama
de Lawudo, que vivera préximo, a vista da casa de Rinpoche, em Thangme,
Lawudo. A descri¢io dos primeiros anos de Rinpoche, em suas préprias
palavras, encontra-se em seu livro Zhe Door to Satisfaction. Aos dez anos, ele
foi ao Tibete para estudos e meditagio no Monastério de Domo Geshe Rin-
poche, localizado préximo a Pagri, até que a ocupagio chinesa do Tibete,
em 1959, forcou-o a abandonar o pais e buscar refugio no Butao. Entao, Rin-
poche foi para o campo de refugiados tibetanos em Buxa Duar, localizado
na provincia de West Bengal, na India, onde ele conheceu Lama Yeshe, que
se tornou o seu professor mais préximo. Os Lamas foram para o Nepal em
1967 ¢, a0 longo dos préximos anos, construiram os Monastérios de Kopan
e de Lawudo. Em 1971, Lama Zopa Rinpoche deu o primeiro dos seus co-
nhecidos cursos de retiro de lamrim anuais, que continuam em Kopan até
hoje. Em 1974, com Lama Yeshe, Rinpoche comegou a viajar pelo mundo
para ensinar ¢ estabelecer centros de Dharma. Quando Lama Yeshe mor-
reu, em 1984, Rinpoche assumiu a posicao de diretor espiritual da FPMT,
que continuou a prosperar sob a sua lideranca incomparével. Mais deta-
lhes sobre a vida ¢ o trabalho de Rinpoche podem ser encontrados no livro
The Lawudo Lama (O Lama de Lawudo) e nos sites do LYWA e da FPMT.
Além de muitos livros do LYWA e da FPMT, outros ensinamentos publi-
cados de Rinpoche incluem: Wisdom Energy (com Lama Yeshe), Transfor-
mando problemas em felicidade, Cura definitiva, Dear Lama Zopa, How to
Be Happy, Wholesome Fear, bem como muitas transcri¢oes e livretos para a
pratica.

GORDON MCDOUGALL teve seu primeiro contato com o budismo tibetano em
Hong Kong, em 1986, ¢ foi diretor do Centro da FPMT na cidade, Cham-Tse
Ling, por dois anos. Desde entio, esteve envolvido com virios centros e projetos
da FPMT. Em 2001, tornou-se coordenador do programa espiritual do Centro
Jamyang, em Londres, onde trabalhou com o professor residente, Geshe Tashi Tse-
ring, no desenvolvimento do curso de dois anos — presencial ¢ online — Funda-
¢do do Pensamento Budista (FBP, na sigla em inglés) que atualmente integra o
programa central de educagao da FPMT. Ele administrou o curso e trabalhou em
Jamyang por sete anos, perfodo em que editou os seis livros do FBP, inicialmente
usados como materiais de estudo para o curso e, posteriormente, publicados como
edi¢oes independentes pela Wisdom Publications. Também conduziu cursos de
lamrim na Europa e na India e esteve envolvido na criagio do programa Descubra
0 budismo. Apbs mudar-se para Bath, na Inglaterra, em 2008, tornou-se editor em
tempo integral do Lama Yeshe Wisdom Archive, passando a gerenciar o projeto
Publicando a Linhagem da FPMT e a editar os livros publicados nesta série.



