


Seja o seu próprio terapeuta

e

Faça da sua mente um oceano



Publicado anteriormente pelo LYWA

Lama Zopa Rinpoche
Virtue and Reality

Teachings from the Vajrasattva Retreat

Daily Purification: A Short Vajrasattva  
Practice

Making Life Meaningful

Teachings from the Mani Retreat

The Direct and Unmistaken Method

The Yoga of Offering Food

A alegria da compaixão

Como as coisas existem

The Heart of the Path

Teachings from the Medicine Buddha Retreat

Kadampa Teachings

Bodhisattva Attitude

How to Practice Dharma

The Perfect Human Rebirth

Sun of Devotion, Stream of Blessings

Abiding in the Retreat

Lamrim Teachings from Kopan 1991  
(4 volumes)

The Path to Ultimate Happiness

Enjoy Life Liberated from the Inner Prison

A Teaching on Heruka (apenas para ini-
ciados)

A Teaching on Yamantaka (apenas para 
iniciados)

Lama Yeshe
The Essence of Tibetan Buddhism

A quietude pacífica da mente silenciosa

Ego, apego e liberação

Universal Love

Vida, morte e após a morte

The Enlightened Experience (3 volumes)

Lama Yeshe & Lama Zopa  
Rinpoche

Advice for Monks and Nuns

Ano do lamrim

Liberdade por meio do conhecimento

Outros livros
Teachings from Tibet, vários grandes lamas

The Kindness of Others, de Geshe Jampa 
Tegchok

Big Love: The Life and Teachings of  
Lama Yeshe, de Adele Hulse

Em parceria com a TDL Publica-
tions

Mirror of Wisdom, de Geshe Tsultim  
Gyeltsen

Illuminating the Path to Enlightenment,  
de Sua Santidade o Dalai Lama

Que quem quer que veja, toque, leia, lembre-se, fale ou pense nestes livros nunca nasça 

em circunstâncias infelizes, receba apenas renascimentos em situações propícias  

para a perfeita prática do Dharma, conheça apenas guias espirituais  

perfeitamente qualificados, desenvolva a bodhicitta  

rapidamente e atinja imediatamente a iluminação  

para benefício de todos os seres sencientes.
. . . .



Lama Yeshe

Seja o seu próprio terapeuta
Um a introdução ao  

modo de pensar budista

. . e . .

Faça da sua mente um oceano
Aspectos da psicologia budista

Editado por Nicholas Ribush

Tradução: Grupo de Tradutores do Centro Shiwa Lha

Uma organização sem fins lucrativos para o benefício 
de todos os seres sencientes e uma afiliada da 

Fundação para a Preservação da Tradição Mahayana 
www.fpmt.org



Títulos originais: Becoming your own therapist e Make your mind an ocean
© FPMT 2003, 2012 

Por favor, não reproduza quaisquer partes deste livro de forma  
alguma sem a nossa permissão

Tradução para o português de Seja o seu próprio terapeuta: 
1ª edição - Marly Ferreira (Venerável Tenzing Kunsang), 2009.  

Tradução de Faça da sua mente um oceano: 
 1ª edição - Luciele M. Rech e Dra. Anna Luiza Rech. 

Tradução, revisão e reedição desta edição compilada:  
Grupo de Tradutores do Centro Shiwa Lha, 2024. 

Arte da capa: Alexis Teixeira
Design de Gopa&Ted2 Inc.

ISBN: 978-65-984784-0-7

Tradução e publicação em português gentilmente autorizadas pelo
Lama Yeshe Wisdom Archive, em 2001.

Por favor, entre em contato com o Centro Shiwa Lha 
para outros livros gratuitos.

Centro Shiwa Lha
Rua Ribeiro de Almeida, 23 – Laranjeiras

22240-060 Rio de Janeiro, RJ
Fone: (21) 95101-3849
www.shiwalha.org.br
info@shiwalha.org.br



. . . Índice . . .

Parte Um: Seja o seu próprio terapeuta

Prefácio do editor	 3

Prefácio do tradutor	 5

1. Encontrando a nós mesmos por meio do budismo	 6

2. Religião: o caminho da investigação  	 27

3. Uma amostra da psicologia budista	 44

Parte Dois: Faça da sua mente um oceano

Prefácio do editor	 65

1. A sua mente é a sua religião	 67

2. Uma abordagem budista das doenças mentais	 85

3. Tudo vem da mente	 103

4. Faça da sua mente um oceano	 110



Parte Um

Seja o seu próprio terapeuta

Um a introdução ao modo  
de pensar budista



Lago Arrowhead, Califórnia, Julho de 1975

C
ar

ol
 R

oy
ce

-W
ild

er



. . . Prefácio do editor . . .

Os ensinamentos de Lama Yeshe são únicos. Ninguém ensinou 

como ele. Espontâneo, sincero, sagaz, direto: cada uma de 

suas palavras são instruções a serem praticadas. O inglês de Lama 

também era singular. Ninguém falava como ele. Altamente criativo, 

ele não se expressava apenas verbalmente, mas também com seu 

corpo e face. Como colocar no papel essa transmissão milagrosa? Já 

comentei em outra ocasião que aqueles de nós diante desse desafio 

fazem o melhor que podem.

Como Lama frequentemente salientava, os seus ensinamentos não 

eram discursos filosóficos acadêmicos e secos, mas métodos práti-

cos e realistas para voltar-se para dentro e compreender a mente. 

Lama sempre nos estimulava a descobrir quem e o que somos. Em 

seu estilo provocador inigualável, ele nos desafiava a examinar os 

nossos preconceitos sem medo, na expectativa de que fôssemos 

capazes de ver, por nós mesmos, como tudo tinha origem na mente; 

que somos nós os criadores do nosso próprio sofrimento e felici-

dade; que precisamos assumir individualmente a responsabilidade 

por tudo aquilo que vivenciamos, seja bom ou ruim.

Nesta seção, oferecemos três palestras de Lama Yeshe sobre o budis-

mo em geral, dadas para um público composto majoritariamente 



4	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

por ocidentais, há quase trinta anos. Como Lama também gostava 

de destacar, os ensinamentos atemporais do Buda continuam a ser 

universalmente relevantes hoje tal como quando foram dados pela 

primeira vez, há mais de 2.500 anos. Portanto, não há dúvidas de que 

agora, meros trinta anos depois, os ensinamentos de Lama Yeshe 

continuam a ser globalmente relevantes tal como eram nos anos 70.

Cada palestra é seguida por uma sessão de perguntas e respostas. 

Lama e seu público apreciavam muito o bate e volta dessas animadas 

conversas, nas quais valia praticamente tudo. Esse era, para a maio-

ria das pessoas, o primeiro contato com um lama tibetano, e elas 

traziam consigo questionamentos acumulados ao longo de anos. 

Como fica claro, Lama tratava tudo com grande compaixão, humor 

e desenvoltura.  

Ainda que essas falas sejam denominadas palestras, acho que 

Lama preferiria que as utilizássemos como um espelho voltado para 

a nossa mente e víssemos para além das palavras, encontrando a nós 

mesmos e tornando-nos os nossos próprios psicólogos.

Eu gostaria de agradecer a Cheryl Bentsen, Rand Engel e Wendy Cook 

por seus comentários elucidativos, que melhoraram imensamente a 

versão editada destas conversas. 

Por meio do mérito de terem contribuído com a disseminação dos ensinamentos 

do Buda para o benefício de todos os seres sencientes, que os nossos 

benfeitores e as suas famílias e amigos tenham vidas longas 

e saudáveis com toda felicidade, e que todos  

os seus desejos do Dharma sejam  

realizados instantaneamente. 

. . . . .



. . . Prefácio do tradutor . . .

É com muita alegria que disponibilizamos a edição revisada de  

Seja o seu próprio terapeuta, primeiro livro do Lama Yeshe Wisdom 

Archive publicado em português, em 2009. Esta é uma edição 

estendida que traz também ensinamentos preciosos dados por Lama 

Yeshe e compilados em Faça da sua mente um oceano.

Este trabalho foi realizado pelo Grupo de Tradutores do Centro 

Shiwa Lha. Em abril de 2001, o diretor do LYWA, Nicholas Ribush, 

cedeu gentilmente os direitos para a publicação em língua portugue-

sa dos títulos da LYWA. Seguindo a filosofia de difundir o Dharma e 

os ensinamentos preciosos e incomparáveis de Lama Thubten Yeshe 

e Lama Zopa Rinpoche, os livros digitais serão distribuídos gratuita-

mente no site do Shiwa Lha.

Desde 1996, o centro mantém práticas regulares de meditação, cur-

sos e grupos de estudo sob a orientação do escritório internacional. 

Também se dedica à tradução dos conselhos de Lama Zopa e Lama 

Yeshe, livros e demais ensinamentos disponibilizados pelo LYWA.

Nossas atividades também contam com a generosidade de volun- 

tários e benfeitores. Para apoiar a tradução e distribuição do Dharma 

em português, considere contribuir com as iniciativas do Shiwa Lha. 

Saiba como em: https://shiwalha.org.br.

Grupo de Tradutores do Centro Shiwa Lha



. . . 1. . . 
Encontrando a nós mesmos 

por meio do budismo

Quando estudamos o budismo, estudamos nós mesmos, a 

natureza das nossas próprias mentes. Ao invés de voltar a 

atenção para algum ser supremo, o budismo enfatiza questões mais 

práticas, tais como a maneira como devemos viver, como integrar a 

nossa mente e como manter a vida diária pacífica e saudável. Em ou- 

tras palavras, o budismo sempre enfatiza o conhecimento-sabedoria 

experiencial ao invés de uma visão dogmática. Na verdade, sequer 

consideramos o budismo uma religião de acordo com o sentido 

usual da palavra. Para os lamas, os ensinamentos budistas têm maior 

afinidade com os campos da filosofia, da ciência ou da psicologia.

A mente humana busca instintivamente a felicidade. Oriental, 

ocidental, não há diferença; estamos todos fazendo a mesma coisa. 

Mas, se a sua busca pela felicidade fizer com que você se prenda emo-

cionalmente ao mundo dos sentidos, isso pode ser muito perigoso. 

Você perde o controle.

Agora, não pense que controle é uma coisa oriental, uma coisa 

budista. Todos nós precisamos de controle, especialmente aqueles 

que estão imersos na vida materialista; estamos muito envolvidos, 

psicológica e emocionalmente, com os objetos do apego. Do ponto de 



	. . .  encontr ando a nós mesmos por meio do budismo. . . 	7

vista budista, essa mente não é saudável; você está mentalmente doente.

Na verdade, você já sabe que o desenvolvimento tecnológico 

e científico externo não é capaz de, sozinho, satisfazer os desejos 

do seu apego ou solucionar os seus outros problemas emocio- 

nais. Porém, o que os ensinamentos do Buda mostram para você é a 

natureza característica do potencial humano, a capacidade da mente 

humana. Ao estudar o budismo, você aprende o que você é e como 

continuar a se desenvolver. Em vez de enfatizar algum sistema de cren-

ça sobrenatural, os métodos budistas ensinam-lhe a desenvolver uma 

compreensão profunda de si mesmo e de todos os outros fenômenos.

Contudo, é crucial que você saiba como a mente funciona, seja você 

um religioso ou um materialista, crente ou ateu. Caso não o faça, você 

sairá por aí achando que está saudável quando, na verdade, a raiz pro-

funda das emoções aflitivas, a verdadeira causa de todas as doenças psi-

cológicas, continua ali, crescendo dentro de você. Por causa dela, basta 

que ocorra uma mudança externa minúscula, que uma coisa insig-

nificante dê errado, para que, em alguns poucos segundos, você fique 

totalmente irritado. Isso, para mim, mostra que você está mentalmente 

doente. Por quê? Porque você está obcecado com o mundo dos sentidos, 

cegado pelo apego e sob o controle da causa fundamental de todos os 

problemas: a ignorância da verdadeira natureza da sua própria mente.

Não importa que você tente refutar o que eu estou falando ao dizer 

que não acredita nisso. Não é uma questão de crença. Não importa 

quantas vezes você diga: “Eu não acredito que eu tenha um nariz”, o 

seu nariz continua logo ali, entre os seus olhos. Ele está sempre ali, 

quer você acredite ou não.

Conheci muitas pessoas que afirmam enfaticamente: “Eu não 

acredito”. Elas se orgulham muito da alegada falta de crença no 



8	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

que quer que seja. Verifique, é importante saber disso. Atualmente, 

existem muitas contradições. Cientistas materialistas vangloriam-se: 

“Eu não acredito”, enquanto pessoas religiosas dizem: “Eu acredi-

to”. Mas, independente do que você pense, você ainda tem que co- 

nhecer a natureza característica da sua própria mente. Caso con-

trário, mesmo que você fique falando o tempo todo sobre as des-

vantagens do apego, você não terá ideia do que de fato é o apego ou 

de como controlá-lo. Palavras são fáceis. A grande dificuldade reside 

na compreensão da verdadeira natureza do apego.

Por exemplo, quando as pessoas inventaram carros e aviões, a 

intenção original delas era de fazer as coisas mais rápido para terem 

mais tempo de descanso. Contudo, o que de fato aconteceu foi que 

as pessoas se tornaram mais agitadas do que nunca. Examine o seu 

dia a dia. Por causa do apego, você se envolve emocionalmente com 

uma noção concreta de mundo da sua própria criação, negando a si 

mesmo o espaço ou o tempo para observar a realidade da sua mente. 

Isso, para mim, é a exata definição de uma vida difícil. Você não é 

capaz de encontrar satisfação ou prazer. A verdade é que o prazer e 

a alegria têm origem na mente, não nos fenômenos externos.

No entanto, algumas pessoas céticas, porém inteligentes, com-

preendem, até certo ponto, que os objetos materiais não podem 

garantir uma vida plena e agradável. Elas se perguntam se haveria 

alguma outra coisa capaz de lhes oferecer satisfação verdadeira.

Quando Buda falou sobre sofrimento, ele não se referia apenas 

a problemas superficiais como doenças ou ferimentos, mas sim ao 

fato de que a própria natureza insatisfeita da mente é sofrimento. 

Não importa o quanto você tenha de algo, o seu desejo por mais ou 

melhor nunca é satisfeito. Esse desejo incessante é sofrimento: a sua 



	. . .  encontr ando a nós mesmos por meio do budismo. . . 	9

natureza é a frustração emocional.

A psicologia budista descreve seis emoções básicas que frustram 

a mente humana, perturbam a sua paz e a inquietam: ignorância, 

apego, raiva, orgulho, dúvida equivocada e visões distorcidas. Essas 

são atitudes mentais, não fenômenos externos. O budismo enfatiza 

que, para superar essas delusões, consideradas a raiz de todo o so- 

frimento, a crença e a fé não ajudam muito: é preciso compreender 

a natureza delas.

Se você não investigar a sua própria mente com o conhecimen-

to-sabedoria introspectivo, você nunca verá o que existe ali. Não 

importa o quanto você fale sobre a sua mente e as suas emoções: se 

você não verificar por conta própria, nunca compreenderá verda-

deiramente que a sua emoção básica é o egocentrismo e que é esta a 

causa da sua inquietação.

Agora, para superar o seu ego, você não precisa desfazer-se de 

todos os seus bens. Fique com eles; as suas posses não são a causa 

das dificuldades da sua vida. Você está agitado porque você se agarra 

aos seus bens com apego. Ego e apego poluem a sua mente, tornan-

do-a obscura, ignorante e agitada, impedindo que a luz da sabedoria 

cresça. A solução para esse problema é a meditação.

Meditação não significa apenas o desenvolvimento de concentração 

unifocada ao sentar-se num canto sem fazer nada. Meditação é um 

estado alerta da mente, o contrário de letargia; meditação é sabedoria. 

Você deve se manter atento em todos os momentos da sua vida diária, 

plenamente consciente do que você está fazendo, por que e como.

Nós fazemos quase tudo de forma inconsciente. Comemos, bebe-

mos, conversamos inconscientemente. Ainda que aleguemos estar 

conscientes, ignoramos completamente as aflições que irrompem 



10	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

através da nossa mente, influenciando tudo o que fazemos.

Verifiquem vocês mesmos, testem. Não estou julgando ou dimi- 

nuindo vocês. O budismo funciona assim. Ele fornece ideias para 

que vocês testem na sua própria experiência e verifiquem se são ver-

dadeiras ou não. É algo bem pé no chão; não estou falando de algo lá 

em cima no céu. É, na verdade, algo bastante simples.

Se você não conhece a natureza característica do apego e de seus 

objetos, como você pode ser capaz de gerar bondade amorosa com 

relação aos seus amigos, pais ou país? Do ponto de vista budista, isso 

é impossível. Quando você fere os seus pais ou amigos, é a sua mente 

inconsciente que está operando. Quando uma pessoa extravasa a sua 

raiva, ela está absolutamente alheia à situação da sua mente. A in- 

consciência faz com que machuquemos e desrespeitemos os outros 

seres sencientes; a desatenção quanto ao nosso próprio comporta-

mento e atitude mental faz com que percamos a nossa humanidade. 

Isso é tudo. É muito simples, não é?

Hoje em dia, as pessoas estudam e treinam para se tornarem 

psicólogos. A ideia do Buda é que todos devem tornar-se psicólo-

gos. Cada um de vocês tem que conhecer a própria mente; vocês 

devem tornar-se os seus próprios psicólogos. Isso é definitivamente 

possível; todos os seres humanos têm a capacidade de compreender 

a sua própria mente. Quando isso acontecer, o controle será uma 

consequência natural.

Como eu disse, não pense que controle é um lance dos Himalaias 

ou que deve ser mais fácil para pessoas que não têm muitas pos-

ses. Isso não é necessariamente verdadeiro. Da próxima vez que 

você estiver emocionalmente perturbado, analise. Ao invés de dis-

trair-se ocupando-se com algo, relaxe e tente tornar-se consciente 



	. . .  encontr ando a nós mesmos por meio do budismo. . . 	11

do que você está fazendo. Pergunte-se: “Por que estou fazendo isso? 

Como estou fazendo isso? Qual é a causa?”. Você perceberá que 

essa experiência é maravilhosa. O seu principal problema é a falta 

de conhecimento-sabedoria profundo, de atenção, de consciência. 

Portanto, você descobrirá que é capaz de resolver facilmente os seus 

problemas por meio do conhecimento.

Para sentir bondade amorosa pelos outros, você precisa conhe- 

cer a natureza do objeto. Caso contrário, mesmo que você diga: 

“Eu o amo; eu a amo”, isso é apenas a sua mente arrogante arras- 

tando você para outra encenação do ego. Assegure-se de que você 

sabe como e por quê. É muito importante que você se torne o seu 

próprio psicólogo. Só então você será capaz de tratar-se por meio 

da sabedoria compreensiva da sua própria mente; você conseguirá 

relaxar e aproveitar os seus amigos e bens, ao invés de inquietar-se e 

enlouquecer, desperdiçando a sua vida.

Você não precisa aprender uma filosofia grandiosa para se tornar 

o seu próprio psicólogo. Tudo o que você tem que fazer é examinar 

a sua própria mente todos os dias. Você já analisa coisas materiais o 

dia inteiro – todas as manhãs, por exemplo, você dá uma olhada na 

comida em sua cozinha -, mas você nunca investiga a sua própria 

mente. Fazer isso é muito mais importante.

Ainda assim, a maioria das pessoas parece acreditar no contrário. 

Elas acham que são capazes de simplesmente comprar a solução para 

qualquer problema que estejam enfrentando. A atitude materialista 

de que o dinheiro pode adquirir tudo de que você precisa para ser 

feliz, que você pode comprar uma mente pacífica, é obviamente uma 

mentira. Contudo, mesmo que você não diga as palavras, é assim que 

você pensa. É uma concepção totalmente equivocada.



12	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

Até mesmo as pessoas que se consideram religiosas precisam 

compreender a sua própria mente. A fé sozinha nunca acaba com 

os problemas: o conhecimento-sabedoria o faz sempre. O próprio 

Buda disse que a crença no Buda era perigosa. No lugar de somente 

acreditar em algo, as pessoas deveriam usar a mente para tentar 

descobrir a sua própria e verdadeira natureza. A crença baseada no 

conhecimento é muito boa, já que, uma vez que você compreende 

algo ou tem clareza intelectual sobre isso, a fé é uma consequência 

automática. Contudo, se a sua crença estiver baseada em equívocos, 

ela pode ser destruída facilmente pelo que os outros dizem.

Infelizmente, ainda que pessoas com inclinação espiritual consi- 

derem-se religiosas, muitas delas são fracas. Por quê? Porque elas não 

compreendem a verdadeira natureza das suas mentes. Se você real-

mente souber o que ela é e como ela funciona, entenderá que aquilo 

que o impede de ser saudável é somente energia mental. Quando 

você compreender como a sua mente vê ou percebe o mundo, re- 

conhecerá que você não apenas se agarra continuamente ao universo 

sensorial, mas também que aquilo no que você se agarra é só ima-

ginação. Perceberá que as suas muitas preocupações relacionam-se a 

coisas que acontecerão em um futuro que não existe, e que você está 

completamente inconsciente do momento presente, vivendo para 

uma mera projeção. Você não concorda que uma mente alheia ao 

presente e que se agarra constantemente ao futuro é doente?

É importante estar consciente na sua vida cotidiana. A natureza da 

atenção consciente e da sabedoria é paz e felicidade. Você não precisa 

agarrar-se a uma felicidade futura qualquer. Desde que você siga o 

caminho da compreensão correta e da ação correta o melhor que 

puder, o resultado será imediato e simultâneo com a ação. Você não 



	. . .  encontr ando a nós mesmos por meio do budismo. . . 	13

precisa pensar: “Se eu passar a minha vida toda agindo corretamente, 

talvez eu consiga um bom resultado na minha próxima vida”. Você 

não precisa ficar obcecado com a obtenção de realizações futuras. 

Desde que você aja, no presente, com o máximo de compreensão que 

puder, você realizará a paz eterna rapidamente.

Acho que já falei o bastante. É melhor termos uma sessão de per-

guntas e respostas ao invés de eu ficar aqui falando o tempo todo. 

Obrigado.

P: Quando você estava falando sobre meditação, não mencionou 

visualização. Parece que algumas pessoas têm facilidade para visua- 

lizar, enquanto outras consideram a prática bastante difícil. Qual é a 

importância de desenvolver a habilidade de visualizar coisas na mente?

Lama: Muitas pessoas têm dificuldade em visualizar as coisas que 

lhes foram descritas pelo simples fato de não terem treinado as suas 

mentes, enquanto outras não conseguem fazê-lo porque a imagi- 

nação delas é fraca; elas são muito físicas. Talvez pensem que a 

existência delas se resuma ao corpo físico, que não existe uma mente 

separada do cérebro. Contudo, há métodos no budismo para treinar 

a sua mente e desenvolver a habilidade de visualizar na meditação. 

Mas, na verdade, você visualiza coisas o dia inteiro. O café da manhã 

que você come é uma visualização. Quando você vai às compras e 

pensa: “Isto é bonito” ou “eu não gosto disto”, o que quer que você 

esteja vendo é uma projeção da sua mente. Quando você acorda de 

manhã, vê o sol brilhando e pensa: “Nossa, o tempo vai ser bom 

hoje”, isso é a sua mente visualizando. Aliás, as pessoas em geral 

compreendem muito bem a visualização. Até comerciantes e pu- 

blicitários conhecem a importância dela, montando vitrines e crian-



14	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

do cartazes para atrair a sua atenção: “Compre isto!” Eles sabem que 

o que você vê afeta a sua mente, a sua visualização. Isso não é algo 

sobrenatural, é científico.

P: Do que você diz, parece-me que você é um pouco crítico do 

mundo ocidental, que você ri das coisas que fazemos e do modo 

como tentamos civilizar o incivilizado. Eu não tenho propriamente 

uma pergunta, mas qual futuro você vislumbra para a humanidade 

no contexto do que está sendo desenvolvido pelo chamado ociden-

te progressista: aviões, casas e supermercados maiores? Que futuro 

você vê para o ocidente? 

Lama: Vejo que os ocidentais estão cada vez mais ocupados, cada vez 

mais inquietos. Não estou criticando o desenvolvimento material ou 

tecnológico em si, mas sim a mente descontrolada. Porque vocês não 

sabem quem ou o que são, vocês passam a vida toda agarrando-se 

cegamente àquilo que eu chamo de “conforto de supermercado”. 

Vocês agitam as suas próprias vidas, vocês se tornam inquietos. Ao 

invés de integrarem as suas vidas, vocês as despedaçam. Verifique 

você mesmo. Não estou te diminuindo. Aliás, o budismo não per-

mite que nós, dogmaticamente, desmereçamos o modo de vida de 

outras pessoas. Tudo o que estou tentando sugerir é que você tente 

ver as coisas de uma maneira diferente.

P: Lama, como você, a maioria dos professores tibetanos que vemos 

são homens. Existem mulheres rinpoches ou tulkus? 

Lama: Claro que sim. Homens e mulheres são absolutamente iguais 

quanto ao desenvolvimento de estados superiores da mente. No 

Tibete, monges às vezes recebiam ensinamentos de rinpoches mu- 



	. . .  encontr ando a nós mesmos por meio do budismo. . . 	15

lheres. O budismo ensina que você não pode julgar as pessoas pela 

aparência, você não pode dizer: “Ele não é nada; eu é que sou espe-

cial”. Você nunca pode dizer quem é superior ou inferior a partir da 

aparência externa.

P: As funções de uma monja budista são muito diferentes das de um 

monge? 

Lama: Na verdade, não. Elas estudam as mesmas coisas e ensinam os 

seus alunos da mesma maneira.

P: Às vezes, é difícil encontrar um professor. Seria perigoso praticar, 

por exemplo, tantra sem um professor, apenas lendo livros? 

Lama: Sim, é muito perigoso. Sem instruções específicas, você não 

pode simplesmente pegar um livro sobre tantra e pensar: “Nossa, que 

ideias fantásticas. Eu quero praticar isso agora!” Esse tipo de atitude 

nunca traz realizações. Você precisa da orientação de um profes-

sor experiente. Claro, as ideias são sim fantásticas, mas, se você não 

conhece o método, não será capaz de integrá-las à sua experiência 

pessoal; você precisa da chave. Há muitos livros budistas traduzidos 

para o inglês. Eles dizem: “Apego é ruim; não fique nervoso”, mas 

como você de fato deixa o apego e a raiva para trás? A Bíblia também 

recomenda o amor universal, mas como você integra o amor uni-

versal na sua própria experiência? Você precisa da chave, e às vezes 

apenas um professor é capaz de fornecê-la.

P: O que os ocidentais devem fazer caso não encontrem um profes-

sor? Aqueles que estão realmente buscando devem ir ao oriente para 

encontrá-lo?



16	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

Lama: Não se preocupe. Você encontrará o seu professor na hora 

certa. O budismo não acredita que você possa forçar os outros: 

“Todo mundo tem que aprender a meditar, todo mundo tem que 

se tornar um budista”. Isso é estúpido. Forçar as pessoas não é algo 

sábio. Quando você estiver pronto, uma espécie de energia magnéti-

ca o conduzirá para junto do seu professor. Quanto a ir para o ori-

ente, isso depende da sua situação pessoal. Avalie. O importante é 

buscar com sabedoria, não com fé cega. Às vezes, você não é capaz 

de encontrar um professor mesmo indo ao oriente. Isso leva tempo.

P: Qual é a posição do budismo com relação ao suicídio?

Lama: As pessoas que tiram as próprias vidas não compreendem o 

propósito ou o valor de terem nascido humanas. Elas se matam devi-

do à ignorância. Elas não conseguem encontrar satisfação e pensam: 

“Eu não tenho esperança”.

P: Se alguém, talvez em razão da ignorância, pensa que alcançou a 

iluminação, qual seria o propósito de continuar vivendo? 

Lama: Uma pessoa ignorante que pensa ser iluminada tem a mente 

completamente poluída e está apenas agravando a ignorância que 

já tinha. A única coisa que ela precisa fazer para perceber que não 

se iluminou é verificar as ações da sua mente descontrolada. Além 

disso, você não precisa perguntar para os outros: “Eu sou ilumina-

do?”. Apenas analise as suas próprias experiências. A iluminação é 

algo extremamente pessoal.

P: Eu gosto da maneira como você enfatiza o conhecimento acima 

da fé, mas eu acho muito difícil que uma pessoa que cresceu no oci-



	. . .  encontr ando a nós mesmos por meio do budismo. . . 	17

dente ou tenha tido uma educação científica seja capaz de entender 

o conceito de reencarnação, de vidas passadas, presente e futuras. 

Como você pode provar a existência delas? 

Lama: Se você for capaz de perceber a continuidade da sua mente 

desde o momento em que você era um pequeno embrião até hoje, 

então você entenderá. A continuidade da sua energia mental se 

assemelha um pouco à transmissão de uma corrente elétrica desde 

o gerador, passando pelos fios até acender uma lâmpada. Desde o 

momento da concepção do seu corpo e à medida que ele se desen-

volve, a energia mental circula constantemente – mudando, mudan-

do, mudando – e, se você for capaz de perceber isso, compreenderá 

mais facilmente a continuidade anterior da sua mente. Como eu digo 

sempre, nunca é uma questão apenas de fé. Claro que é difícil acei-

tar a ideia de reencarnação no começo porque ainda é um conceito 

novo para a maioria das pessoas, especialmente para as que cresce-

ram no ocidente. A continuidade da consciência não é ensinada na 

escola; você não estuda a natureza da mente – quem você é, o que 

você é – na universidade. Então, é claro que tudo é novidade. Mas, se 

você acha que é importante saber quem e o que você é e, por meio 

da meditação, você investiga a sua mente, compreenderá facilmente 

a diferença entre ela e o seu corpo. Você perceberá a continuidade 

da sua própria consciência. A partir disso, será capaz de reconhecer 

as suas vidas passadas. Não é necessário aceitar reencarnação com 

base apenas na fé.

P: Você poderia explicar a relação entre meditação, iluminação e pode-

res mentais sobrenaturais, como ver o futuro, ler a mente de outras 

pessoas e ser capaz de ver o que está acontecendo em lugares distantes?



18	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

Lama: Ainda que seja sim possível alcançar clarividência com o desen-

volvimento de concentração unifocada, ainda temos um longo cami-

nho pela frente. À medida que você compreender, aos poucos, a sua 

própria mente, você desenvolverá gradualmente a habilidade de ver 

essas coisas. Mas não é algo tão fácil. Não é que você vai meditar uma 

vez e, de repente, ser capaz de ver o futuro e se iluminar. Leva tempo.

P: Se você está meditando, esforçando-se rumo à iluminação, esses 

poderes surgem de forma controlada ou, ao contrário, é algo súbito, 

sem controle nenhum?

Lama: Poderes verdadeiros surgem com controle. Eles não são como 

as alucinações emocionais descontroladas que você experimenta 

ao usar drogas. Mesmo antes de alcançar a iluminação, você pode 

desenvolver a visão de suas vidas passadas e futuras e ler as mentes 

de outras pessoas, mas isso surge apenas com o desenvolvimento 

controlado e gradual da sabedoria.

P: Você tem o poder de separar a sua mente do corpo e fazer viagens 

astrais e coisas do gênero? 

Lama: Não.

P: A Sua Santidade o Dalai Lama tem esses poderes? 

Lama: O budismo Mahayana tibetano tem sim uma tradição oral 

ininterrupta de ensinamentos sobre o desenvolvimento de poderes 

sobrenaturais, transmitida por gurus realizados aos seus discípu-

los desde os tempos do Buda até os dias de hoje. Mas o fato des-

ses ensinamentos existirem não significa que eu os tenha realizado. 

Além disso, o budismo tibetano proíbe os lamas que têm essas rea- 



	. . .  encontr ando a nós mesmos por meio do budismo. . . 	19

lizações de declará-las. Mesmo quando você alcança a iluminação, 

a não ser que haja uma boa razão para fazê-lo, você está proibido de 

sair por aí dizendo a todo mundo que você é um buda. Tome cuida-

do. O nosso sistema é diferente do de vocês. No ocidente, você ouve 

muitas pessoas dizerem: “Ontem à noite, Deus falou comigo nos 

meus sonhos”. Consideramos perigoso que as pessoas divulguem 

os detalhes de suas experiências místicas e, portanto, nós não per-

mitimos isso.

P: Alguns anos atrás, eu li um livro chamado O Terceiro Olho, sobre 

um homem que tinha poderes extraordinários. Muitas pessoas abri-

ram o terceiro olho? 

Lama: Aquilo que o autor do livro, Lobsang Rampa, diz é equivoca-

do. O terceiro olho não é algo físico, mas sim uma metáfora para a 

sabedoria. O seu terceiro olho é o que vê a natureza da sua própria 

mente, além da percepção ordinária dos sentidos.

P: Já que o budismo acredita em reencarnação, você poderia me dizer 

quanto tempo existe entre as vidas? 

Lama: Pode ser qualquer período entre alguns poucos ins- tantes 

até sete semanas. No momento em que a consciência se separa do 

corpo, o corpo sutil do estado intermediário já está ali, à espera. De- 

vido à força do anseio por um outro corpo físico, o ser do estado in- 

termediário busca uma forma apropriada e, ao encontrá-la, renasce.

P: Como o budismo explica a explosão populacional? Se você acredita 

em reencarnação, como explica a expansão contínua da população? 

Lama: Isso é simples. Assim como a ciência moderna, o budismo 



20	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

fala sobre a existência de muitos bilhões de galáxias. A consciên-

cia de uma pessoa nascida na Terra pode ter vindo de uma galáxia 

distante, atraída para cá pela força do carma, que vincula a energia 

mental daquela pessoa a este planeta. Por outro lado, a consciên-

cia de uma pessoa morrendo nesta Terra pode, no momento da sua 

morte, ligar-se carmicamente a um renascimento em uma outra 

galáxia longe daqui. Se mais mentes estão sendo atraídas à Terra, a 

população aumenta; se menos, ela diminui. Isso não significa que 

mentes novas estejam surgindo. Cada mente que renasce aqui na 

Terra veio de uma vida anterior – talvez em uma outra galáxia, talvez 

nesta Terra mesmo, mas não de lugar nenhum -, de acordo com a 

natureza cíclica da existência mundana.

P: A meditação budista é melhor do que outras formas de meditação? 

Ou seria simplesmente o caso de diferentes formas de meditação 

apropriadas para diferentes tipos de pessoas?

Lama: Eu não posso dizer que a meditação budista é melhor do que 

a de outras religiões. Tudo depende da pessoa.

P: Se alguém já estivesse praticando uma forma de meditação como, 

por exemplo, meditação transcendental, faria sentido para essa pes-

soa tentar também a meditação budista? 

Lama: Não necessariamente. Se você considera que a sua prática 

meditativa desperta completamente a sua mente e lhe traz paz e sa- 

tisfação duradouras, para que tentar outra coisa? Mas, se, a despeito 

da sua prática, a sua mente continua poluída e as suas ações des-

controladas, causando instintivamente prejuízo constante para os 

outros, eu acho que você ainda tem um longo caminho pela frente, 



	. . .  encontr ando a nós mesmos por meio do budismo. . . 	21

meu amigo. É algo bastante pessoal.

P: Um bodhisattva pode ser um marxista com o objetivo de criar 

harmonia social? Quero dizer, há um lugar para um bodhisattva no 

marxismo ou, vice-versa, há um lugar no marxismo para um bodhi-

sattva? O marxismo poderia ser uma ferramenta para acabar com o 

sofrimento de todos os seres sencientes?

Lama: Bem, é bastante difícil para alguém como eu comentar sobre 

as ações de um bodhisattva, mas eu duvido que ele se tornaria um 

comunista para acabar com os problemas sociais. Os problemas 

existem nas mentes dos indivíduos. É você que tem que resolver os 

seus próprios problemas, independente do tipo de sociedade em que 

você viva – socialista, comunista, capitalista. Você deve analisar a 

sua própria mente. O seu problema não é o problema da sociedade, 

não é o meu problema. Você é o responsável pelos seus próprios 

problemas, assim como você é o responsável pela sua própria libe- 

ração ou iluminação. Caso contrário, você dirá: “Os supermercados 

ajudam as pessoas porque elas podem comprar tudo de que preci- 

sam neles. Se eu trabalhar em um, eu realmente contribuirei para a 

sociedade”. Então, depois de fazer isso por um tempo, você vai dizer: 

“Talvez os supermercados não ajudem tanto assim. Eu beneficiaria 

mais os outros se trabalhasse em um escritório”. Nada disso resolve 

os problemas sociais. Antes de tudo, você precisa avaliar em você 

mesmo de onde veio essa ideia de que, ao tornar-se comunista, um 

bodhisattva seria capaz de ajudar todas os seres sencientes mães.

P: Eu estava pensando que muitas pessoas hoje no mundo sentem 

fome e não têm as suas necessidades básicas atendidas. Enquanto 



22	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

elas estiverem preocupadas com a alimentação diária e a segurança 

de suas famílias, será difícil compreenderem os aspectos mais sutis 

dos fenômenos, como a natureza das suas mentes.   

Lama: Sim, eu entendo o que você está dizendo. Mas, não se esqueça 

de que a pessoa faminta afligida pela fome e a pessoa obesa obceca-

da com o que mais comprar num supermercado são basicamente 

iguais. Não se atenha apenas àqueles destituídos de meios materiais. 

No plano mental, o rico e o pobre são igualmente perturbados e, em 

essência, um é tão infeliz quanto o outro.

P: Mas Krishna uniu a Índia em uma guerra espiritual, uma guerra 

do Dharma e, como resultado, todos os indianos puderam dedicar-se 

à prática espiritual. Não poderíamos nós, hoje, espalhar o Dharma 

para o mundo e estabelecer uma sociedade global melhor por meio 

de uma espécie de socialismo espiritual?

Lama: Em primeiro lugar, acho que o que você está dizendo é poten-

cialmente muito perigoso. Apenas algumas poucas pessoas enten-

deriam o que você está falando. De modo geral, você não pode dizer 

que ações que prejudicam os seres sencientes mães são as ações de 

um bodhisattva. O budismo te proíbe de matar outros seres sencien-

tes, mesmo que por razões supostamente religiosas. Não há, no bu- 

dismo, o conceito de guerra santa. Você precisa entender isso. E, em 

segundo lugar, é impossível igualar todas as pessoas da Terra pela 

força. Até que você compreenda plenamente as mentes de todos os 

seres do universo e tenha abandonado as mentes de egoísmo e apego, 

você nunca será capaz de unificar todos os seres vivos. É impossível.

P: Eu não estou falando de tornar todas as pessoas iguais, porque, 



	. . .  encontr ando a nós mesmos por meio do budismo. . . 	23

obviamente, haverá diferentes níveis mentais. Mas nós poderíamos 

estabelecer uma sociedade humana universal baseada na teoria 

econômica socialista. 

Lama: Eu acho que você não deve se preocupar com isso. Acho 

que você estaria melhor se se preocupasse com a sociedade da sua 

própria mente. Isso vale mais a pena, e é mais realista do que fazer 

projeções sobre o que está acontecendo no mundo ao seu redor.

P: Mas alcançar um equilíbrio entre a autorrealização e o serviço à 

humanidade não faz parte da prática espiritual?

Lama: Sim, você pode servir à sociedade, mas você não pode homo-

geneizar simultaneamente e num instante as ações de todos os seres 

sencientes. Buda deseja que todos os seres sencientes iluminem-se 

imediatamente, mas, como o nosso carma negativo é muito forte, 

continuamos descontrolados. Você não pode balançar a sua varinha 

mágica dizendo: “Eu quero que todos sejam igualmente felizes”, e 

esperar que isso simplesmente aconteça. Seja sábio. Apenas uma 

mente sábia pode oferecer igualdade e paz. Você não pode fazer 

isso por meio de racionalização emocional. E você deve saber que as  

ideias comunistas sobre como igualar os seres sencientes são bastan-

te diferentes das do Buda. Não é possível misturar ideias tão díspares. 

Não fantasie, seja realista.

P: Então, em conclusão, você está dizendo que não é possível criar 

uma sociedade espiritual unida neste planeta? 

Lama: Mesmo se você fosse capaz de criá-la, ela não acabaria com 

os problemas das pessoas. Mesmo se você fizesse uma sociedade 

única de todos os habitantes do universo, ainda haveria apego, ainda 



24	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

haveria raiva, ainda haveria fome. Os problemas existem dentro de 

cada indivíduo. As pessoas não são iguais, todos são diferentes. Cada 

um de nós precisa de diferentes métodos, de acordo com a nossa 

composição psicológica individual, com as nossas atitudes men-

tais e personalidade; cada um de nós requer uma abordagem dife-

rente para alcançar a iluminação. É por isso que o budismo aceita a 

existência de outras religiões e filosofias. Reconhecemos que todas 

são necessárias para o desenvolvimento humano. Você não pode dizer 

que um modo de pensar é o correto para todos. Isso é apenas dogma.

P: O que você tem a dizer sobre drogas que expandem a consciência? 

Uma pessoa pode vivenciar o bardo sob o efeito de drogas?

Lama: Sim, é possível sim: tenha uma overdose e rapidinho você 

viverá o bardo. Não, estou apenas brincando. É impossível ter a 

experiência do bardo por meio de drogas.

P: Você é capaz de ler as auras das pessoas? 

Lama: Não, mas todos têm uma aura. Aura significa vibração. Cada 

um de nós tem a sua própria vibração mental e física. Quando você 

está psicologicamente perturbado, o seu ambiente físico claramente 

muda. Todo mundo passa por isso. Tanto a ciência quanto o bu- 

dismo afirmam que toda matéria física tem a sua própria vibração. 

Então, os estados mentais das pessoas afetam a vibração dos seus cor-

pos, e essas mudanças refletem-se na aura. Essa é a explicação simples 

da aura. Para alcançar um entendimento mais profundo, você precisa 

compreender a sua mente. Primeiro, aprenda a ler a sua própria mente 

e depois você será capaz de ler as mentes dos outros.



	. . .  encontr ando a nós mesmos por meio do budismo. . . 	25

P: Como a meditação remove bloqueios emocionais?

Lama: Há diversos modos. Um consiste na compreensão da natureza 

das suas emoções. Dessa maneira, as suas emoções são digeridas em 

conhecimento-sabedoria. Digerir as suas emoções com sabedoria 

vale muito a pena.

Obrigado. Boa noite. Muito obrigado. 

Auckland, Nova Zelândia 

7 de junho de 1975



Lago Arrowhead, Califórnia, Julho de 1975

C
ar

ol
 R

oy
ce

-W
ild

er



. . . 2 . . .

Religião: o caminho da investigação

As pessoas têm muitas ideias diferentes sobre a natureza da 

religião de modo geral e sobre o budismo em particular. 

Aqueles que abordam a religião e o budismo apenas de modo super-

ficial e intelectual jamais compreenderão o verdadeiro significado 

de ambos. E aqueles com uma visão ainda mais superficial do que 

essa sequer consideram o budismo uma religião.

Em primeiro lugar, no budismo, nós não estamos tão interessados 

em falar sobre o Buda em si. Ele também não estava. Buda não tinha 

interesse em que as pessoas acreditassem nele, então, até os dias de 

hoje, o budismo nunca encorajou os seus seguidores a simplesmente 

acreditarem no Buda. Sempre estivemos mais interessados em com-

preender a psicologia humana, a natureza da mente. Assim, os pra- 

ticantes budistas sempre tentam entender as suas próprias atitudes 

mentais, conceitos, percepções e a consciência. São essas as coisas 

que realmente importam.

Caso contrário, se você se esquece de si mesmo e das suas delusões 

e dedica a sua atenção a alguma ideia grandiosa – como, por exem-



28	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

plo, “o que é um buda?” -, a sua jornada espiritual torna-se uma alu-

cinação semelhante a um sonho. Isso é possível, tome cuidado. Na 

sua mente, não há nenhuma conexão entre o Buda, ou Deus, e você 

mesmo. Eles são coisas completamente separadas: você está aqui 

embaixo, enquanto o Buda, ou Deus, está lá em cima. Não há ne- 

nhum tipo de conexão. Pensar assim não é realista, é extremo demais. 

Você está colocando uma coisa embaixo, no extremo inferior, e a 

outra lá em cima, no extremo superior. No budismo, esse tipo de 

mente é chamada de dualista.

Além disso, se os humanos são totalmente negativos por natureza, 

qual é o sentido de buscar uma ideia mais elevada? De toda forma, 

ideias não são realizações. As pessoas sempre querem saber sobre as 

realizações mais grandiosas ou sobre a natureza de Deus, mas esse co- 

nhecimento intelectual não tem nenhuma relação com as suas vidas 

ou com as suas mentes. A religião verdadeira deveria consistir na busca 

pela autorrealização, e não em um exercício para acúmulo de fatos.

No budismo, não estamos particularmente interessados apenas 

em uma jornada de conhecimento intelectual. Empenhamo-nos 

muito mais em saber o que está acontecendo aqui e agora, em com-

preender as nossas experiências no presente, aquilo que nós somos 

neste exato instante, a nossa natureza fundamental. Queremos 

entender como encontrar satisfação, como encontrar felicidade e 

alegria ao invés de depressão e tristeza, como superar o sentimento 

de que a nossa natureza é totalmente negativa.

O próprio Buda ensinou que a natureza humana é, basicamente, 

pura, sem ego, assim como o céu é naturalmente limpo, não nubla-

do. As nuvens vêm e vão, mas o céu azul está sempre ali; as nuvens 

não alteram a natureza fundamental do céu. Do mesmo modo, a 



	 . . .  religião: o caminho da in vestigação . . . 	 29

mente humana é fundamentalmente pura, não vinculada ao ego. 

De toda forma, seja você religioso ou não, você está completamente 

enganado se não for capaz de separar-se do seu ego. Neste caso, você 

criou para si próprio uma filosofia de vida absolutamente irrealista 

que não tem contato nenhum com a realidade.

Ao invés de agarrar-se ao conhecimento intelectual, ansiando pelo 

entendimento do que há de mais elevado, você estaria bem melhor se 

tentasse compreender a natureza básica da sua mente e como lidar 

com ela agora, neste instante. É extremamente importante saber 

como agir com eficácia. O método é a chave de qualquer religião, a 

coisa mais importante a ser aprendida.

Digamos que você ouviu falar sobre uma casa com tesouros 

fantásticos e joias preciosas à sua disposição, mas você não tem a 

chave da porta. Todas as suas fantasias sobre como gastar a sua recém- 

encontrada riqueza são uma completa alucinação. Da mesma ma- 

neira, fantasiar sobre ideias religiosas maravilhosas e experiências 

culminantes, porém sem o interesse na ação imediata ou nos méto-

dos de realização, é algo totalmente irrealista. Se você não tiver ne- 

nhum método, nenhuma chave, nenhuma forma de trazer a religião 

para a sua vida diária, você estaria melhor com uma Coca-Cola. Ela, 

pelo menos, alivia a sua sede. Se a sua religião é somente uma ideia, ela 

é tão insubstancial como o ar. Você tem que tomar muito cuidado para 

compreender exatamente o que é religião e como praticá-la.

O próprio Buda disse: “A crença não é importante. Não acredite 

no que eu digo apenas porque eu disse”. Estas foram as suas últi-

mas palavras antes de morrer: “Eu ensinei muitos métodos distintos  

porque há diversos tipos de indivíduos. Antes de adotar qualquer um 

deles, utilize a sua sabedoria para analisar se eles se adequam à sua 



30	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

composição psicológica, à sua própria mente. Se os meus métodos 

parecem fazer sentido para você, adote-os sem hesitação. Mas, se 

você não se identifica com eles, ainda que soem maravilhosos, deixe-

os de lado. Eles foram ensinados para outra pessoa”.

Hoje em dia, você não pode dizer para a maioria das pessoas que 

elas devem acreditar em algo apenas porque o Buda disse, porque 

Deus disse. Não lhes basta; elas rejeitarão e demandarão provas. 

Porém, aqueles que não entendem que a natureza da sua mente é 

pura serão incapazes de vislumbrar a possibilidade de descobrir a 

sua pureza inata e, ao final, perderão qualquer chance que um dia 

tiveram de fazê-lo. Se você pensa que a sua mente é fundamental-

mente negativa, você tende a perder todas as esperanças.

Claro, a mente humana tem ambos os lados, positivo e negativo. 

Mas este último é transitório, muito temporário. As oscilações das 

suas emoções são como as nuvens no céu; para além delas, a nature-

za humana básica, real, é clara e pura.

Muitas pessoas se equivocam sobre o budismo. Até mesmo pro-

fessores de estudos budistas atêm-se somente às palavras do Buda e 

interpretam-nas de maneira muito literal. Eles não compreendem 

os métodos do Buda, que são a verdadeira essência dos seus ensina-

mentos. Na minha opinião, o aspecto mais importante de qualquer 

religião são os seus métodos: como integrar essa religião à sua própria 

experiência. Quanto melhor for a sua compreensão disso, mais eficaz 

será a sua religião. A prática torna-se tão natural, tão realista. Você 

consegue entender facilmente a sua própria natureza, a sua própria 

mente, e não se surpreende com o que encontra nela. Então, quando 

você compreender a natureza da sua própria mente, você será capaz 

de controlá-la espontaneamente; não será necessário esforçar-se 



	 . . .  religião: o caminho da in vestigação . . . 	 31

tanto. A consequência natural da compreensão é o controle.

Muitas pessoas imaginam que esse controle da mente é um tipo de 

prisão rígida e restritiva. Na verdade, o controle é um estado natural. 

Mas você não vai dizer isso, vai? Você vai dizer que a mente é natu-

ralmente descontrolada, que esse descontrole é natural para ela. Mas 

não é. Quando você entender a natureza da sua mente descontrolada, 

o controle surgirá tão espontaneamente quanto o seu atual estado de 

descontrole. Além disso, a única forma de assegurar o controle sobre 

a mente é compreendendo a sua natureza. Você nunca será capaz de 

forçar a mudança dela, do seu mundo interno. Você também não 

pode purificá-la punindo-se fisicamente, ferindo o seu corpo. Isso é 

completamente impossível. Impureza, pecado, negatividade, seja lá 

o nome que você preferir, é um fenômeno mental, psicológico. Logo, 

não é possível interrompê-lo fisicamente. Purificação demanda uma 

combinação habilidosa de método e sabedoria.

Para purificar a sua mente, você não precisa acreditar em algo espe-

cial lá em cima – em Deus ou no Buda. Não se preocupe com isso. 

Quando você verdadeiramente compreender a natureza dos altos e 

baixos da sua vida diária, a natureza característica da sua própria ati-

tude mental, você desejará adotar, automaticamente, uma solução.

Hoje em dia, muitos estão desiludidos com a religião; eles pen-

sam que não funciona. Religião funciona sim. Ela oferece soluções 

fantásticas para todos os seus problemas. A dificuldade reside no fato 

de que as pessoas não entendem a natureza característica da religião 

e, então, acabam não tendo vontade de adotar os seus métodos. 

Observe a vida materialista. É um estado de completa agitação e con-

flito. Você nunca consegue deixar as coisas da maneira como deseja. 

Você não pode simplesmente acordar pela manhã e decidir exatamente 



32	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

como quer que o seu dia transcorra. Esqueça semanas, meses, anos: 

você não é capaz de planejar um dia sequer. Se eu te perguntasse agora, 

neste momento, se você pode acordar pela manhã e estabelecer exa- 

tamente como o seu dia será, como você se sentirá em cada momento 

dele, qual seria a sua resposta?  Não tem como você fazer isso, não é?

Não importa o seu nível de conforto material ou o modo como 

a sua casa foi disposta – você tem isso, aquilo; você colocou uma 

coisa aqui, outra ali -, você nunca conseguirá manipular a sua mente 

da mesma forma. É impossível determinar de que maneira você se 

sentirá ao longo de um dia inteiro. Como você pode consertar a sua 

mente desse jeito?  Como você pode dizer: “Hoje, eu serei assim?”. Eu 

posso dizer a vocês com absoluta certeza que, enquanto a sua mente 

estiver descontrolada, agitada e dualista, não há como; é impossível. 

Quando digo isso, não quero menosprezá-los; estou apenas falando 

sobre como a mente funciona.

Tudo isso serve para mostrar que, independente do quanto você 

tenha de conforto material, do quanto você diga para si próprio: “Ah, 

isto me deixa feliz, hoje eu serei feliz o dia todo”, é impossível prede-

terminar a sua vida dessa maneira. Os seus sentimentos continuam, 

automaticamente, a mudar, mudar e mudar. Isso é uma demons-

tração de que a vida materialista não funciona. Contudo, não estou 

dizendo para você renunciar à vida mundana e tornar-se um asceta. 

Não estou falando isso. Meu ponto é que, se você compreender cor-

retamente os princípios da prática espiritual e agir em conformidade 

com eles, você encontrará muito mais satisfação e sentido em sua 

vida do que amparando-se somente no mundo dos sentidos. Este 

mundo não é capaz de satisfazer a mente humana.

Assim, o único propósito para a existência daquilo que chama-



	 . . .  religião: o caminho da in vestigação . . . 	 33

mos de religião é o de compreendermos a natureza da nossa própria 

psique, da nossa mente, das nossas emoções. Não importa o nome 

que damos à nossa jornada espiritual, o mais importante é conhe- 

cermos as nossas próprias experiências e sentimentos. Por isso, a 

experiência de budismo dos lamas enfatiza, no lugar da crença, a 

importância da experimentação pessoal, de colocar em prática os 

métodos do Dharma e avaliar os seus efeitos na nossa mente: esses 

métodos ajudam? A nossa mente mudou ou continua tão descontro-

lada como sempre esteve? Isso é o budismo, e este método de verifi-

cação e análise da mente chama-se meditação.

Isso é algo individual, não é possível generalizar. Tudo depende da 

compreensão individual, da experiência pessoal. Se o seu caminho 

não lhe oferecer soluções para os seus problemas, respostas para as 

suas perguntas nem satisfação para a sua mente, você precisa ava- 

liar. Talvez haja algo de errado com o seu ponto de vista, com o seu 

entendimento. Você não pode concluir que há, necessariamente, 

algo de errado com a sua religião apenas porque você tentou e deu 

errado. Indivíduos diferentes têm compreensões, ideias e pontos de 

vista próprios acerca da religião e podem cometer erros. Portanto, 

assegure-se de que o seu entendimento da sua religião e dos métodos 

dela estão corretos. Se você fizer o esforço correto com base na com-

preensão correta, experimentará uma profunda satisfação interna. 

Assim, você provará para si mesmo que a verdadeira satisfação não 

depende de nada exterior: ela vem da mente.

Frequentemente nos sentimos infelizes, como se o nosso mundo 

estivesse de cabeça para baixo porque acreditamos que as coisas 

externas funcionarão exatamente de acordo com os nossos planos 

e expectativas. Esperamos que essas coisas, que são mutáveis por 



34	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

natureza, não se alterem, que elas durem para sempre, quando são, 

na verdade, impermanentes. Então, quando elas mudam, ficamos 

chateados. Irritar-se quando algo quebra na sua casa mostra que 

você realmente não entendeu a natureza impermanente daquilo. 

Quando chega a hora de algo quebrar, quebrará, independente do 

que você espera.

Mesmo assim, ainda temos a expectativa de que coisas materiais 

durem. Nada material dura, é impossível. Portanto, para encontrar 

satisfação perene, você deve esforçar-se mais em sua prática espi- 

ritual e meditação do que em manipular o mundo ao seu redor. A 

satisfação duradoura vem da sua mente, de dentro de você. O seu 

problema principal é a sua mente descontrolada e insatisfeita, cuja 

natureza é o sofrimento.

Sabendo disso, quando qualquer problema surgir, ao invés de irri-

tar-se devido às suas expectativas frustradas e distrair-se freneticamen- 

te com atividades externas, relaxe, sente-se e use a sua própria mente 

para examinar a situação. Essa é uma maneira muito mais construtiva 

de lidar com problemas e de pacificar a mente. Além disso, ao fazê-lo, 

você permite que o seu conhecimento-sabedoria cresça. A sabedoria 

jamais amadurecerá em uma mente agitada, confusa e inquieta.

Estados mentais agitados são um grande obstáculo para a 

obtenção da sabedoria, assim como a visão equivocada de que o seu 

ego e a natureza da sua mente são a mesma coisa. Se você acredita 

nisso, nunca será capaz de separá-los e ir além do ego. Enquanto 

você acreditar que vive na natureza do pecado e da negatividade, 

jamais será capaz de transcendê-los. Aquilo no que você crê é de 

suma importância e é capaz de perpetuar, com bastante eficácia, as 

suas visões errôneas. No ocidente, as pessoas parecem pensar que, se 



	 . . .  religião: o caminho da in vestigação . . . 	 35

você não estiver atrelado ao seu ego, você é incapaz de ter uma vida, 

conseguir um emprego ou fazer qualquer coisa. Essa é uma delusão 

perigosa: você é incapaz de separar o ego da mente, o ego da vida. 

Este é o seu grande problema. Você pensa que, se perder o ego, você 

perderá a sua personalidade, a sua mente e a sua natureza humana.

Isso não é verdade, não se preocupe com isso. Você será feliz se 

perder o seu ego – e você deve ser feliz. Mas, é claro, isso nos leva à 

questão: o que é o ego? No ocidente, as pessoas parecem ter tantas 

palavras para ele, mas será que elas sabem o que o ego é de fato? De 

toda forma, o seu domínio da língua portuguesa não importa, já 

que o ego não é uma palavra; a palavra é apenas um símbolo. O ego 

verdadeiro está dentro de você: ele é a concepção errada de que a sua 

identidade, o seu “eu”, é independente, permanente e existe ineren-

temente. Na realidade, aquilo que você acredita ser o “eu” não existe.

Se eu pedisse a todos aqui para analisar profundamente, além das 

palavras, o que acham que o ego é, cada um teria uma ideia diferente. 

Não estou brincando, essa é a minha experiência. Verifique a sua 

própria. Sempre dizemos, de uma maneira bem superficial: “Isso é 

o seu ego”, mas não fazemos ideia do que ele realmente é. Às vezes, 

até usamos a palavra de forma pejorativa: “Ah, não se preocupe, isso 

é só o seu ego”, ou algo do gênero. Porém, se você analisar mais deti-

damente, verá que a média das pessoas acha que o ego é a sua per-

sonalidade, a sua vida. Os homens pensam que, se eles perdessem o 

ego, eles perderiam a personalidade e deixariam de ser homens; as 

mulheres acham que, se fossem privadas do ego delas, deixariam de 

ter suas qualidades femininas. Isso não é verdade, de jeito nenhum! 

Mas, de acordo com a interpretação ocidental da vida e do ego, o 

resultado é basicamente esse. Eles pensam que o ego é algo positivo 



36	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

no sentido de que ele é essencial para a vida em sociedade; que, se 

você não tiver um ego, será incapaz de participar do corpo social. 

Você pode examinar isso com maior profundidade – no plano men-

tal, não no físico. É algo interessante.

Inclusive, muitos psicólogos descrevem o ego de um modo tão 

superficial que você poderia pensar que se trata de uma entidade físi-

ca. Do ponto de vista budista, o ego é um conceito mental, não algo 

físico. É claro, sintomas da atividade do ego manifestam-se exter-

namente, como, por exemplo, quando alguém está irritado e a sua 

face e corpo refletem uma vibração de raiva. Mas isso não é a raiva 

em si, mas sim o sintoma da raiva. Do mesmo modo, o ego não é 

as suas manifestações externas, mas um fator mental, uma atitude 

psicológica. Não é possível vê-lo de fora.

Quando você medita, é possível perceber a razão dos seus altos 

e baixos dia após dia: as alterações de humor são causadas pela sua 

mente. Pessoas que não se examinam internamente encontram 

motivos bastante superficiais, como: “Eu estou infeliz hoje porque 

o sol não está brilhando”, mas, na maior parte do tempo, as suas 

oscilações devem-se principalmente a fatores psicológicos.

Quando sopra um vento forte, as nuvens desvanecem e o céu 

azul aparece. Do mesmo modo, quando surge a sabedoria poderosa 

capaz de compreender a natureza da mente, as nuvens negras do 

ego desaparecem. Para além do ego – a mente agitada e descontro-

lada – estão a paz e a satisfação duradouras. É por isso que o Buda 

prescreveu a análise penetrante tanto do seu lado positivo como do 

negativo. Particularmente, quando a sua mente negativa surgir, em 

vez de temê-la, analise-a mais detidamente.

Entenda, o budismo não é de maneira alguma uma religião 



	 . . .  religião: o caminho da in vestigação . . . 	 37

diplomática, tentando sempre evitar ofensas. Ele fala precisamente 

sobre o que você é e o que a sua mente está fazendo aqui e agora. Você 

não pode esperar ouvir apenas coisas positivas. Claro que você tem 

um lado positivo, mas e os aspectos negativos da sua natureza? Para 

alcançar um entendimento igual de ambos, uma compreensão da 

totalidade do seu ser, você tem que olhar tanto para as características 

negativas como para as positivas, e não tentar escondê-las.

Não tenho muito mais a dizer agora, mas eu teria prazer em tentar 

responder algumas perguntas.

P: Lama, você estava dizendo que nós devemos expressar as nossas 

ações negativas ao invés de contê-las, que devemos deixar a nossa 

negatividade sair?

Lama: Depende. Há duas coisas. Se a emoção negativa já veio à 

tona, é provavelmente melhor expressá-la de alguma maneira, mas 

é preferível que você lide com ela antes de chegar a esse ponto. 

Claro, se você não tem um método para lidar com emoções nega- 

tivas fortes e você tenta represá-las internamente, isso pode ocasion-

ar sérios problemas, como explosões de raiva que levam alguém a 

pegar uma arma e atirar em pessoas. O que o budismo ensina é um 

método para examinar essa emoção com sabedoria e digeri-la por 

meio da meditação, fazendo com que ela simplesmente dissolva. A 

expressão externa de emoções negativas fortes deixa uma impressão 

extremamente profunda na sua consciência. Esse tipo de impressão 

mental facilita que você reaja da mesma maneira nociva de novo, 

mas, na segunda vez, o resultado pode ser ainda mais explosivo do 

que na primeira. Isso estabelece uma corrente cármica de causa e 

efeito que perpetua o comportamento negativo. Portanto, você tem 



38	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

que exercitar a habilidade e o julgamento ao lidar com uma ener-

gia negativa, aprender quando e como expressá-la e, especialmente, 

saber como reconhecê-la cedo para digeri-la com sabedoria.

P: Você poderia, por favor, explicar a relação entre as técnicas de 

meditação budista e hatha ioga?

Lama: No budismo, nós tendemos a dar mais ênfase à introspecção 

penetrante ao invés do movimento do corpo, ainda que existam cer-

tas práticas cujas técnicas meditativas são potencializadas por exer-

cícios físicos. De modo geral, a meditação budista nos ensina a olhar 

para dentro de nós, para aquilo que somos, e a compreender a nossa 

própria natureza verdadeira. De toda maneira, a meditação budista 

não implica, necessariamente, em sentar-se na posição de lótus com 

os seus olhos fechados – ela pode fazer parte de todos os aspectos da 

sua vida diária. É importante que você esteja consciente de tudo o 

que faz para que não prejudique, inconscientemente, a si mesmo ou 

os outros. O que quer que você faça – caminhar, conversar, trabalhar, 

comer -, tenha consciência das ações do seu corpo, fala e mente.

P: Os budistas controlam totalmente o prana [energia dos ventos] 

com a mente?

Lama: Sim. Se você é capaz de controlar a mente, você pode controlar 

qualquer coisa. É impossível controlar o seu corpo físico sem antes 

controlar a mente. Se você tenta controlar o corpo à força, se você 

se entusiasma muito sem compreender a relação mente-corpo, isso 

pode ser muito perigoso e causar grandes malefícios à sua mente.

P: Podemos alcançar um estado tão profundo de meditação ao 



	 . . .  religião: o caminho da in vestigação . . . 	 39

caminhar como quando estamos sentados?

Lama: Claro, é teoricamente possível, mas depende do indivíduo. Para 

iniciantes, é obviamente muito mais fácil alcançar estados mais profun-

dos de concentração por meio da meditação sentada. Contudo, medita-

dores experientes são capazes de manter concentração unifocada, uma 

mente plenamente integrada, em tudo o que eles fazem, inclusive ao 

caminhar. Claro, se a mente de alguém está completamente perturbada, 

até mesmo a meditação sentada pode não ser suficiente para integrá-la. 

Uma das características marcantes do budismo é que você não pode dizer 

que todos devem fazer isto, que todos devem ser de uma determinada 

maneira; depende do indivíduo. Contudo, nós temos, sim, uma prática 

meditativa em etapas claramente definidas: primeiro você desenvolve 

isto, depois vai para aquilo e assim por diante através de diversos níveis 

de concentração. Do mesmo modo, todo o caminho para a iluminação, 

que nós chamamos de lamrim, foi estabelecido de uma maneira gradual 

e lógica, com o objetivo de que cada pessoa possa encontrar o seu nível 

e seguir adiante.

P: Lama, os diversos pensamentos negativos que surgem em nossa 

mente podem ter origem em coisas externas a nós, como outras pes-

soas ou, talvez, espíritos?

Lama: Bem, essa é uma ótima pergunta. A verdadeira origem da nega- 

tividade, a sua raiz profunda, está na nossa mente, mas, para que 

ela se manifeste, é necessária a interação com causas cooperativas 

ambientais, como outras pessoas ou o mundo material. Por exem-

plo, algumas pessoas experimentam alterações de humor devido a 

influências astrais, como a vibração do movimento planetário. As 

emoções de outras pessoas oscilam devido a mudanças hormonais 



40	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

em seus corpos. Tais experiências não surgem apenas das suas men-

tes, mas da interação entre as energias física e mental. Claro, também 

poderíamos dizer que o fato de estarmos em um corpo passível de 

sofrer esses tipos de mudanças deve-se originalmente à mente. Mas 

eu não acho que o Buda diria que há um espírito externo prejudican-

do você desse modo. É sim possível que a sua energia interna se relaci-

one com alguma energia externa, e essa interação cause a sua doença.

Você pode observar, a partir das suas experiências de vida, como o 

ambiente o afeta. Quando você está em meio a pessoas pacíficas, gene- 

rosas e felizes, há uma inclinação natural para que você se sinta feliz e 

calmo. Quando você está com pessoas nervosas e agressivas, a tendên-

cia é que você seja como elas. A mente humana é como um espelho. 

Um espelho não discrimina, ele apenas reflete o que está diante dele, 

seja algo terrível ou maravilhoso. Do mesmo modo, a sua mente assume 

o aspecto do seu entorno e, se você não estiver consciente do que está 

acontecendo, ela pode encher-se de lixo. Portanto, é muito importante 

ter consciência do seu entorno e de como ele afeta a sua mente.

Aquilo que você tem que entender sobre religião é como ela se 

relaciona com a sua mente, como ela se relaciona com a vida que 

você leva. Se você for capaz de fazer isso, a religião é algo fantástico; 

as realizações estão todas ali. Não é necessário enfatizar a crença em 

Deus, no Buda, no pecado ou no que for; não se preocupe com nada 

disso. Apenas aja de acordo com a compreensão correta da melhor 

maneira que você puder e você terá resultados, até mesmo hoje. 

Esqueça a super consciência ou o super amor universal – o amor 

universal cresce vagarosamente, gradualmente, sustentadamente. 

Porém, se você estiver apenas agarrando-se à noção do: “Ai, fantásti-

co! Conhecimento infinito, poder infinito”, você está simplesmente 



	 . . .  religião: o caminho da in vestigação . . . 	 41

em um delírio por poder. Claro, o poder espiritual existe de fato, mas 

você só poderá obtê-lo se adotar as ações espirituais apropriadas. 

O poder vem de dentro de você; uma parte de você torna-se poder 

também. Não pense que o único poder verdadeiro está lá em cima, 

em algum lugar no céu. Você tem poder, a sua mente é poder.

P: A percepção é um dos cinco agregados que, de acordo com a filo-

sofia budista, constituem a pessoa. Como isso funciona?

Lama: Sim, essa é uma outra boa pergunta. Na maior parte do tempo, 

a nossa percepção é ilusória; nós não percebemos a realidade. Claro, 

vemos o mundo dos sentidos – formas atraentes, cores bonitas, gos-

tos agradáveis etc. – mas nós não percebemos de fato a natureza real, 

verdadeira das formas, das cores e dos gostos que presenciamos. É 

assim que, na maior parte do tempo, a nossa percepção erra. Então, 

essa nossa percepção equivocada processa os dados fornecidos 

pelos nossos cinco sentidos e transmite essa informação incorreta 

para a nossa mente, que reage sob a influência do ego. O resultado 

disso tudo é que, na maior parte do tempo, nós estamos alucinan-

do. Não vemos a natureza verdadeira das coisas e não conseguimos 

compreender sequer a realidade do mundo dos sentidos.

P: O carma passado afeta a nossa percepção?

Lama: Sim, claro. O carma passado afeta em muito a nossa percepção. 

O nosso ego se agarra à visão da nossa percepção descontrolada e a 

nossa mente apenas segue: toda essa situação descontrolada é o que 

chamamos de carma. Carma não é apenas uma teoria irrelevante; ele 

é as percepções diárias em que vivemos, é isso.



42	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

P: Lama, qual é a relação entre o corpo e a mente no tocante à comida?

Lama: O corpo não é a mente e a mente não é o corpo, mas ambos 

têm uma conexão muito especial. Eles estão intimamente ligados e 

são muito sensíveis às mudanças um do outro. Por exemplo, quando 

as pessoas usam drogas, a substância não afeta a mente diretamente. 

Mas, já que a mente está conectada ao sistema nervoso e aos órgãos 

sensoriais do corpo, mudanças provocadas pela droga no sistema 

nervoso desarmonizam-no e causam as alucinações da mente. Há 

uma conexão fortíssima entre o corpo e a mente. No tantra ioga 

tibetano, nós nos aproveitamos dessa forte ligação: com a concen-

tração intensa nos canais psíquicos do corpo, podemos influenciar a 

mente. Assim, mesmo no dia a dia, a sua alimentação e outras coisas 

que o seu corpo toca têm um efeito na sua mente.

P: Jejum é bom?

Lama: O jejum não é tão importante assim, a não ser que você este-

ja envolvido em certas práticas especiais de treinamento da mente. 

Nesse caso, o jejum pode até mesmo ser essencial. Essa é certamente 

a experiência dos lamas. Por exemplo, se você comer e beber o dia 

todo e tentar meditar à noite, a sua concentração será fraca. Portan-

to, quando estamos praticando meditação séria, comemos somente 

uma vez por dia. Pela manhã, tomamos apenas chá; ao meio-dia, 

almoçamos; e, à noite, ao invés de comermos, tomamos chá nova-

mente. Para nós, esse tipo de rotina faz da vida algo atraentemente 

simples e traz bastante conforto para o corpo; mas, para alguém 

que não pratica treinamento da mente, isso provavelmente seria 

uma tortura. Normalmente, não recomendamos jejum. Dizemos 

às pessoas para não se penitenciarem, mas apenas serem felizes e 



	 . . .  religião: o caminho da in vestigação . . . 	 43

razoáveis e manterem os seus corpos o mais saudável possível. Se o 

corpo se debilitar, a sua mente se torna inútil. Quando isso acontece, 

a sua preciosa vida humana também se torna inútil. Mas, em oca-

siões especiais, quando o jejum intensifica a sua prática meditativa 

e há um propósito mais elevado, eu diria que sim, o jejum pode ser 

benéfico para você.

Muito obrigado. Se não houver mais perguntas, eu não os manterei 

aqui por mais tempo. Muito obrigado.

Brisbane, Austrália 

28 de abril de 1975



. . . 3 . . .

Uma amostra da psicologia budista 

O estudo do budismo não é uma empreitada intelectual árida 

nem a análise cética de uma doutrina religiosa e filosófica. 

Ao contrário, quando você estuda o Dharma e aprende a meditar, 

você é o tema principal; o seu maior interesse reside na sua própria 

mente, na sua verdadeira natureza.

O budismo é um método para controlar a mente indisciplina-

da com o objetivo de conduzi-la do sofrimento à felicidade. Neste 

momento, todos nós temos mentes indisciplinadas, mas, se desen-

volvermos a compreensão correta da sua natureza característica, o 

controle virá de maneira natural e seremos automaticamente capa-

zes de desvencilhar-nos da ignorância emocional e do sofrimento 

causado por ela. Portanto, não importa se você é um fiel ou incrédu-

lo, religioso ou sem religião, cristão, hindu ou um cientista, negro ou 

branco, oriental ou ocidental: a coisa mais importante é conhecer a 

sua própria mente e como ela funciona.

Se você não a conhecer, as suas concepções equivocadas o 

impedirão de ver a realidade. Ainda que você diga ser um praticante 

desta ou daquela religião, se investigar um pouco mais a fundo, é pos-

sível que você descubra que não está em lugar algum. Tome cuidado. 

Nenhuma religião se opõe a que você conheça a sua própria natureza, 



	 . . .  uma amostr a da psicologia budista . . . 	 45

mas, muito frequentemente, pessoas religiosas se envolvem demais 

com a história, filosofia ou doutrina da sua religião e ignoram como 

e o que elas próprias são, o estado atual da sua existência. Ao invés 

de usar a religião para alcançar seus objetivos – salvação, liberação, 

liberdade interior, felicidade e alegria duradouras –, elas se engajam 

em jogos intelectuais, tratando a religião como uma posse material.

Sem a compreensão de como a sua natureza interior se desen-

volve, como você será capaz de descobrir a felicidade eterna? Onde 

está a felicidade eterna? Ela não está no céu nem na floresta; você não 

a encontrará no ar ou sob a terra. A felicidade eterna está dentro de 

você, na sua psique, na sua consciência, na sua mente. É por isso que a 

investigação da natureza da sua mente é algo fundamental.

Se a teoria religiosa que você aprende não trouxer felicidade e 

alegria para a sua vida diária, de que adianta? Mesmo que você diga: 

“Eu sou um praticante desta ou daquela religião”, analise bem o que 

você tem feito, como tem agido e o que descobriu desde que você 

começou a segui-la. E não tenha medo de questionar-se minuciosa-

mente. A sua própria experiência é algo bom. É essencial questionar 

tudo o que você faz. Caso contrário, como você vai saber o que está 

fazendo? Estou certo de que você já sabe disto: fé cega em qualquer 

religião jamais será capaz de resolver os seus problemas.

Muitas pessoas são negligentes com relação à sua prática espiri- 

tual: “É fácil. Eu vou à igreja toda semana e isso basta”. Essa não é a 

resposta. Qual é o propósito da sua religião? Você obtém as respos-

tas que busca ou a sua prática é apenas uma piada? Você tem que 

analisar. Não estou julgando ninguém aqui, mas você tem que estar 

seguro do que está fazendo. A sua prática está corrompida, poluída 

por alucinações, ou ela é realista? Se o seu caminho lhe ensina a agir 



46	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

e a empenhar-se corretamente e o conduz a realizações espirituais 

tais como o amor, a compaixão e a sabedoria, então ele obviamente 

vale a pena. Caso contrário, você está apenas perdendo o seu tempo.

A poluição mental de concepções errôneas é muito mais perigosa 

do que as drogas. Ideias equivocadas e práticas viciadas enraízam-se 

fundo na sua mente, acumulam-se ao longo da sua vida e acompa- 

nham esta mente até a próxima. Isso é muito mais perigoso do que 

uma substância física.

Todos nós, religiosos ou não, orientais e ocidentais, queremos ser 

felizes. Todos buscam a felicidade, mas será que você está buscan-

do no lugar certo? Talvez ela esteja aqui, mas você está procurando lá. 

Assegure-se de que você a está buscando onde ela pode ser encontrada.

Nós consideramos os ensinamentos do Buda mais próximos 

da psicologia e da filosofia do que daquilo que você julga ser uma 

religião. Muitas pessoas parecem pensar que a religião é, em grande 

parte, uma questão de crença, mas se a sua prática religiosa depende 

sobretudo da fé, às vezes uma só pergunta cética vinda de um amigo: 

“Que loucura é essa que você está fazendo?”, pode destruí-la com-

pletamente. “Meu Deus! Tudo o que eu vinha fazendo está errado.” 

Portanto, antes de comprometer-se com qualquer caminho espiri-

tual, tenha certeza de que você sabe exatamente o que está fazendo.

A psicologia budista ensina que o apego emocional ao mundo dos 

sentidos é o  resultado de sensações físicas e mentais. Os seus cinco 

sentidos fornecem informações à sua mente, o que produz diver-

sas sensações. Todas elas podem ser classificadas em três grupos: 

agradável, desagradável e neutra. Essas sensações surgem como res-

postas a estímulos físicos ou mentais.

Quando experimentamos sensações agradáveis, o apego emocion-



	 . . .  uma amostr a da psicologia budista . . . 	 47

al surge. Uma vez que esse sentimento perde força, emerge a ânsia, o 

forte desejo de ter aquela experiência de novo. A natureza dessa mente 

é a insatisfação; ela perturba a nossa paz mental porque a sua nature-

za é a agitação. Quando experimentamos sensações desagradáveis, 

nós as rejeitamos automaticamente e queremos nos livrar delas; a 

aversão surge, novamente perturbando a nossa paz mental. Quan-

do nos sentimos neutros, ignoramos o que está acontecendo e não 

queremos ver a realidade. Assim, em nossa vida diária, os três tipos de 

sensações, agradáveis, desagradáveis e neutras, perturbam-nos emo-

cionalmente e não há equilíbrio ou equanimidade na nossa mente.

Então, analisar os seus sentimentos dessa forma não tem qualquer 

relação com crença, tem? Isso não é um lance oriental, das mon-

tanhas himalaias. Isso é você, isso é o seu lance. Você não consegue 

refutar o que digo alegando: “Eu não tenho sentimentos”. É bastante 

simples, não é?

Além disso, muitas das nossas ações negativas são reações aos 

sentimentos. Verifique por você mesmo. Quando você se sente bem 

devido ao contato com outras pessoas ou objetos sensoriais, analise 

exatamente como você está se sentindo, o porquê de você se sentir 

bem. A sensação agradável não está no objeto externo, está? Ela está 

dentro da sua mente. Acho que todos nós concordamos que a sen-

sação agradável não se encontra fora de você. Então, por que você 

se sente assim? Se você se investigar dessa maneira, descobrirá que 

felicidade e alegria, desconforto e infelicidade, sentimentos neutros, 

todos eles estão dentro de você. Descobrirá que você próprio é o 

principal responsável pelos seus sentimentos e que você não pode 

culpar os outros pelo modo como se sente: “Ele me deixa triste; ela 

me deixa triste; essa coisa me deixa triste”. Você não pode culpar a 



48	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

sociedade pelos seus problemas, ainda que seja isso o que sempre 

fazemos, não é? Não é algo realista.

Uma vez que você tenha compreendido a verdadeira evolução 

dos seus problemas mentais, você nunca mais culpará outro ser vivo 

pelos seus sentimentos. Essa realização é o início de uma boa comu-

nicação com os outros e de respeito por eles. Geralmente, estamos 

inconscientes; agimos inconscientemente e, de maneira automática, 

desrespeitamos e ferimos os outros. Nós não nos importamos: ape-

nas fazemos essas coisas, é isso.

Muitas pessoas, e até mesmo alguns psicólogos, parecem pensar 

que você pode interromper o sentimento de ânsia-desejo alimentan-

do-o com um objeto ou outro: se você está sofrendo porque o seu 

marido ou a sua esposa o deixou, encontrar outro ou outra resolverá 

o seu problema. Isso é impossível. Sem a compreensão da natureza 

característica das suas sensações agradáveis, desagradáveis e neutras, 

você nunca descobrirá a natureza das suas atitudes mentais e, sem 

isso, não será possível colocar um fim nos seus problemas emocionais.

Por exemplo, o budismo diz que você deve sentir compaixão e 

amor por todos os seres vivos. Como você pode ser capaz de sen-

tir até mesmo equanimidade por todos os seres enquanto a mente 

dualista ignorante funciona a pleno vapor dentro de você? Não dá, 

porque, emocionalmente, você é muito extremo. Quando você se 

sente feliz porque uma sensação agradável surgiu a partir do con-

tato com um determinado objeto, você exagera absurdamente o 

que considera ser as boas qualidades desse objeto, inflando as suas 

emoções o máximo possível. Porém, você sabe que a sua mente não 

pode permanecer estimulada assim. O sentimento é impermanen-

te, transitório e, claro, em pouco tempo, você desmorona. Então, 



	 . . .  uma amostr a da psicologia budista . . . 	 49

automaticamente, a sua mente desequilibrada se deprime. Você tem 

que entender exatamente a quantidade de energia gasta na busca ou 

na fuga dos sentimentos mentais. Somos sempre extremos demais; 

precisamos encontrar o caminho do meio.

Ao olhar um pouco mais a fundo, você também descobrirá que os 

sentimentos são os responsáveis por todos os conflitos no mundo. 

Desde duas crianças brigando por um doce até duas nações enormes 

lutando pela própria existência, pelo que elas entram em conflito? 

Pelas sensações agradáveis. Até mesmo crianças pequenas demais 

para falar brigam porque querem se sentir felizes.

Por meio da meditação, você será capaz de enxergar facilmente a 

verdade de tudo isso. Ela revela tudo o que está na sua mente, toda a 

sua sujeira, toda a sua positividade; tudo pode ser visto com a medi-

tação. Mas não pense que meditar significa apenas sentar-se no chão 

em posição de lótus sem fazer nada. Estar consciente, atento a tudo o 

que você faz, seja caminhando, comendo, bebendo, conversando, é 

meditação. Quanto mais cedo você entender isso, mais rápido com-

preenderá que você é o responsável pelas suas ações, apenas você é 

responsável pelos sentimentos de felicidade desejados e os de infeli-

cidade rechaçados, e que ninguém mais o controla.

Quando um sentimento agradável surge e logo se vai,  como é da 

sua natureza, e você fica frustrado porque o deseja novamente, isso 

não é criado por Deus, Krishna, Buda ou qualquer outra entidade 

externa. A responsabilidade é das suas próprias ações. Isso não é 

fácil de ver? A mente fraca pensa: “Ah, ele me fez ficar doente, ela faz 

com que eu me sinta péssimo”. Isso é a mente fraca em funcionamen-

to, tentando sempre culpar alguém ou alguma coisa. Na verdade, eu 

acho que a análise das suas experiências diárias para verificar como 



50	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

os seus sentimentos físicos e mentais surgem é um exercício mara-

vilhoso. Você aprende o tempo inteiro, não há um só instante em 

que você não aprenda. Desse modo, por meio da aplicação do seu 

próprio conhecimento-sabedoria, você descobrirá que a realização 

da paz e alegria eternas está dentro de você. Infelizmente, a mente 

fraca não possui muita energia de conhecimento-sabedoria; você 

terá que cultivar essa energia dentro da sua própria mente.

Por que o budismo Mahayana nos ensina a desenvolver um senti-

mento de equanimidade em relação a todos os seres sencientes? Nós 

geralmente escolhemos apenas uma pequena coisa, um pequeno 

átomo, um único ser vivo, pensando: “Isto é o ideal para mim; isto é 

o melhor”. Criamos, dessa maneira, extremos de valor: exageramos 

absurdamente o valor daquilo que gostamos e nutrimos desdém 

pelo resto. Isso não é bom para você, para a sua paz mental. Em vez 

disso, você deve examinar o seu comportamento: “Por que eu estou 

fazendo isto? A minha mente irrealista e egocêntrica está poluindo 

a minha consciência”. Então, por meio da meditação em equanimi-

dade – todos os seres sencientes são exatamente iguais pois desejam 

felicidade e não desejam sofrimento -, você aprenderá a eliminar os 

extremos do apego desmedido a uma coisa e da aversão exagerada 

a outra. Assim, você será facilmente capaz de manter a sua mente 

equilibrada e saudável. Muitos tiveram essa experiência.

Portanto, a psicologia do Buda pode ser de grande auxílio quando 

você tenta lidar com as frustrações que perturbam a sua vida diária. 

Lembre-se de que, quando sentimentos agradáveis surgem, dese-

jo, ânsia e apego acompanham-nos como sombras; quando são os 

sentimentos desagradáveis que afloram, aversão e ódio aparecem; 

e quando você se sente neutro, a mente é ocupada por ignorância e 



	 . . .  uma amostr a da psicologia budista . . . 	 51

cegueira diante da realidade. Se você, por meio destes ensinamentos, 

conseguir aprender sobre a realidade de como os seus sentimentos 

surgem e de como você reage a eles, a sua vida será significativamente 

melhor e você experimentará muita felicidade, paz e alegria.

Há alguma pergunta?

P: O budismo sempre fala sobre carma. O que ele é?

Lama: Carma são as suas experiências de corpo e mente. A palavra 

vem do sânscrito e significa causa e efeito. As suas experiências men-

tais e físicas de felicidade e infelicidade são efeitos de certas causas, 

mas esses efeitos eles próprios tornam-se as causas de resultados 

futuros. Uma ação produz uma reação; isso é carma. Tanto as filo-

sofias orientais como a ciência explicam que toda matéria está inter-

relacionada; se você for capaz de compreender isso, entenderá como 

o carma funciona. Toda existência, interna e externa, não acontece 

por acidente; a energia de todos os fenômenos internos e externos é 

interdependente. Por exemplo, a energia do seu corpo está relaciona-

da à energia do corpo dos seus pais; a energia do corpo deles relacio-

na-se com a energia dos pais deles etc. Esse tipo de evolução é carma.

P: O que é nirvana e muitas pessoas o realizam?

Lama: Quando você desenvolve seus poderes de concentração a ponto 

de integrar a sua mente em concentração unifocada, você diminuirá, 

gradualmente, as reações emocionais do ego até elas desaparecerem 

por completo. Nesse ponto, você transcende o seu ego e descobre um 

estado de mente perene, pacífico e de êxtase. Isso é o que chamamos 

de nirvana. Muitas pessoas realizaram esse estado e muitas outras 

estão bem encaminhadas.



52	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

P: No nirvana, você deixa de existir sob uma forma corpórea? A pes-

soa desaparece?

Lama: Não, você ainda tem forma, mas ela não tem um sistema nervoso 

descontrolado como o que temos agora. E não se preocupe, você ainda 

existe depois de atingir o nirvana, mas em um estado de perfeita felici-

dade. Então, empenhe-se muito em alcançá-lo o mais rápido possível.

P: Buda não disse que ele nunca mais renasceria depois de alcançar 

o nirvana?

Lama: Talvez, mas o que ele quis dizer com isso? Ele quis dizer que 

não tomaria mais um renascimento descontrolado impelido pela 

força da energia do ego, que é a maneira como os seres samsáricos 

renascem. Ao invés disso, ele é capaz de reencarnar com controle 

perfeito e seu único propósito é ajudar os seres sencientes mães.

P: Você falou muito sobre prazer e felicidade e eu estou aqui tentando 

aclarar na minha mente a distinção entre ambos. Eles são a mesma 

coisa? Uma pessoa pode se apegar ao prazer mas não à felicidade?

Lama: Eles são a mesma coisa e nós nos apegamos a ambos. O que 

precisamos ter como objetivo é a experiência do prazer sem apego. 

Temos que aproveitar os nossos sentimentos de felicidade enquanto 

compreendemos a natureza do sujeito, da nossa mente, do objeto e 

dos nossos sentimentos. Uma pessoa que realizou o nirvana é capaz 

de fazer isso. 

P: Eu gostaria de esclarecer o significado budista de meditação. Estou 

certo em interpretá-la como “a observação da passagem da mente”?

Lama: Sim, você pode pensar nela dessa forma. Como eu disse antes, 



	 . . .  uma amostr a da psicologia budista . . . 	 53

a meditação budista não significa, necessariamente, sentar-se com 

as pernas cruzadas e os olhos fechados. Apenas observar como a sua 

mente responde ao mundo dos sentidos enquanto você faz as suas 

coisas – caminhar, conversar, comprar, o que for – pode realmente 

ser a meditação perfeita e trazer o resultado perfeito.

P: Com relação ao renascimento, o que é aquilo que renasce?

Lama: Quando você morre, a sua consciência se separa do seu corpo, 

entra no estado intermediário e depois nasce em uma outra forma 

física. Chamamos isso de renascimento. As energias física e mental 

são diferentes uma da outra. A energia física é extremamente limi- 

tada, mas a mental sempre tem continuidade.

P: A consciência é capaz de desenvolver-se no estado pós-morte ou 

ela evolui apenas em vida?

Lama: Durante o processo da morte, a sua consciência continua a 

circular,  como a eletricidade que vem do gerador passando conti- 

nuamente através de diferentes casas, aparelhos etc., ocupando coisas 

diferentes. Então, é sim possível que a consciência se desenvolva no 

estado intermediário.

P: Então a mente não precisa de um corpo físico para se desenvolver?

Lama: Bem, existe um corpo do estado intermediário, mas ele não é 

como o nosso; é um corpo muito leve, psíquico.

P: Ao recitar mantras, você se concentra em algum órgão específico 

do corpo ou apenas na sua mente? Você pode concentrar-se nos seus 

chakras, ou centros energéticos?



54	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

Lama: É possível sim, mas você há de se lembrar que há diferentes 

métodos para diferentes propósitos. Não pense que o Buda ensinou 

apenas uma coisa. O budismo contém muitos milhares, talvez incon-

táveis métodos de meditação, todos elaborados para adequarem-se às 

diversas propensões e disposições dos infinitos seres vivos conside- 

rados individualmente.

P: A consciência que se desenvolve durante a nossa vida e segue 

quando morremos faz parte de alguma consciência suprema? Como 

Deus ou consciência universal?

Lama: Não, é uma mente bastante ordinária e simples, a continua- 

ção direta da mente que você tem agora. A diferença é que ela se sepa- 

rou do seu corpo e está buscando outro. Esse estado intermediá- 

rio da mente está sob o controle do carma, e é um estado agitado, con-

flituoso e confuso. Não é possível chamá-lo de elevado ou supremo.

P: Você conhece os conceitos hindus de atman e brahman?

Lama: Enquanto a filosofia hindu aceita a ideia de uma alma (atman), 

o budismo não o faz. Nós negamos completamente a existência de 

um eu autoexistente ou de uma alma permanente, independente. 

Todos os aspectos do seu corpo e da sua mente são impermanen-

tes: mudando, mudando e mudando... Os budistas também negam a 

existência de um inferno permanente. Toda dor e prazer que experi- 

mentamos está em um estado de fluxo constante; tão transitório, 

tão impermanente, sempre mudando, nunca perdurando. Portan-

to, ao reconhecer a natureza insatisfatória da nossa existência e ao 

renunciar ao mundo em que objetos sensoriais transitórios entram 

em contato com órgãos do sentido também transitórios para pro-



	 . . .  uma amostr a da psicologia budista . . . 	 55

duzir sentimentos igualmente transitórios, nenhum dos quais vale a 

pena agarrar-se, nós buscamos, no lugar disso, as felizes realizações 

perenes e duradouras da iluminação ou do nirvana.

P: Você acha que o ritual é tão importante para um ocidental que 

queira praticar o budismo como é para um oriental, que já tem uma 

certa sensibilidade para isso?

Lama: Depende do que você quer dizer. A verdadeira meditação 

budista não precisa ser acompanhada por objetos materiais; a única 

coisa que importa é a sua mente. Você não precisa tocar sinos ou 

movimentar coisas. É isso o que você quis dizer com ritual? [Sim.] 

Está bem; então, você não precisa se preocupar, e isso se aplica tanto 

ao oriente como ao ocidente. Porém, algumas pessoas necessitam 

dessas coisas; mentes diferentes requerem métodos diferentes. Por 

exemplo, você usa óculos. Eles não são a coisa mais importante, 

mas algumas pessoas precisam deles. Pela mesma razão, as diversas 

religiões mundiais ensinam diferentes caminhos de acordo com as 

habilidades e níveis individuais dos seus muitos e variados segui-

dores. Logo, nós não podemos dizer: “Este é o caminho verdadeiro. 

Todos devem seguir o meu caminho”.

P: Hoje, o ocidente requer novos métodos de prática?

Lama: Não. Métodos novos não são necessários. Todos os métodos já 

estão disponíveis; você só precisa descobri-los.

P: Eu estou tentando entender a relação entre o corpo e a mente no 

budismo. A mente é mais importante do que o corpo? Por exemplo, 

no caso de monges tântricos que fazem uso do canto difônico, eles 



56	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

obviamente desenvolveram uma parte do corpo para a entoação. 

Então, qual é exatamente a importância do corpo?

Lama: A mente é a coisa mais importante, mas há algumas práticas 

meditativas que são potencializadas por certos exercícios físicos do 

ioga. Por outro lado, se o seu corpo estiver doente, isso pode afetar a 

sua mente. Então, manter o seu corpo saudável também é importante. 

Porém, se você se preocupa apenas com a sua realidade física e não se 

interessa pela investigação da realidade da sua mente, isso tampouco 

é sábio; é desequilibrado, não é realista. Então, eu acho que todos nós 

podemos concordar que a mente é mais importante do que o corpo, 

mas, ao mesmo tempo, não podemos esquecê-lo totalmente. Eu vi 

ocidentais que foram ao oriente para receber ensinamentos e, quan-

do eles ouvem falar sobre os iogues tibetanos que vivem no alto das 

montanhas sem comida, pensam: “Nossa, fantástico! Eu quero ser 

igualzinho ao Milarepa”. Isso é um erro. Se você nasceu no ociden-

te, o seu corpo está habituado a certas condições específicas. Então, 

para mantê-lo saudável, você precisa de um ambiente propício. Não 

é bom embarcar em uma viagem himalaia. Seja sábio, não extremo.

P: É verdade que a mente de um ser humano é pura e inocente quando 

ele nasce?

Lama: Como todos nós sabemos, quando você nasce, a sua mente 

não está muito ocupada com problemas intelectuais. Mas, à medida 

que você envelhece e começa a pensar, ela passa a encher-se de infor-

mação, filosofia, “isto-e-aquilo”, isto é bom, aquilo é ruim, eu tenho 

que ter isto, eu não tenho que ter aquilo... Você intelectualiza demais, 

entulhando a sua mente com lixo. Isso certamente a torna muito 

pior. Porém, ainda assim, isso não significa que você nasceu absolu-



	 . . .  uma amostr a da psicologia budista . . . 	 57

tamente puro e que apenas depois da chegada do intelecto você se 

tornou negativo. Não é isso. Por que não? Porque se você estivesse 

fundamentalmente livre de ignorância e apego, todo o lixo que viesse 

em sua direção não conseguiria entrar. Infelizmente, não somos 

assim. Não só estamos bem abertos a qualquer lixo intelectual que 

apareça na nossa frente, mas o recebemos com um grande sinal de 

boas-vindas. Então, a cada momento, mais e mais lixo é empilhado 

dentro das nossas mentes. Logo, você não pode dizer que as crianças 

nascem com mentes absolutamente puras. Isso é errado. Os bebês 

choram porque eles têm sentimentos. Quando uma sensação desa-

gradável surge – talvez a ânsia pelo leite da mãe -, eles choram.

P: Nós temos esta ideia da consciência transmigrando de corpo para 

corpo, de vida para vida, mas, se há continuidade da consciência, por 

que não nos lembramos das nossas vidas passadas?

Lama: Muita informação de supermercado enchendo a nossa mente 

faz com que nos esqueçamos das nossas experiências anteriores. 

Até a ciência afirma que o cérebro é limitado de tal maneira que 

uma nova informação elimina a antiga. Dizem isso, mas não é isso 

exatamente. O que acontece de fato é que, basicamente, a mente 

humana é, durante a maior parte do tempo, inconsciente, ignorante, 

e preocupa-se tanto com as novas experiências que se esquece das 

anteriores. Examine o último mês: você é capaz de precisar o que 

aconteceu em detalhes, relatar exatamente cada sentimento que você 

teve, todos os dias? Você não se lembra, não é? Então, analise mais 

para trás, lá no tempo em que você era somente algumas poucas 

células no útero da sua mãe, e então ainda mais distante no passado: 

é muito difícil, não é? Mas, se você praticar isso aos poucos, bem 



58	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

aos poucos, verificando sempre a sua mente, eventualmente você 

será capaz de se recordar mais e mais das suas vivências anteriores. 

Muitos de nós já tivemos a experiência de reagir de um modo muito 

estranho a algo que nos aconteceu e ficarmos perplexos com a nossa 

reação, já que ela não parecia ter nenhuma relação com as nossas 

experiências desta vida: “Isso é estranho. Por que eu reagi assim? Não 

faço ideia de onde veio isso”. Porque isso se baseia na experiência de 

uma vida passada. Os psicólogos modernos não conseguem explicar 

tais reações porque eles não compreendem a continuidade mental, a 

natureza sem início da mente de cada indivíduo. Eles não entendem 

que reações mentais podem ser o resultado de impulsos gerados há 

milhares e milhares de anos. Mas, se você continuar a investigar a sua 

mente com meditação, você eventualmente compreenderá tudo isso 

por meio da sua própria experiência.

P: Descobrir sobre vidas passadas poderia ser algo negativo? Poderia 

ser algo perturbador?

Lama: Bem, pode ser uma experiência positiva ou negativa. Se você 

tomar consciência das suas vidas passadas, será algo positivo. A per-

turbação vem da ignorância. Você deve tentar compreender a natureza 

característica da negatividade. Quando o fizer, o problema estará solu-

cionado. A compreensão da natureza da negatividade cessa o problema 

ocasionado por ela. Portanto, a compreensão correta é a única solução 

tanto para os problemas físicos como para os mentais. Você tem que 

analisar sempre com muito cuidado como você está gastando a sua 

energia: isto fará você feliz ou não? É uma grande responsabilidade, 

você não acha? A escolha é sua: o caminho da sabedoria ou o caminho 

da ignorância.



	 . . .  uma amostr a da psicologia budista . . . 	 59

P: Qual é o significado de sofrimento?

Lama: Agitação mental é sofrimento; insatisfação é sofrimento. Na 

verdade, é muito importante compreender os diversos níveis sutis de 

sofrimento, caso contrário as pessoas dirão: “Por que o budismo diz 

que todo mundo está sofrendo? Eu estou feliz”. Quando Buda falou 

sobre sofrimento, ele não quis dizer apenas a dor de uma ferida ou 

a espécie de angústia mental que sentimos com frequência. Dize-

mos que somos felizes, mas, se examinarmos a nossa felicidade um 

pouco mais de perto, descobriremos que ainda há bastante insatis-

fação nas nossas mentes. Do ponto de vista budista, o simples fato de 

sermos incapazes de controlar a nossa mente é sofrimento mental; 

na realidade, isso é pior do que os diversos sofrimentos físicos que 

experimentamos. Portanto, quando o budismo fala sobre sofrimen-

to, há uma ênfase muito maior no nível mental do que no físico, e 

é por isso que, em termos práticos, os ensinamentos budistas são 

essencialmente psicologia aplicada. Eles ensinam a natureza do so- 

frimento no nível mental e os métodos para a sua erradicação.

P: Por que todos nós sofremos e o que aprendemos com isso?

Lama: Isso é tão simples, não é? Por que você está sofrendo? Porque 

você está envolvido demais em agir a partir da ignorância e em agar-

rar com apego. Você aprende com o sofrimento ao compreender 

de onde ele vem e qual é exatamente a sua causa. Em nossas incon-

táveis vidas anteriores, tivemos muitas experiências, mas ainda não 

aprendemos tanto assim. Muitas pessoas pensam que estão apren-

dendo com elas, mas não estão. Há experiências passadas infinitas 

no subconsciente delas, mas elas ainda não sabem nada sobre a sua 

verdadeira natureza.



60	 . . .  seja o seu próprio ter apeu ta . . .

P: Por que temos a oportunidade de nos apegarmos?

Lama: Porque estamos alucinando; não enxergamos a realidade nem 

do sujeito, nem do objeto. Quando você compreender a natureza de 

um objeto de apego, a mente subjetiva do apego desaparecerá auto-

maticamente. É a mente nebulosa, a mente que é atraída pelo objeto 

e pinta uma projeção distorcida dele a causadora do seu sofrimento. 

É só isso. É realmente muito simples.

P: Eu vi imagens tibetanas de deidades iradas, mas, ainda que elas 

parecessem ferozes, não pareciam maldosas. Isso me fez questionar 

se o budismo enfatiza coisas maldosas e ruins.

Lama: O budismo jamais enfatiza a existência externa do mal. O mal 

é uma projeção da sua mente. Se ele existe, está dentro de você. Não 

há nenhum mal externo a temer. Deidades iradas são emanações de 

sabedoria iluminada e são utilizadas para ajudar pessoas que têm 

raiva descontrolada. Na meditação, a pessoa furiosa transforma 

a sua raiva em sabedoria, que é visualizada como a deidade irada; 

assim, a energia da raiva é digerida pela sabedoria. Em resumo, é 

assim que o método funciona.

P: O que você pensa sobre alguém que mata em legítima defesa? Você 

acha que as pessoas têm o direito de se proteger, mesmo que isso 

custe a vida do agressor?

Lama: A maioria dos assassinatos por legítima defesa ocorre tam-

bém motivada pela raiva descontrolada. Você tem que se proteger da 

melhor maneira possível sem ter que matar o outro. Por exemplo, se 

você me atacar, eu tenho que me proteger, mas sem matá-lo.



	 . . .  uma amostr a da psicologia budista . . . 	 61

P: Se me matar fosse a única maneira de me parar, você o faria?

Lama: Nesse caso, seria melhor que você me matasse. 

Bem, se não há mais perguntas, eu não vou mais mantê-los aqui. 

Muito obrigado por tudo. 

Christchurch, Nova Zelândia 

14 de junho de 1975



Lago Arrowhead, Califórnia, Julho de 1975

C
ar

ol
 R

oy
ce

-W
ild

er



Parte Dois

Faça da sua mente um oceano

Aspectos da filosofia budista



Lago Arrowhead, Califórnia, Julho de 1975

C
ar

ol
 R

oy
ce

-W
ild

er



. . . Prefácio do editor . . .

No primeiro livro do Lama Yeshe Wisdom Archive, Seja  o 

seu próprio terapeuta, por Lama Yeshe, eu mencionei as quali- 

dades únicas dos ensinamentos do autor. Faça da sua mente um 

oceano torna evidente, mais uma vez, como os ensinamentos do 

Lama eram especiais.

As conversas nesta seção são sobre o tema geral da mente. Elas 

ocorreram durante a segunda turnê mundial de Lama Yeshe e  

Lama Zopa Rinpoche, em 1975. Eu tive a grande honra de acompa- 

nhar os lamas nessa turnê e estive em todos os ensinamentos. 

A maioria dos presentes eram novos no budismo e nunca ti- 

nham visto um lama tibetano antes, algo bem diferente de hoje em  

dia. Como sempre, a sabedoria atemporal de Lama resplandece, e 

seus ensinamentos continuam tão relevantes hoje como quando 

foram dados.

Talvez, o ensinamento mais interessante seja “Uma abordagem 

budista das doenças mentais”. Nele, Lama encontrou-se com um 

grupo de psiquiatras no Hospital Prince Henry, que, naquele tempo, 

era um hospital universitário ligado à Universidade de Medicina de 

Monash. Antes disso, ele era afiliado à Universidade de Melbourne, 

e foi ali, no Prince Henry, onde estudei medicina clínica e trabalhei 



66	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

durante alguns anos depois da minha graduação. Assim, muitos 

dos psiquiatras com os quais Lama se encontrou naquela tarde eram 

antigos professores e colegas meus, e, além de qualquer outra coisa, 

eu estava interessado em observar a reação deles à minha transfor-

mação externa (eu estava vestido com roupas monásticas). O hos-

pital foi demolido alguns anos atrás; na última vez que passei por 

ali, ele não passava de um buraco no chão, um símbolo de como as 

coisas mudaram desde aqueles áureos tempos. Enfim, os médicos 

ficaram encantados com a oportunidade de encontrar e fazer per-

guntas a Lama, e esse intercâmbio histórico ressalta a diferença entre 

os conceitos ocidentais e budistas de saúde mental.

Eu gostaria de agradecer a Rand Engel, Victoria Fremont, Christina 

Russo e Wendy Cook pelos excelentes conselhos editoriais que me- 

lhoraram muito a apresentação destes ensinamentos.



. . . 1. . .

A sua mente é a sua religião

Quando eu falo sobre a mente, não estou falando apenas da 

minha mente, do meu lance. Eu estou falando sobre a mente 

de cada um dos seres vivos universais.

A forma como vivemos, como pensamos, tudo está voltado para o  

prazer material. Consideramos os objetos sensoriais como de suma 

importância e nos devotamos materialmente a qualquer coisa que 

nos faça felizes, famosos ou populares. Ainda que tudo isso tenha 

origem na nossa mente, estamos tão absolutamente preocupados 

com os objetos externos que jamais olhamos para dentro, jamais 

questionamos a razão de os considerarmos tão interessantes.

Enquanto existirmos, as nossas mentes são inseparáveis de nós. 

O resultado disso é que temos sempre altos e baixos. Não é o nosso 

corpo que passa por isso, mas a nossa mente – esta mente cujo fun-

cionamento não compreendemos. Portanto, temos que nos exa- 

minar de vez em quando – não somente o nosso corpo, mas a nossa 

mente. Afinal, é ela que sempre nos diz o que fazer. Temos que co- 

nhecer a nossa psicologia ou, fazendo uso da terminologia religiosa, 

talvez, a nossa natureza interna. Enfim, independente do nome que 

empreguemos, nós temos que conhecer a nossa própria mente. 

Não pense que a análise e a compreensão da natureza da sua mente 



68	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

sã0 apenas um lance oriental. Isso é uma concepção equivocada. É 

o seu lance. Como você pode separar o seu corpo, ou a sua autoima-

gem, da mente? É impossível. Você pensa que é uma pessoa indepen-

dente, livre para viajar pelo mundo, aproveitando tudo. A despeito 

dos seus pensamentos, você não é livre. Não estou dizendo que você 

está sob o controle de outra pessoa. O seu opressor é a sua própria 

mente descontrolada, o seu próprio apego. Se descobrir como você 

se oprime, a sua mente descontrolada desaparecerá. A compreensão 

da sua mente é a solução para todos os seus problemas.

Em um dia, o mundo parece tão lindo; no próximo, ele está ter-

rível. Como você pode dizer isso? Cientificamente, é impossível que o 

mundo tenha mudado de maneira tão radical. A causa dessas aparên-

cias é a sua mente. Isso não é dogma religioso; os seus altos e baixos 

não são mandamentos religiosos. Não estou falando de religião, mas 

de como você leva a sua vida diária, que é o que ocasiona os seus altos e 

baixos. As outras pessoas e o seu ambiente não mudam radicalmente; 

é a sua mente. Eu espero que você entenda isso.

Do mesmo modo, uma pessoa acha que o mundo é lindo e todos 

são agradáveis e gentis, enquanto outra considera tudo e todos hor-

rorosos. Quem está certo? Como você explica isso cientificamente? 

Isso é apenas a projeção individual da mente delas do mundo dos 

sentidos. Você pensa: “Hoje é assim, amanhã é assado; este homem 

é assim, aquela mulher é assado”. Mas onde está aquela mulher abso-

lutamente estável e eternamente bela? Quem é aquele homem abso-

lutamente lindo para sempre? Eles são não existentes, meras criações 

da sua própria mente.

Não espere que objetos materiais o satisfaçam ou tornem a 

sua vida perfeita; isso é impossível. Como você pode satisfazer-se 



	 . . .  a sua mente é a sua religião . . . 	 69

mesmo com vastas quantidades de objetos materiais? Como dormir 

com centenas de pessoas diferentes lhe trará satisfação? Nunca vai 

acontecer. A satisfação vem da mente.

Se você não conhece a sua própria psicologia, você pode ignorar o 

que está acontecendo com a sua mente até que, um dia, ela colapsa e 

você enlouquece. As pessoas ficam loucas devido à falta de sabedoria 

interna, devido à inabilidade de examinar as próprias mentes. Elas 

não são capazes de se explicarem para si mesmas, não sabem como 

conversar consigo próprias. Então, elas preocupam-se constante-

mente com todos esses objetos externos, enquanto, internamente, 

a mente está definhando até que, um dia, cede. Elas desconsideram 

o mundo interno e as suas mentes acabam unificando-se comple-

tamente com a ignorância, ao invés de permanecerem despertas e 

empenhadas na autoanálise. Examine as suas próprias atitudes men-

tais. Torne-se o seu próprio terapeuta.

Você é inteligente e sabe que objetos materiais por si só não são 

capazes de satisfazer-lhe. Não é necessário partir em uma viagem 

emotiva, religiosa para examinar a sua própria mente. Algumas pes-

soas acham que sim, que esse tipo de autoanálise é algo espiritual ou 

religioso. Você não precisa classificar-se como um seguidor desta ou 

daquela religião ou filosofia, colocar-se em alguma categoria religio-

sa. Porém, se você quiser ser feliz, tem que examinar como vive a sua 

vida. A sua mente é a sua religião.

Quando você a analisar, não racionalize ou force o processo. 

Relaxe. Não fique chateado quando problemas surgirem. Apenas 

conscientize-se deles e de onde eles vêm; conheça a raiz deles. Introdu-

za o problema para si próprio: “Aqui está este tipo de problema. Como 

isso se tornou um problema? Que tipo de mente fez disso um prob-



70	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

lema? Que tipo de mente sente que isso é um problema?”. Quando 

você fizer essa análise minuciosa, o problema desaparecerá automati-

camente. Isso é tão simples, não é? Você não precisa acreditar em algo, 

não precisa crer em nada! Mesmo assim, você não pode dizer: “Eu não 

acredito que eu tenha uma mente”. Não é possível rejeitar a sua mente. 

Você pode dizer: “Eu rejeito coisas orientais”, aí eu concordo. Porém, 

você é capaz de rejeitar a si próprio? Rejeitar a sua cabeça, o seu nariz? 

Você não pode negar a sua mente. Portanto, lide consigo mesmo com 

sabedoria e tente descobrir a verdadeira fonte de satisfação.

Quando você era criança, amava e queria muito sorvete, chocolate 

e bolo, e então pensava: “Quando eu crescer, terei todo sorvete, cho- 

colate e bolo que eu quiser; aí eu serei feliz”. Agora você tem a quan-

tidade de sorvete, chocolate e bolo que você quiser, mas você está 

entediado. Já que isso não lhe traz felicidade, você decide comprar 

um carro, uma casa, uma televisão, um marido ou uma esposa – e aí 

sim será feliz. Agora você tem tudo, mas o seu carro é um problema, 

a sua casa é um problema, o seu marido ou esposa é um problema, os 

seus filhos são problemas. Você percebe: “Ah, isto não é satisfação”.

Então, o que é satisfação? Revise tudo isso mentalmente e anali- 

se; é muito importante. Examine a sua vida desde a sua infância 

até o presente. Isso é meditação analítica: “Naquela época, a minha 

mente era daquele jeito; agora a minha mente é assim. Ela mudou 

deste jeito, daquele jeito”. A sua mente mudou muitíssimas vezes, 

mas você chegou à alguma conclusão sobre o que lhe traz felicidade 

verdadeira? A minha interpretação é de que você está perdido. Você 

conhece bem a sua cidade, sabe como chegar em casa, onde comprar 

chocolate, mas continua perdido – você não é capaz de encontrar o 

seu objetivo. Examine com honestidade: não é isso?



	 . . .  a sua mente é a sua religião . . . 	 71

Buda diz que tudo o que você precisa saber é o que você é, como 

você existe. Não é preciso acreditar em nada. Apenas compreenda 

a sua mente: como ela funciona, como o apego e o desejo nascem, 

como a ignorância surge, e de onde vêm as emoções. Basta conhecer 

a natureza de todas essas coisas; somente isto é capaz de trazer-lhe 

felicidade e paz. Deste modo, a sua vida pode mudar completamente; 

tudo pode virar de cabeça para baixo. Aquilo que você um dia julgou 

ser horroroso pode tornar-se belo.

Se eu dissesse que todos vocês vivem apenas para chocolate e sorve-

te, vocês achariam que eu fiquei louco. “Não! Não!”, a sua mente arro-

gante diria. Mas olhe mais a fundo para o propósito da sua vida. Por que 

você está aqui? Para ser amado? Para se tornar famoso? Para acumular 

riquezas? Para ser atraente? Não estou exagerando – examine-se, aí 

você verá. Por meio de uma análise minuciosa, você compreenderá 

que dedicar a sua vida inteira a encontrar felicidade em chocolate e sor-

vete invalida completamente o significado do seu nascimento huma-

no. Pássaros e cães têm o mesmo propósito. Os objetivos da sua vida 

não deveriam ser mais elevados do que os de cachorros e galinhas?

Não estou tentando decidir a sua vida por você, mas vá, verifique 

você mesmo. É melhor ter uma vida integrada do que viver em desor-

dem mental. Uma vida desorganizada não é nem conveniente nem 

benéfica para você ou para os outros. Para o que você está viven-

do – para chocolate? Carne? Talvez você pense: “Claro que eu não 

vivo para comida. Eu fui educado”. Mas a educação também vem 

da mente. Sem ela, o que é educação, o que é filosofia? Filosofia é 

apenas a criação da mente de alguém, alguns pensamentos unidos de 

uma determinada maneira. Sem a mente, não há filosofia, doutrina 

ou matérias universitárias. Todas essas coisas são feitas pela mente.



72	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

Como analisá-la? Apenas observe como ela percebe ou inter-

preta os objetos que encontra. Verifique que tipo de sentimentos, 

confortáveis ou desconfortáveis, surgem. Aí examine: “Quando eu 

percebo este tipo de coisa, este sentimento aparece, aquela emoção 

vem; eu discrimino desta maneira. Por quê?”. É assim que você ana- 

lisa a sua mente; isso é tudo. É muito simples.

Quando você examina a sua mente de maneira apropriada, você 

deixa de culpar os outros pelos seus problemas, já que reconhece que 

as suas ações equivocadas vêm da sua própria mente contaminada e 

deludida. Quando você se preocupa com os objetos externos, mate-

riais, coloca a culpa dos seus problemas neles e em outras pessoas. A 

projeção dessa visão deludida sobre os fenômenos externos o torna 

infeliz. Quando você começa a perceber a sua visão conceitualmente 

equivocada, começa também a dar-se conta da natureza da sua própria 

mente e a colocar um ponto final nos seus problemas para sempre.

Isso tudo é muito novo para vocês? Não é. Todas as vezes que você 

vai fazer alguma coisa, primeiro faz uma análise e depois toma a 

decisão. Você já faz isso; não estou sugerindo nada novo. A diferença 

é que você não faz o suficiente. É preciso examinar mais. Isso não sig-

nifica sentar-se sozinho em algum canto contemplando o seu umbigo. 

Você pode analisar a sua mente o tempo todo, até enquanto conversa 

ou trabalha com outras pessoas. Você acha que examinar a mente é 

apenas para aqueles que estão num lance oriental? Não pense assim.

Perceba que a natureza da sua mente é diferente da natureza dos 

ossos e da carne do seu corpo físico. A mente é como um espe- 

lho, refletindo tudo sem discriminação. Se você tiver conhecimen-

to-sabedoria, será capaz de controlar o tipo de reflexo que ingressa 

no espelho da sua mente. Se você continuar a ignorar o que acontece 



	 . . .  a sua mente é a sua religião . . . 	 73

nela, ela refletirá qualquer lixo que encontrar – coisas que o adoecem 

psicologicamente. A sua sabedoria investigativa deverá distinguir 

entre reflexos benéficos e aqueles que trazem problemas psicológi-

cos. Com o tempo, quando você descobrir a verdadeira natureza do 

sujeito e do objeto, todos os seus problemas desaparecerão.

Algumas pessoas se julgam religiosas, mas o que é ser religioso? Se 

você não examina a sua própria natureza e não obtém conhecimen-

to-sabedoria, em que sentido você é religioso? Apenas essa ideia de 

que você é de alguma religião – “Eu sou budista, judeu, o que for” – 

não ajuda em nada. Nem você nem os outros. Para realmente auxiliar 

aqueles ao seu redor, você precisa obter conhecimento-sabedoria.

Os maiores problemas da humanidade são psicológicos, não 

materiais. Do nascimento à morte, as pessoas estão continuamente 

sob o controle do sofrimento mental delas. Algumas jamais obser-

vam as suas mentes quando as coisas vão bem, mas quando algo 

de errado acontece – um acidente ou alguma outra experiência ter-

rível – imediatamente rogam: “Deus, por favor me ajude”. Elas se 

dizem religiosas, mas é uma piada. Na felicidade ou na dor, um pra- 

ticante sério mantém atenção constante em Deus e em sua própria 

natureza. Você não está sendo realista nem remotamente religioso 

se, quando as coisas vão bem, com um mundo de chocolate ao seu 

redor e preocupado com os prazeres dos sentidos, você se esquece 

de si mesmo e volta-se a Deus apenas quando algo terrível acontece.

Não importa qual das muitas religiões consideremos, a interpre-

tação delas de Deus, do Buda ou do que for são só palavras e mente; 

essas duas coisas apenas. Portanto, palavras não importam muito. 

O que você tem que perceber é que tudo – o bem e o mal, toda filo-

sofia e toda doutrina – vem da mente. Ela é muito poderosa. Logo, 



74	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

ela necessita de uma orientação firme. Um avião potente requer um 

bom piloto; o piloto da sua mente deve ser a sabedoria que com-

preende a sua própria natureza. Desse modo, você será capaz de 

direcionar a sua poderosa energia mental para beneficiar a sua vida, 

ao invés de deixá-la correndo solta por aí, descontrolada, como um 

elefante ensandecido, destruindo você mesmo e os outros.

Eu não preciso dizer muito mais. Acho que vocês entenderam o 

que estou falando. Agora, um pouco de diálogo seria mais útil. Per-

guntem e eu tentarei responder. Lembrem-se de que vocês não pre-

cisam concordar comigo. Vocês têm que entender a minha atitude, 

a minha mente. Se não gostaram do que eu disse, por favor, desmin-

tam-me. Gosto de quem argumenta comigo. Não sou um ditador: 

“Vocês têm que fazer isto; vocês têm que fazer aquilo”. Não posso 

dizer o que vocês devem fazer. Faço sugestões. O que eu quero é que 

vocês analisem. Se fizerem isso, ficarei satisfeito. Então, digam-me se 

vocês discordam do que eu falei.

P: Como analisar a sua própria mente? Como você faz isso?

Lama: Uma maneira simples de examinar a sua própria mente é 

investigar como você percebe as coisas, como interpreta as suas 

experiências. Por que você tem tantos sentimentos diferentes sobre 

o seu namorado durante um só dia? Pela manhã, sente-se bem com 

relação a ele; à tarde, meio confusa; por que isso acontece? O seu 

namorado mudou tão radicalmente do período da manhã até a 

tarde? Não, não houve nenhuma mudança radical, então por que 

você sente algo tão diferente por ele? É assim que se analisa.

P: Se não é possível confiar na mente para tomar uma decisão, ela pode 



	 . . .  a sua mente é a sua religião . . . 	 75

depender de algo externo? Como dizer para si mesmo: “Se tal e tal 

coisa acontecer, eu vou para cá; se outra coisa acontecer, eu vou para lá”.

Lama: Antes de qualquer coisa, você deve se perguntar por que está 

fazendo algo, qual é o seu propósito; qual sequência de eventos você está 

desencadeando. Se o caminho à frente parece complicado, talvez você 

não deva tomá-lo; se ele parece valer a pena, provavelmente pode segui-

lo. Primeiro, analise. Não aja sem saber o que está reservado para você.

P: O que é um lama?

Lama: Boa pergunta. Do ponto de vista tibetano, um lama é alguém 

extremamente versado no mundo interno e que conhece não só a 

mente presente, mas também a passada e a futura. Falando psico-

logicamente, um lama é capaz de ver de onde ele veio e para onde ele 

está indo. Ele também tem o poder de autocontrole e a habilidade de 

oferecer conselho psicológico a outras pessoas. Os tibetanos consi-

derariam qualquer pessoa assim um lama.

P: O que seria o equivalente de um lama no ocidente?

Lama: Eu não sei se há exatamente um equivalente aqui. Seria 

uma espécie de combinação de padre, psicólogo e médico. Mas, 

como acabo de dizer, um lama realizou a verdadeira natureza da 

sua própria mente e a dos outros e, portanto, é capaz de oferecer 

soluções perfeitas para os problemas mentais de outras pessoas. Não 

estou criticando-os, mas duvido que psicólogos ocidentais tenham o 

mesmo nível de entendimento da mente ou dos problemas emocio-

nais que afligem os indivíduos. Às vezes, eles oferecem explicações 

de baixa qualidade, um tanto superficiais sobre os problemas, como: 

“Quando você era criança, a sua mãe fez isso, o seu pai aquilo...” 



76	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

Eu discordo; isso não é verdade. Você não pode culpar os seus pais 

dessa maneira pelos seus problemas. Claro, fatores ambientais con-

tribuem para as dificuldades, mas a causa principal está sempre den-

tro de você; o problema básico nunca está lá fora. Eu não sei, mas 

talvez os médicos ocidentais tenham medo de interpretar as coisas 

assim. Eu também conheci muitos padres, alguns inclusive amigos 

meus, mas eles tendem a não tratar tanto do aqui e agora. Ao invés 

de concentrar-se em maneiras práticas de lidar com as incertezas de 

cada dia, eles reforçam considerações religiosas como Deus, fé etc. 

Mas as pessoas de hoje em dia costumam ser céticas e muitas vezes 

rejeitam a ajuda oferecida pelos padres.

P: Como a meditação ajuda na tomada de decisões?

Lama: A meditação funciona porque não é um método que exige 

que você acredite em algo, mas sim um método que você pode usar 

para si mesmo. Você analisa ou observa a sua mente. Se alguém o 

incomoda e o seu ego está ferido, ao invés de reagir, dê uma olhada 

no que está acontecendo. Pense sobre como o som está apenas saindo 

da boca da outra pessoa, entrando no seu ouvido e causando dor no 

seu coração. Se você pensar nisso do modo correto, dará gargalhadas; 

você verá como é ridículo irritar-se por algo tão insubstancial. Então, 

o seu problema desaparece – puf! Assim, sem mais. Ao praticar dessa 

maneira, você descobrirá, por meio da sua própria experiência, como 

a meditação ajuda e como ela oferece soluções satisfatórias para todos 

os seus problemas. Meditação não são palavras, é sabedoria.

P: Lama, você poderia, por favor, falar um pouco sobre carma?

Lama: Claro: você é carma. É simples assim. Na verdade, carma é uma 



	 . . .  a sua mente é a sua religião . . . 	 77

palavra do sânscrito e significa, numa tradução grosseira, causa e efeito. 

O que isso quer dizer? Ontem, aconteceu algo na sua mente; hoje, você 

experimenta o efeito. Ou com relação ao seu ambiente: seus pais são 

pessoas de tal tipo, você vive em uma determinada condição, tudo isso 

tem um efeito sobre você. À medida que você vive a sua vida, há, na 

sua mente, em tudo o que você faz, o tempo inteiro e todos os dias, 

uma constante cadeia de causa e reação, causa e reação; isso é carma. 

Enquanto você estiver em um corpo, interagindo com o mundo dos 

sentidos, discriminando entre o que é bom e o que é ruim, a sua mente 

cria carma automaticamente, causa e efeito. Carma não é apenas filo-

sofia teórica, é ciência, ciência budista. Ele explica como a vida evolui; 

forma e sentimento, cor e sensação, discriminação; a sua vida inteira, 

o que você é, de onde você é, como você continua, a relação com a sua 

mente. Carma é a explicação científica do budismo para a evolução. 

Então, mesmo que carma seja uma palavra do sânscrito, na realidade, 

você é carma, toda a sua vida é controlada pelo carma, você vive dentro 

de um campo energético cármico. A sua energia interage com outra, e 

depois outra, e outra, e é assim que toda a sua vida se desenvolve. Tudo 

é carma, física ou mentalmente. Portanto, ele não é algo em que você 

precisa acreditar. Devido à natureza característica da sua mente e do 

seu corpo, você está circulando constantemente entre os seis reinos da 

existência cíclica, quer você acredite em carma ou não. No universo 

físico, quando tudo se reúne – terra, mar, os quatro elementos, calor 

etc. – os efeitos ocorrem automaticamente; não é necessário crer para 

saber que isso acontece. O mesmo vale para o seu universo interno, 

especialmente quando você está em contato com o mundo dos senti-

dos; você está reagindo às coisas sem parar. Por exemplo, no ano passa-

do, você comeu um delicioso chocolate com bastante apego mas, como 



78	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

não comeu mais nenhum desde então, você sente muita falta: “Ai, eu 

quero muito um pouco de chocolate”. Você se lembra da sua experiência 

anterior com o chocolate e essa memória faz com que você deseje e anseie 

por mais. Essa reação à sua experiência anterior é carma; a experiência é 

a causa, a falta é o resultado. Na verdade, é algo bastante simples.

P: Qual é o seu propósito na vida?

Lama: Você está perguntando sobre o meu propósito na vida? Isso é algo 

que eu devo analisar por mim mesmo, mas, se eu tivesse que responder, 

diria que o meu propósito é dedicar-me o máximo possível ao bem-es-

tar dos outros, enquanto tento beneficiar a mim também. Não posso 

dizer que sou bem-sucedido, mas esses são os meus objetivos.

P: A mente é diferente da alma? Quando você fala sobre resolver os pro-

blemas da mente, você quer dizer que a mente é o problema, não a alma?

Lama: Filosoficamente, a alma pode ser interpretada de diferentes 

maneiras. No cristianismo e no hinduísmo, a alma é diferente da 

mente e é considerada algo permanente e autoexistente. Na minha 

opinião, isso não existe. Na terminologia budista, a alma, a mente 

ou como você quiser chamar é algo impermanente, que está sempre 

mudando. Eu não faço distinção entre mente e alma, mas, dentro de 

você, não é possível encontrar algo que seja permanente ou autoexis-

tente. Com relação aos problemas mentais, não pense que a mente é 

totalmente negativa; é a mente descontrolada a causadora dos proble-

mas. Se você desenvolver a sabedoria correta e, com ela, reconhecer 

a natureza da mente descontrolada, esta desaparecerá automatica-

mente. Mas, até lá, a mente descontrolada o dominará por completo.



	 . . .  a sua mente é a sua religião . . . 	 79

P: Eu ouvi dizer diversas vezes que muitos ocidentais são capazes de 

compreender intelectualmente a filosofia do budismo tibetano, mas 

têm dificuldade em praticá-la. Faz sentido para eles, mas são inca-

pazes de integrá-la em suas vidas. A que você atribui esse bloqueio?

Lama: Essa pergunta é excelente, obrigado. O budismo tibetano 

ensina-lhe a superar a sua mente insatisfeita, mas, para fazê-lo, você 

tem que se esforçar. Para aplicar as nossas técnicas à sua própria 

experiência, é preciso ir aos poucos, gradualmente. Você não pode 

simplesmente pular de cabeça na parte mais profunda. Leva tempo e 

dificuldades são esperadas no início. Mas, se você tiver tranquilidade, 

vai ficando cada vez mais fácil.

P: Qual é a verdadeira natureza da nossa mente e como nós a reco- 

nhecemos?

Lama: Há dois aspectos para a natureza da mente, o relativo e o absoluto. 

O relativo é a mente que percebe e funciona no mundo dos sentidos. 

Também chamamos essa mente de dualista e, devido ao que eu chamo 

de percepção “aquilo-isto”, ela é, por sua natureza, completamente agita- 

da. Contudo, ao transcender a mente dualista, você pode unificar a sua 

visão. Nesse momento, você realiza a verdadeira natureza absoluta da 

mente, que está totalmente além da dualidade. Quando lidamos com o 

mundo dos sentidos na nossa vida normal, mundana de todos os dias, 

aparecem sempre duas coisas. O surgimento dessas duas coisas sempre 

cria problemas. É como crianças – uma só está bem, mas duas juntas 

sempre causam confusão. Da mesma forma, à medida que os nossos 

cinco sentidos interpretam o mundo e fornecem informação dualista à 

nossa mente, ela se agarra àquela visão e, automaticamente, causa con-



80	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

flito e agitação. Isto é o exato oposto da experiência de paz interna e 

liberdade. Portanto, ao ir além daquela dualidade, você experimentará 

a paz perfeita. Agora, esta é apenas uma breve resposta à sua pergunta 

e, provavelmente, insuficiente, já que a sua questão é ampla. O que eu 

disse é meramente uma breve introdução a um tema muito profundo. 

Contudo, se você tiver um pouco de conhecimento sobre o assunto, a 

minha resposta poderá satisfazê-lo.

P: Quando você analisa a sua mente, ela sempre lhe dirá a verdade?

Lama: Não necessariamente. Às vezes, as suas concepções equivoca-

das respondem. Você não deve ouvi-las. No lugar disso, você tem que 

dizer para si mesmo: “Eu não estou satisfeito com o que a minha mente 

está dizendo; quero uma resposta melhor”. Você tem que continuar a 

examinar mais e mais fundo, até que a sua sabedoria responda. Mas é 

bom questionar; se você não fizer perguntas, nunca obterá respostas. 

Porém, você não deve perguntar emotivamente: “Ai, o que é aquilo, o 

que é aquilo, o que é aquilo? Eu tenho que descobrir, tenho que saber”. 

Se você tem uma questão, anote-a; pense nela com cuidado. Gradual-

mente, a resposta correta virá. Leva tempo. Se você não obtiver a sua 

resposta hoje, coloque a pergunta na porta da sua geladeira. Se você 

perguntar intensamente, a resposta virá, às vezes inclusive em sonhos. 

Por que você obterá respostas? Porque a sua natureza básica é a sabe-

doria. Não pense que você é um ignorante sem salvação. A natureza 

humana tem aspectos tanto negativos como positivos.

P: Qual é a sua definição de um guru?

Lama: Um guru é uma pessoa realmente capaz de mostrar-lhe a 

verdadeira natureza da sua mente e que conhece os remédios per-



	 . . .  a sua mente é a sua religião . . . 	 81

feitos para os seus problemas psicológicos. Alguém que desconheça 

a sua própria mente jamais será capaz de conhecer a dos outros e, 

portanto, não pode ser um guru. Essa pessoa nunca resolverá os 

problemas dos outros. Você tem que ser extremamente cuidadoso 

antes de apontar alguém como o seu guru; há muitos impostores. Os 

ocidentais às vezes confiam demais. Alguém vem e diz: “Eu sou um 

lama, eu sou um iogue; eu posso dar-lhe conhecimento”, e um jovem 

ocidental impressionável pensa: “Tenho certeza de que ele pode me 

ensinar alguma coisa. Eu vou segui-lo”. Isso pode causar problemas 

sérios para você. Ouvi muitos casos de pessoas enganadas por char-

latães. Os ocidentais tendem a acreditar com facilidade, enquanto os 

orientais são bem mais céticos. Tome o seu tempo, relaxe, examine.

P: A humildade sempre acompanha a sabedoria?

Lama: Sim. É bom ser o mais humilde possível. Se você for capaz 

de agir o tempo todo com humildade e sabedoria, a sua vida será 

maravilhosa. Você respeitará todos.

P: Há exceções para essa regra? Eu vi pôsteres de um líder espiritual 

onde se lia: “Eu, aos pés de quem as pessoas se prosternam”. Alguém 

que faz esse tipo de declaração pode ser um sábio?

Lama: Bem, é difícil dizer. O ponto é que todo cuidado é pouco. Nos-

sas mentes são engraçadas. Às vezes, somos céticos com relação a 

coisas que realmente valem a pena e aceitamos sem questionamento 

coisas que deveríamos evitar. Tente afastar-se dos extremos e seguir 

o caminho do meio, analisando com sabedoria onde quer que você 

vá. Isso é o mais importante.



82	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

P: Por que existe essa diferença que você mencionou entre ocidentais 

e orientais?

Lama: Talvez as diferenças não sejam muito grandes. Os ocidentais 

podem ser um pouco mais complicados intelectualmente, mas os seres 

humanos são, em essência, todos iguais; na maior parte do tempo, tudo 

o que queremos e nos preocupamos é com os prazeres dos sentidos. É 

no plano intelectual que os nossos caracteres podem distinguir-se. As 

diferenças relacionadas a seguir ou não um guru devem-se, provavel-

mente, ao fato de que asiáticos têm mais experiência nisso.

P: Seria mais difícil alcançar a sabedoria no ocidente do que no ori-

ente, já que, no ocidente, nós estamos rodeados por diversas dis-

trações, as nossas mentes vagam muito no passado e no futuro, e 

parecemos estar sob excessiva pressão? Temos que nos isolar com-

pletamente ou algo do gênero?

Lama: Eu não posso dizer que obter conhecimento-sabedoria no oci-

dente seja mais difícil do que no oriente. Na verdade, obter sabedoria, 

compreender a sua própria natureza é algo individual. Não é possível 

dizer que é mais fácil no oriente do que no ocidente. Também não se 

pode dizer que, para desenvolver conhecimento-sabedoria, é preciso 

renunciar à vida materialista ocidental. Você não precisa abrir mão de 

tudo. Ao invés de abandonar todas as coisas radicalmente, tente constru-

ir esta visão: “Eu preciso destas coisas, mas não posso dizer que elas são 

tudo de que necessito”. O problema acontece quando o aferro e o apego 

dominam a sua mente e você deposita toda a sua confiança em outras 

pessoas e bens materiais. Os objetos externos não são o problema; o 

problema é a mente aferrada dizendo-lhe: “Eu não consigo viver sem 

isso”. Você pode viver uma vida de luxo inacreditável, mas, ao mesmo 



	 . . .  a sua mente é a sua religião . . . 	 83

tempo, estar completamente desapegado das suas posses. O prazer que 

obtém delas é muito maior se você as desfruta sem apego. Se você for 

capaz de fazer isso, a sua vida será perfeita. Como ocidentais, vocês têm a 

vantagem de adquirir todas essas coisas sem muito esforço. No oriente, 

nós temos que realmente nos esforçar para conseguir algum conforto 

material. O resultado é que temos uma tendência de nos apegarmos 

mais intensamente às nossas posses, o que leva apenas a mais sofrimen-

to. Seja como for, o problema é sempre o apego. Tente se livrar do apego 

ao mesmo tempo em que tem tudo. 

Eu espero ter respondido às suas perguntas. Muito obrigado a todos. 

 

Universidade de Melbourne 

Melbourne, Austrália 

25 de março de 1975



Lago Arrowhead, Califórnia, Julho de 1975

C
ar

ol
 R

oy
ce

-W
ild

er



. . . 2 . . .

Uma abordagem budista 
das doenças mentais

Eu nasci próximo a Lhasa, a capital do Tibete, e fui educado 

na Universidade Monástica de Sera, um dos três grandes 

monastérios em Lhasa. Ali, eles nos ensinaram como acabar com 

os problemas humanos – não tanto os problemas que as pessoas 

enfrentam em seu relacionamento com o ambiente externo, mas 

os problemas internos, mentais, com os quais todos nós nos con-

frontamos. Foi isso o que eu estudei: psicologia budista; como tra-

tar as doenças mentais.

Ao longo dos últimos dez anos, eu tenho trabalhado com ociden-

tais, fazendo testes para verificar se a psicologia budista também fun-

ciona para a mente do ocidente. Na minha experiência, ela tem sido 

extremamente eficaz. Recentemente, alguns dos meus alunos con-

vidaram-me ao ocidente para dar ensinamentos e cursos de medi- 

tação, então aqui estou.

Para nós, lamas, o ponto principal é que os problemas humanos 

surgem primeiramente da mente, não do ambiente externo. Mas, ao 

invés de eu ficar aqui falando de coisas que vocês podem considerar 

irrelevantes, talvez seria melhor se vocês fizessem perguntas espe-

cíficas para que eu possa tratar diretamente dos assuntos que mais 

lhes interessam.



86	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

Dr. Stan Gold: Lama, muito obrigado por vir. Gostaria de começar 

perguntando o que você quer dizer com o termo “doença mental”?

Lama: Quando uso doença mental, refiro-me ao tipo de mente 

que não enxerga a realidade; a mente que tende ou a exagerar ou a  

subestimar as qualidades da pessoa ou do objeto que ela percebe, o 

que sempre causa problemas. No ocidente, vocês não considerariam 

isso uma doença mental, mas a interpretação da psicologia ocidental 

é demasiado estreita. Se alguém tem uma perturbação emocional 

óbvia, vocês avaliam isso como um problema, mas, se alguém tem 

uma inabilidade fundamental em enxergar a realidade, em com-

preender a sua verdadeira natureza, vocês não o fazem. Desconhecer 

a sua própria atitude mental básica é um grande problema.

Os problemas humanos são maiores do que apenas estresse 

emocional ou relacionamentos conturbados. Na verdade, estas são 

dificuldades menores. É como se houvesse um enorme oceano de 

problemas abaixo, mas tudo o que vemos são as pequenas ondas 

na superfície. Focamos nestas – “Ah, sim, isto é um grande proble-

ma” – enquanto ignoramos a causa verdadeira: a natureza insatisfeita 

da mente humana. É difícil de enxergar, mas nós consideramos as 

pessoas que não têm consciência da natureza das suas mentes insa- 

tisfeitas como doentes mentais; as suas mentes não estão saudáveis.

P: Lama Yeshe, como você trata doenças mentais? Como você ajuda 

pessoas com doenças mentais?

Lama: Sim, muito bom, excelente. A minha maneira de tratar 

doenças mentais é tentar fazer com que a pessoa analise a nature-

za básica do seu próprio problema. Tento mostrar-lhe a verdadeira 

natureza da sua mente para que ela, com a sua própria mente, con-



	 . . .  uma abordagem budista das doenças mentais . . . 	87

siga compreender as suas dificuldades. Se ela for capaz de fazer isso, 

pode solucionar os problemas sozinha. Não acredito que eu possa 

resolvê-los apenas conversando um pouco com ela. Isso pode fazê-

la sentir-se um pouco melhor, mas é um alívio muito temporário. 

A raiz dos seus problemas chega ao fundo da sua mente; enquanto 

essa raiz estiver ali, as circunstâncias sempre mutáveis causarão o 

surgimento de novas dificuldades. Meu método é fazer com que a 

pessoa verifique a sua própria mente com o objetivo de, gradual-

mente, perceber a sua verdadeira natureza. Eu tive a experiência de 

dar a alguém um pequeno conselho e fazê-lo pensar: “Ah, maravilha, 

o problema sumiu; Lama o resolveu com apenas algumas palavras”, 

mas isso é uma fabricação. Ele está inventando isso. Não há como 

compreender os seus problemas mentais sem que você se torne o 

seu próprio psicólogo. É impossível.

P: Como você ajuda as pessoas a entenderem os seus problemas? 

Como você faz isso exatamente?

Lama: Eu tento mostrar-lhes o aspecto psicológico da natureza delas, 

o que podem fazer para verificar a própria mente. Uma vez que 

saibam fazer isso, elas são capazes de analisar e resolver os próprios 

problemas. Tento ensinar-lhes a abordagem.

P: Qual é, precisamente, o método que você ensina para ver a verda-

deira natureza da mente?

Lama: É basicamente uma forma de conhecimento-sabedoria ana- 

lítica, de verificação.

P: É um tipo de meditação?



88	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

Lama: Sim, uma meditação analítica ou de verificação.

P: Como você faz isso? Como você ensina alguém a verificar?

Lama: Vou dar um exemplo. Digamos que eu tenha um bom sen-

timento com relação a alguém. Eu me pergunto: “Por que eu me 

sinto bem com relação a esta pessoa? O que faz com que eu me 

sinta assim?”. Por meio dessa investigação, eu posso descobrir que 

foi apenas porque ela foi gentil comigo em uma ocasião, ou que há 

alguma outra razão similar pequena, ilógica. “Eu o amo porque ele 

fez isto ou aquilo”. O mesmo vale caso eu me sinta mal com relação 

a alguém: “Eu não gosto dele porque ele fez isto ou aquilo”. Porém, 

se você busca mais a fundo para verificar se essas boas e más quali-

dades realmente existem naquela pessoa, talvez descobrirá que a sua 

discriminação entre amigo e inimigo baseia-se em um raciocínio 

bastante superficial e ilógico. Você fundamenta o seu julgamento em 

qualidades insignificantes, não na totalidade do ser da outra pessoa. 

Você percebe uma certa qualidade, talvez algo que a pessoa disse ou 

fez, e classifica-a como boa ou ruim, para depois exagerá-la de forma 

totalmente desproporcional. Então, você se agita por causa dessa sua 

percepção. Por meio da verificação, você será capaz de entender que 

não há nenhuma razão para discriminar assim; isso só o mantém 

preso, tenso e sofrendo. Esse tipo de verificação não analisa a outra 

pessoa, mas a sua própria mente, com o objetivo de perceber como 

você se sente e determinar qual tipo de mente discriminativa faz com 

que você se sinta assim. Esta é uma abordagem fundamentalmente 

diferente da análise ocidental, que se atém excessivamente aos fatores 

externos e subestima o papel da mente na experiência das pessoas.



	 . . .  uma abordagem budista das doenças mentais . . . 	89

P: Então você está dizendo que o problema reside mais na pessoa e 

não concorda com o ponto de vista de que é a sociedade que a adoece?

Lama: Sim. Por exemplo, eu conheci muitos ocidentais que tiveram 

problemas com a sociedade. Eles têm raiva dela, dos seus pais, de 

tudo. Quando eles compreendem a psicologia que eu ensino, eles 

pensam: “Como sou ridículo! Eu sempre culpei a sociedade, mas, na 

verdade, o problema real estava dentro de mim o tempo todo”. Então 

eles se tornam seres humanos cordiais, respeitosos com relação à 

sociedade, aos pais, aos professores e a todos. Você não pode culpar 

a sociedade pelos seus problemas.

P: Por que as pessoas misturam as coisas assim?

Lama: Porque elas não conhecem a sua verdadeira natureza. O ambi-

ente, as ideias e filosofias podem ser causas cooperativas, mas, pri-

mordialmente, os problemas vêm da própria mente. Claro, o modo 

como uma sociedade está organizada pode agitar alguns indivíduos, 

mas as questões são geralmente pequenas. Infelizmente, as pessoas 

tendem a exagerá-las e a se irritarem. É assim com qualquer socie-

dade, mas pensar que o mundo pode existir sem ela é uma ilusão.

P: Lama, o que você encontra no oceano da natureza de uma pessoa?

Lama: Quando eu uso essa expressão, quero dizer que os problemas 

das pessoas são como um oceano, enquanto vemos apenas as ondas 

na superfície. Não enxergamos o que está sob elas. “Ah, eu tenho um 

problema com ele. Se eu me livrar dele, eles serão solucionados”. É 

como olhar para eletrodomésticos sem entender que é a eletricidade 

que os faz funcionar.



90	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

P: Que tipo de problemas encontramos sob as ondas?

Lama: Insatisfação. A mente insatisfeita é o elemento fundamental da 

natureza humana. Nós estamos insatisfeitos conosco, estamos insa- 

tisfeitos com o mundo exterior. Essa insatisfação é como um oceano.

P: Você faz perguntas à pessoa sobre o seu histórico ou como ela se 

sente para tentar ajudá-la a se compreender?

Lama: Às vezes fazemos isso, mas geralmente não. Algumas pes-

soas têm problemas bem específicos; em tais casos, ajuda saber 

exatamente quais são esses problemas para que possamos oferecer 

soluções precisas. Mas, de modo geral, não é necessário, pois os 

problemas de todos são fundamentalmente os mesmos.

P: Por quanto tempo você conversa com uma pessoa para descobrir 

o problema e o modo de lidar com ele? Como você sabe, na psiquia-

tria ocidental, nós passamos muito tempo com os pacientes para 

ajudá-los a descobrir, por eles mesmos, a natureza dos seus proble-

mas. Você faz a mesma coisa ou algo diferente?

Lama: Os nossos métodos não exigem que passemos muito tempo 

individualmente com as pessoas. Nós explicamos a natureza funda-

mental dos problemas e a possibilidade de transcendê-los; depois, 

ensinamos algumas técnicas básicas para trabalhar com eles. As 

pessoas praticam essas técnicas. Um tempo depois, nós verificamos 

como tem sido a experiência.

P: Você está dizendo, basicamente, que todos têm os mesmos pro-

blemas?

Lama: Sim, exato. Oriente, ocidente, é tudo basicamente a mesma 



	 . . .  uma abordagem budista das doenças mentais . . . 	91

coisa. Mas, no ocidente, as pessoas têm que estar clinicamente enfer-

mas para vocês dizerem que estão doentes. Para nós, isso é muito 

superficial. De acordo com a psicologia do Buda e a experiência dos 

lamas, a enfermidade existe em um nível mais profundo do que ape-

nas a expressão manifesta de sintomas clínicos. Enquanto o ocea-

no de insatisfação continuar dentro de você, a menor mudança no 

ambiente pode ser suficiente para trazer um problema à tona. Para 

nós, até mesmo a suscetibilidade a problemas futuros significa que 

a sua mente não está saudável. Todos nós aqui somos basicamente 

iguais, no sentido de que as nossas mentes são insatisfeitas. Como 

resultado, uma pequeníssima mudança nas circunstâncias exter-

nas pode adoecer-nos. Por quê? Porque o problema básico reside na 

nossa mente. É muito mais importante erradicá-lo do que gastar o 

nosso tempo tentando lidar com problemas superficiais, emocio- 

nais. Esta abordagem não elimina a nossa experiência ininterrupta 

de problemas; ela meramente substitui o problema que pensávamos 

ter solucionado por outro novo.

P: O meu problema básico é o mesmo problema básico dele?

Lama: Sim, o problema básico de todo mundo é o que chamamos de 

ignorância – a nossa não compreensão da natureza da mente insatis-

feita. Enquanto houver esse tipo de mente, você está no mesmo barco 

que todos os outros. Essa inabilidade de enxergar a realidade não é um 

problema exclusivo do ocidente ou do oriente. É um problema humano.

P: O problema básico é o desconhecimento da natureza da sua mente?

Lama: Sim, exato.



92	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

P: E a mente de todo mundo tem a mesma natureza?

Lama: Sim, a mesma natureza.

P: Cada pessoa tem o mesmo problema básico?

Lama: Sim, mas há diferenças. Por exemplo, há cem anos, as pessoas 

no ocidente tinham determinados tipos de problemas. Sobretudo 

em razão do desenvolvimento tecnológico, muitos foram resolvi-

dos, mas, agora, surgiram problemas diferentes no lugar. É sobre isso 

que estou falando. Novas dificuldades substituem as antigas, mas elas 

continuam sendo problemas, já que o problema básico persiste. Este 

é como um oceano; os que tentamos resolver são apenas as ondas. 

O mesmo vale para o oriente. Na Índia, os problemas enfrentados 

por pessoas nos vilarejos são diferentes dos das pessoas que vivem 

na capital, Nova Deli, mas ainda são problemas. Oriente, ocidente, o 

problema básico é o mesmo.

P: Lama, de acordo com a minha compreensão, você disse que o 

problema básico é que os indivíduos perdem contato com a própria 

natureza. Como isso acontece? Por que isso acontece?

Lama: Uma das razões é a nossa preocupação com o que está aconte-

cendo fora de nós mesmos. Estamos tão interessados com o mundo 

dos sentidos que não temos tempo para examinar a nossa mente. 

Nunca nos perguntamos por que o mundo dos sentidos é tão inte- 

ressante, por que as coisas aparecem desta forma e por que respon-

demos a elas de determinadas maneiras. Não estou dizendo para 

ignorarmos o mundo externo, mas deveríamos gastar pelo menos 

uma quantidade igual de energia para analisar como nos relaciona-

mos com a mente. Se formos capazes de compreender a natureza 



	 . . .  uma abordagem budista das doenças mentais . . . 	93

tanto do sujeito como do objeto, seremos capazes de realmente dar 

um basta nos nossos problemas. Você pode achar que a sua vida é 

perfeita do ponto de vista material, mas talvez ainda se pergunte: 

“Esta vida realmente me satisfaz? Isto é tudo?”. Você pode verificar a 

sua mente: “De onde vem de fato a satisfação?”. Se você compreender 

que ela não depende apenas de coisas externas, será capaz de apro- 

veitar tanto as suas posses materiais como a sua paz de espírito.

P: A natureza da satisfação de cada pessoa é diferente ou ela é a 

mesma para as pessoas de modo geral?

Lama: Relativamente, cada indivíduo tem o seu modo de pensar, 

sentir e discriminar; portanto, o prazer de cada pessoa é algo indi-

vidual. Isso relativamente. Mas, se você analisar com mais cuidado, 

se você olhar para os níveis mais profundos, duráveis e imutáveis 

de sentimento, felicidade e prazer, verificará que todas as pessoas 

são capazes de alcançar níveis idênticos de alegria. No mundo rela- 

tivo, mundano, pensamos: “Meus interesses e prazeres são tais e 

tais, então eu tenho que ter isto, isso e aquilo. Se eu me encontrar 

nesta ou naquela circunstância, eu serei infeliz.” Relativamente, as 

nossas experiências são individuais; cada um de nós discrimina à 

nossa maneira. Mas, no nível absoluto, experimentamos um nível 

idêntico de felicidade.

P: Lama, você soluciona os problemas das pessoas fazendo com que 

elas se retirem em meditação ou cortando o contato delas com o 

mundo externo? É assim que você as trata?

Lama: Não necessariamente. As pessoas devem estar completamente 

conscientes tanto do que está acontecendo na mente delas como do 



94	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

modo como essa mente se relaciona com o mundo externo, do efeito 

que o ambiente tem nela. Você não pode segregar a sua vida do mundo 

externo; você tem que encará-lo, tem que estar aberto a tudo.

P: O seu tratamento é sempre bem-sucedido?

Lama: Não. Não necessariamente.

P: Qual é a razão do insucesso em determinados casos?

Lama: Às vezes, há um problema de comunicação. As pessoas inter-

pretam mal o que eu digo. Talvez elas não tenham paciência para 

colocar em prática os métodos que recomendo. O tratamento da 

mente insatisfeita leva tempo. Mudar a mente não é como pintar uma 

casa. Você pode mudar a cor da sua casa em uma hora. Leva muito 

mais tempo para transformar a atitude mental.

P: Quanto tempo? Meses? Anos?

Lama: Depende do indivíduo e do tipo de situação. Se você tiver um 

problema com os seus pais, talvez seja possível resolvê-lo em um 

mês. Mas a mudança e a superação da mente fundamentalmente 

insatisfeita podem levar muitos e muitos anos. As ondas são fáceis; o 

oceano é mais complicado. Obrigado, essa foi uma ótima pergunta.

P: Você tem algum processo para escolher as pessoas que tentará 

ajudar?

Lama: Não, não fazemos triagem.

P: As pessoas simplesmente vão até você?

Lama: Sim. Qualquer pessoa pode vir. Independente de cor, raça, 



	 . . .  uma abordagem budista das doenças mentais . . . 	95

classe social ou gênero, todos os seres humanos têm o mesmo poten-

cial para resolver os seus problemas. Não há adversidade que não 

possa ser resolvida por meio da sabedoria humana. Se você for sábio, 

é capaz de resolvê-las todas.

P: E as pessoas que não são tão sábias?

Lama: Então é preciso ensiná-las a serem sábias. A sabedoria não é 

intuitiva; é necessário abrir a mente das pessoas para ela.

P: Você é capaz de ajudar crianças a resolverem problemas dessa 

maneira?

Lama: É definitivamente possível. Mas com crianças você não pode 

sempre intelectualizar. Às vezes, você tem que mostrar as coisas por 

meio da arte ou das suas ações. Em certas ocasiões, não é muito sábio 

dizer-lhes que devem fazer isto ou aquilo.

P: Lama, que tipo de conselho você daria aos pais para que possam 

ajudar os seus filhos a conhecer a sua natureza interna?

Lama: Primeiro, eu provavelmente diria que é melhor não utilizar 

conceitualizações verbais. Agir corretamente e criar um ambiente 

calmo e sereno aumentam a probabilidade de êxito. Se você o fizer, 

as crianças aprenderão automaticamente. Até crianças pequenas 

assimilam as vibrações. Eu lembro que, quando eu era criança e 

meus pais brigavam, eu me sentia péssimo, era algo doloroso. Você 

não precisa dizer às crianças muita coisa, mas sim comportar-se ade-

quadamente, com tranquilidade e bondade, criando um bom am- 

biente. Isso é tudo, especialmente quando elas são muito pequenas 

para compreender a linguagem.



96	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

P: Qual é a importância do corpo na felicidade humana?

Lama: Se você quiser ser feliz, é muito importante que o seu corpo 

esteja saudável, devido à ligação íntima entre o seu sistema nervoso 

físico e a mente. Uma perturbação no seu sistema nervoso causará 

uma perturbação na sua mente; mudanças no seu corpo ocasionam 

alterações na sua mente. Há uma forte conexão entre ambos. 

P: Para manter o corpo saudável, você tem algum conselho relacio-

nado à dieta alimentar e ao comportamento sexual?

Lama: Ambos podem ser importantes. Claro, somos todos diferen- 

tes, então não é possível dizer que a mesma dieta se adequará a todos. 

Como indivíduos, os nossos corpos habituam-se a dietas específicas; 

logo, mudanças radicais podem abalar o nosso sistema. Além disso, 

atividade sexual em demasia pode enfraquecer o nosso corpo, o que, 

por sua vez, pode enfraquecer a nossa mente, o nosso poder de con-

centração ou a nossa sabedoria penetrante.

P: O que é em demasia?

Lama: De novo, isso depende do indivíduo. Não é o mesmo para todo 

mundo. A força corporal de cada pessoa varia; verifique de acordo 

com a sua própria experiência.

P: Por que estamos aqui? Qual é a nossa razão de vida?

Lama: Enquanto estivermos ligados ao mundo dos sentidos, estamos 

ligados aos nossos corpos e temos que viver neles.

P: Mas para onde eu estou indo? Eu tenho que ir a algum lugar?

Lama: Sim, claro, você não tem escolha. Você é impermanente, então 

você tem que ir. O seu corpo é composto pelos quatro elementos, 



	 . . .  uma abordagem budista das doenças mentais . . . 	97

terra, água, fogo e ar, que estão em constante mudança. Quando eles 

estão em equilíbrio, você cresce adequadamente e mantém a saúde. 

Mas, se um deles se desequilibra em relação aos demais, isso pode 

causar caos no seu corpo e acabar com a sua vida.

P: E o que acontece nesse momento? Nós reencarnamos?

Lama: Sim. A sua mente, ou consciência, é diferente do seu corpo físico, 

do seu sangue e carne. Quando você morre, deixa o seu corpo para trás 

e a sua mente entra em um novo. Desde tempos sem princípio temos 

morrido e renascido em corpos diferentes um após o outro. É esse o 

nosso entendimento. A psicologia do Buda ensina que, no nível relati-

vo, a natureza característica da mente é bastante diferente da do corpo.

P: Nós vivemos para nos aprimorarmos continuamente? Quando 

formos velhos, seremos melhores do que somos agora?

Lama: Você nunca pode ter certeza disso. Às vezes, velhos são piores 

do que crianças. Depende de quanta sabedoria você tem. Algumas 

crianças são mais sábias do que adultos. Você precisa de sabedoria 

para fazer esse tipo de progresso ao longo da vida.

P: Se você se compreender melhor nesta vida, progredirá na seguinte?

Lama: Definitivamente. Quanto melhor você compreender a nature-

za da sua mente nesta vida, melhor será a sua próxima. Até mesmo 

nesta vida, se você for capaz de compreender bem a sua própria 

natureza hoje, as suas experiências serão melhores no mês que vem.

P: Lama, o que significa nirvana?

Lama: Nirvana é uma palavra do sânscrito que significa liberdade 

ou liberação. Liberação interna. Significa que o seu coração não está 



98	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

mais aprisionado pela mente descontrolada, indomada e insatisfeita, 

não está mais preso pelo apego. Quando você realiza a natureza abso-

luta da sua mente, você se liberta da servidão e é capaz de encontrar 

alegria sem depender dos objetos sensoriais. As nossas mentes estão 

acorrentadas devido à concepção do ego; para afrouxar essas cor-

rentes, temos que perdê-lo. Isso pode parecer estranho para vocês, 

que é necessário perder o ego. Certamente não é algo sobre o que fala-

mos no ocidente. Ao contrário, aqui somos ensinados a construí-lo; 

se você não tiver um ego forte, está perdido; você sequer é humano, 

é fraco. Essa parece ser a visão da sociedade. Contudo, do ponto de 

vista da psicologia budista, a concepção do ego é o nosso maior pro- 

blema, o rei dos problemas; as outras emoções são como ministros, 

enquanto o ego é o rei. Quando você o supera, o gabinete ministerial 

das outras delusões desaparece, a mente agitada, aprisionada, desapa-

rece, e você alcança o estado de êxtase eterno da mente. É isso o que 

chamamos de nirvana, de liberdade interna. A sua mente não está 

mais condicionada, amarrada a alguma outra coisa como agora. No 

presente, porque a nossa mente depende de outros fenômenos, eles a 

levam consigo quando se movem. Não temos controle; ela é condu- 

zida como um animal amarrado por uma corda no nariz. Não somos 

livres, não temos independência. Claro, pensamos que somos livres, 

que somos independentes, mas não; internamente não somos. So- 

fremos todas as vezes que a mente descontrolada surge. Portanto, 

liberação significa liberdade da dependência de outras condições e a 

experiência de um êxtase estável e duradouro, em contraste com os 

altos e baixos da nossa vida normal. Isso é nirvana. Claro, esta é ape-

nas uma breve explicação; poderíamos falar sobre isso por horas, mas 

não agora. Contudo, se você compreender a natureza da liberdade 



	 . . .  uma abordagem budista das doenças mentais . . . 	99

interna, perceberá que os prazeres sensoriais transitórios não estão 

nem perto de serem suficientes, que eles não são a coisa mais impor-

tante. Você percebe que, como ser humano, você tem a habilidade e os 

métodos para alcançar um estado permanente de alegria duradoura e 

incondicional. Isso lhe fornece uma nova perspectiva de vida.

P: Por que você acha que os métodos da psicologia budista oferecem 

ao indivíduo uma melhor chance de sucesso em alcançar felicidade 

duradoura, enquanto outros métodos têm uma dificuldade maior 

em fazê-lo e, em alguns casos, sequer o conseguem?

Lama: Eu não estou dizendo que, porque os métodos budistas fun-

cionam, não necessitamos de outros. As pessoas são diferentes; 

problemas individuais requerem soluções individuais. Um só méto-

do não funcionará para todos. No ocidente, você não pode dizer 

que o cristianismo oferece uma solução para todos os problemas 

humanos e, portanto, não precisamos de psicologia, hinduísmo ou 

qualquer outra filosofia. Isso é errado. Necessitamos de uma ampla 

gama de métodos porque pessoas diferentes têm personalidades e 

problemas emocionais diferentes. Porém, a verdadeira pergunta que 

precisamos fazer sobre qualquer método é se ele é capaz de colocar 

um ponto final nos problemas humanos para sempre. Na verdade, 

até mesmo o Buda ensinou uma variedade incrível de remédios 

psicológicos para uma vastidão de problemas. Algumas pessoas 

pensam que o budismo é um tópico pouco extenso. Buda ofereceu 

bilhões de soluções para os incontáveis problemas enfrentados pelas 

pessoas. É quase como se uma solução personalizada tenha sido dada 

a cada indivíduo. O budismo nunca diz que há apenas uma solução 

para todos os problemas, que “este é o único caminho”. Buda forneceu 



100	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

uma variedade incrível de soluções, que abarcam todos os problemas 

humanos concebíveis. E um problema particular não é necessaria- 

mente solucionado de uma só vez. Alguns têm que ser superados gra- 

dualmente, por estágios. Os métodos budistas também levam isso em 

consideração. É por isso que precisamos de muitas abordagens.

P: Às vezes, vemos pacientes que estão tão perturbados, que neces-

sitam de altas doses de diversas drogas ou de um longo período para 

que consigamos apenas nos comunicar com eles. Como você aborda 

uma pessoa com quem você sequer é capaz de se comunicar?

Lama: Primeiro, tentamos, bem aos poucos, tornar-nos amigos para 

ganhar confiança. Depois, quando eles melhoram, começamos a 

nos comunicar. Claro, não funciona sempre. O ambiente também 

é importante – uma casa quieta no campo; um lugar tranquilo, com 

imagens apropriadas, cores terapêuticas, esse tipo de coisa. É difícil.

P: Alguns psicólogos ocidentais acreditam que agressão é uma parte 

importante e necessária da natureza humana, que a raiva é uma espé-

cie de estímulo positivo, ainda que cause problemas para as pessoas 

de vez em quando. Como você vê a raiva e a agressão?

Lama: Eu encorajo as pessoas a não expressarem a raiva, a não 

deixá-la sair. Ao invés disso, peço que tentem compreender por 

que estão nervosas, qual é a causa e como ela surge. Quando você 

compreende essas coisas, a sua raiva é digerida ao invés de mani- 

festar-se externamente. No ocidente, alguns acreditam que você se 

livra da raiva expressando-a, que ela acaba ao deixá-la sair. Na ver-

dade, nesse caso, o que acontece é que você cria uma impressão na 

mente para sentir raiva novamente. O efeito é exatamente o oposto 



	 . . .  uma abordagem budista das doenças mentais . . . 	101

do que acreditam. Parece que ela sumiu, mas você está apenas acu-

mulando mais raiva. As impressões deixadas por ela na consciência 

reforçam a sua tendência de responder às situações com ainda mais 

raiva. Porém, não permitir que ela saia não significa que você a repri- 

ma, que a contenha. Isso também é perigoso. Você precisa apren-

der a investigar a natureza mais profunda da raiva, da agressão, da 

ansiedade ou do que quer que esteja causando transtorno. Quando 

você olha para a natureza mais profunda da energia negativa, verá 

que é algo realmente bastante insubstancial, que é apenas a mente. 

À medida que a sua expressão mental muda, essa energia negativa 

desaparece, digerida pela sabedoria que compreende a natureza do 

ódio, da raiva, da agressão etc.

P: De onde vem o primeiro momento de raiva? Da raiva que deixou 

uma impressão atrás de impressão atrás de impressão?

Lama: A raiva vem do apego ao prazer dos sentidos. Verifique. Isto 

é uma psicologia maravilhosa, mas pode ser difícil de compreender. 

Quando alguém toca em algo ao qual você é muito apegado, você 

enlouquece. O apego é a fonte da raiva.

Dr. Gold: Bem, Lama, muito obrigado por você ter vindo e se encon-

trado conosco. Foi muito, muito interessante.

Lama: Muito obrigado, estou muito feliz por tê-los conhecido.

Hospital Prince Henry 

Melbourne, Austrália 

25 de março de 1975



Lago Arrowhead, Califórnia, Julho de 1975

C
ar

ol
 R

oy
ce

-W
ild

er



. . . 3 . . .

Tudo vem da mente

O budismo pode ser compreendido em muitos níveis dife-

rentes. As pessoas que realizam o caminho budista fazem-no 

de maneira gradual. Tal como você passa, lentamente, pela escola 

e pela universidade, graduando-se de um ano para o outro, assim 

os praticantes budistas avançam, passo a passo, ao longo do 

caminho à iluminação. Contudo, no budismo, estamos falando de 

diferentes níveis de mente; aqui, superior e básico referem-se ao 

progresso espiritual.

No ocidente, existe uma tendência de considerar o budismo uma 

religião, segundo a interpretação ocidental desse termo. Isso é um 

equívoco. O budismo é completamente aberto; nós podemos falar 

sobre qualquer coisa. Ele é uma doutrina e uma filosofia, mas tam-

bém incentiva a experimentação científica tanto interna como exter-

na. Não pense no budismo como uma espécie de sistema de crenças 

limitado e fechado em si mesmo. Ele não é. A doutrina budista não 

é uma fabricação histórica nascida da imaginação e da especulação 

mental, mas uma explicação psicológica precisa da verdadeira 

natureza da mente.

Quando você olha para o mundo externo, tem uma forte impressão 

da sua substancialidade. Provavelmente, você não percebe que essa 



104	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

forte impressão é apenas a interpretação que a sua própria mente faz 

do que está vendo. Você acha que aquela realidade sólida e estável 

de fato existe lá fora e, talvez, quando olha para dentro de si, sin-

ta-se vazio. Isso também é um equívoco: a forte impressão de que 

o mundo parece realmente existir fora de você é, na verdade, uma 

projeção da sua própria mente. Tudo o que você experimenta – sen-

timentos, sensações, formas e cores – vem da sua mente.

Se você acorda pela manhã com a mente nebulosa e o mundo ao 

seu redor parece escuro e encoberto, ou se você acorda com a mente 

nítida e ele parece belo e sereno, compreenda que essas diferentes 

impressões vêm da sua própria mente, não de mudanças no ambi-

ente externo. Em vez de interpretar de maneira equivocada as suas 

experiências de vida por meio de concepções erradas, perceba que 

não é a realidade exterior, mas apenas a sua mente.

Por exemplo, quando todos neste auditório olham para um único 

objeto – eu, Lama Yeshe -, cada um de vocês tem uma experiência 

distinta, mesmo que estejam todos olhando ao mesmo tempo para 

uma só coisa. Essas experiências diferentes não vêm de mim; elas 

vêm da mente de cada um de vocês. Talvez você esteja pensando: 

“Ah, como ele pode dizer isso? Nós todos vemos o mesmo rosto, o 

mesmo corpo, as mesmas roupas”, mas isso é apenas uma interpre-

tação superficial. Verifique mais a fundo e verá que o modo como 

você me percebe, como você se sente, é particular e, nesse nível, 

todos são diferentes. Essas várias percepções não vêm de mim, mas 

da mente de vocês. É este o meu ponto.

Então, pode surgir o seguinte pensamento: “Ah, ele é somente um 

lama; ele só sabe sobre a mente. Ele não conhece os avanços científi-

cos poderosos, como satélites e outras tecnologias sofisticadas. Não 



	 . . .  tudo vem da mente . . . 	 105

há como você dizer que essas coisas vêm da mente”. Mas, analise. 

Quando eu digo “satélite”, você tem uma imagem mental do objeto 

que lhe disseram ser um satélite. Quando o primeiro foi feito, o seu 

inventor disse: “Eu fiz esta coisa que orbita a terra e ela é chamada de 

‘satélite’”. Depois, quando os outros o viram, pensaram: “Ah, isso é 

um satélite”. Mas “satélite” é apenas um nome, não é?

Antes que o inventor do satélite o produzisse de fato, ele fez espe-

culações e visualizou-o em sua mente. Com base nessa imagem, 

ele agiu para materializar a sua criação. Então disse a todos: “Isto 

é um satélite”. E todos pensaram: “Nossa, um satélite; que lindo, 

que fantástico”. Isso mostra como somos ridículos. As pessoas dão 

nomes às coisas e nós nos agarramos a esse nome, acreditando que 

ele é a coisa real. Isso vale para todas as cores e formas às quais nos 

atemos. Verifique você mesmo.

Se for capaz de compreender o que estou falando aqui, você verá 

que, de fato, satélites e outras coisas vêm da mente; sem ela, não há 

uma só existência material manifesta em todo o mundo dos senti-

dos. O que existe sem a mente? Olhe para todas as coisas em um 

supermercado: tantos nomes, tantos alimentos, tantas coisas dife- 

rentes. Primeiro, as pessoas inventaram tudo – este nome, aquele 

nome, isto, isto e isto – e, então, isto, aquilo, isto, isso e isto todos 

aparecem para você. Se todos esses milhares de itens do supermer-

cado, assim como aviões, foguetes e satélites, são manifestações da 

mente, o que então não vem dela?

Se você examinar como a sua mente se expressa – os seus diver-

sos pontos de vista e sentimentos, a sua imaginação –, perceberá 

que todas as suas emoções, o modo de conduzir a sua vida e de se 

relacionar com os outros, tudo vem da sua própria mente. Se não 



106	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

compreender como ela funciona, você continuará a ter experiências 

negativas como raiva e depressão. Por que chamo uma mente depri- 

mida de negativa? Porque uma mente deprimida não compreende 

o funcionamento de si própria, e uma mente sem entendimento é 

negativa. Ela é capaz de abatê-lo porque todas as suas reações são 

poluídas. Já uma mente com entendimento funciona com clareza. 

Uma mente clara é positiva.

Todos os seus problemas emocionais surgem devido ao modo de 

funcionamento da sua mente; o seu problema básico encontra-se no 

fato de que você se identifica incorretamente. Por acaso, você se vê 

negativamente, como um ser humano de baixa qualidade, enquanto 

tudo o que você deseja é uma vida da melhor qualidade, uma vida 

perfeita? Você não quer ser um ser humano de baixa qualidade, 

quer? Para corrigir essa visão e tornar-se uma pessoa melhor, não é 

necessário oprimir-se ou trocar a sua cultura por outra. Tudo o que 

você precisa fazer é compreender a sua verdadeira natureza, o modo 

como você já é. Isso é tudo. É tão simples.

Não estou falando aqui sobre cultura tibetana ou algum lance ori-

ental. Estou falando do seu lance. Na verdade, não importa sobre o 

lance de quem eu esteja falando; somos todos basicamente a mesma 

coisa. Como somos diferentes? Nós todos temos uma mente e per-

cebemos as coisas por meio dos nossos sentidos; somos iguais em 

querer desfrutar o mundo dos sentidos e em agarrar-nos somente 

a ele, desconhecendo tanto a realidade do nosso mundo interno 

como do externo. Se temos cabelo longo ou curto, se somos negros, 

brancos ou vermelhos, se vestimos esta ou aquela roupa, não há 

diferença. Somos todos iguais. Por quê? Porque a mente humana é 



	 . . .  tudo vem da mente . . . 	 107

como um oceano e somos muito parecidos uns com os outros no 

modo como evoluímos nesta terra.

A observação superficial do mundo dos sentidos pode levá-lo a 

crer que os problemas das pessoas são diferentes, mas, ao examinar 

mais a fundo, você verá que, fundamentalmente, somos a mesma 

coisa. O que faz com que os problemas delas pareçam únicos é a 

diferente interpretação das suas experiências.

Essa maneira de examinar a realidade não é, necessariamente, 

um exercício espiritual. Você não precisa acreditar nem negar o fato 

de que tem uma mente; tudo o que você precisa fazer é observar 

como ela funciona e como você age, sem obsessão demasiada com 

o mundo ao seu redor.

Buda nunca enfatizou muito a fé. No lugar disso, ele nos incen-

tivou a investigar e a tentar compreender a realidade do nosso 

próprio ser. Ele nunca insistiu para que soubéssemos o que ele era, o 

que era um buda. Tudo o que ele queria era que compreendêssemos 

a nossa própria natureza. Isso não é bastante simples? Não precisa-

mos acreditar em nada. Por meio do esforço correto, entenderemos 

as coisas de acordo com as nossas próprias experiências e, gradual-

mente, desenvolveremos todas as realizações.

Porém, talvez você tenha uma pergunta: e as montanhas, árvores 

e oceanos? Como eles vêm da mente? E eu pergunto a você: qual é 

a natureza da montanha? Qual é a natureza do oceano? As coisas 

existem necessariamente tal como você as vê? Quando você olha 

para montanhas e oceanos, eles aparecem para a sua visão superficial 

como montanhas e oceanos. Contudo, a natureza deles é, na verdade, 

algo diferente. Se cem pessoas olhassem ao mesmo tempo para uma 



108	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

montanha, todas elas veriam aspectos, cores e características diferen- 

tes. Então, de quem é a visão correta da montanha? Se você for capaz 

de responder a isso, será capaz de responder à sua própria pergunta. 

Em conclusão, estou dizendo que a sua visão cotidiana e superfi-

cial do mundo dos sentidos não reflete a verdadeira natureza dele. O 

modo como vocês interpretam Melbourne, a sua imaginação sobre 

como Melbourne existe, não tem relação nenhuma com a realidade 

de Melbourne, ainda que vocês tenham nascido em Melbourne e 

vivido as suas vidas de altos e baixos aqui. Verifique.

Ao dizer todas essas coisas, não estou fazendo uma afirmação defi- 

nitiva, mas sim oferecendo-lhes uma sugestão sobre como olhar para 

as coisas de uma nova maneira. Não estou tentando forçar as minhas 

ideias em vocês. Apenas recomendo que deixem de lado a mente apáti-

ca de sempre, que recebe tudo o que vê como algo dado, e passem a 

examinar as coisas com uma mente diferente, uma mente fresca.

Desde o seu nascimento, a maioria das decisões tomadas pela sua 

mente – “Isto está certo; isto está errado; isto não é a realidade” – 

são equivocadas. Uma mente tomada por equívocos é uma mente 

incerta, sem convicção de nada. Uma pequena mudança nas circuns- 

tâncias externas e ela se perturba; até mesmo as menores coisas a 

enlouquecem. Se você fosse capaz de ver o panorama completo, 

entenderia como isso é ridículo. Porém, não vemos a totalidade; ela 

é grande demais para nós.

A mente sábia – o conhecimento-sabedoria, ou a consciência uni-

versal – nunca é abalada pelas pequenas coisas. Enxergando a totali-

dade, ela nunca se atém a minúcias. Uma certa energia que vem daqui 

colidindo com outra energia de lá nunca perturbam o sábio, pois ele 



	 . . .  tudo vem da mente . . . 	 109

espera que essas coisas aconteçam; é da natureza delas. Se você tem 

a ideia equivocada de que a sua vida será perfeita, os altos e baixos 

naturais dela sempre o transtornarão. Se você espera que a sua vida 

tenha altos e baixos, a sua mente terá muito mais paz. O que é per-

feito no mundo externo? Nada. Uma vez que a energia da sua mente 

e do seu corpo estão indissociavelmente ligados ao mundo externo, 

como você pode esperar que a sua vida seja perfeita? É impossível.

Muitíssimo obrigado. Eu espero que vocês tenham compreendido o 

que eu disse e que eu não tenha criado mais concepções equivocadas. 

Temos que terminar agora. Obrigado.

Universidade de Latrobe 

Melbourne, Austrália 

27 de março de 1975



. . . 4. . .

Faça da sua mente um oceano

Olhe para dentro da sua mente. Caso você acredite fervoro-

samente que toda a sua alegria provém de objetos materiais 

e dedique a sua vida inteira a buscá-los, você está sob o controle de 

um sério equívoco. Não se trata de uma atitude meramente intelec-

tual. Ao ouvir isto pela primeira vez, talvez pense: “Ah, eu não tenho 

esse tipo de mente; eu não acredito piamente que os objetos materi-

ais me trarão felicidade”. Porém, verifique mais a fundo no espelho 

da sua mente. Você descobrirá que essa atitude está de fato ali, além 

do intelecto, e as suas ações cotidianas revelam que, no íntimo do 

seu ser, você acredita nesse  equívoco. Use este exato momento para 

verificar se você está ou não sob a influência dessa mente inferior.

A mente que tem uma fé tão firme no mundo material é estreita, 

limitada; ela não tem espaço. A sua natureza é doentia, prejudicial 

ou, em terminologia budista, dualista.

Em muitos países, as pessoas têm medo daqueles que se compor-

tam de maneira não convencional, como os usuários de drogas. Elas 

fazem leis contra o uso de entorpecentes e criam elaborados con-

troles aduaneiros para prender os que tentam traficá-los para den-

tro do país. Examine isto com mais atenção. O uso de drogas não 

decorre da droga em si, mas da mente do usuário. Seria mais razoável 



	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . . 	 111

temer a atitude psicológica – a mente poluída – que faz com que as 

pessoas usem drogas ou entreguem-se a outros comportamentos 

autodestrutivos. Ao invés disso, fazemos um grande alarde em torno 

das drogas e ignoramos completamente o papel da mente. Isso tam-

bém é um sério equívoco, mais sério do que os entorpecentes que 

algumas pessoas usam.

Ideias equivocadas são muito mais perigosas do que algumas dro-

gas. Estas não se espalham para muito longe, mas equívocos podem 

alastrar-se para todos os lugares e causar dificuldades e instabilidade 

em um país inteiro. Tudo isso vem da mente. O problema é que não 

compreendemos a natureza psicológica dela. Prestamos atenção 

apenas às substâncias físicas que as pessoas usam; ignoramos com-

pletamente as ideias estúpidas e os conceitos poluídos que cruzam 

as fronteiras o tempo todo.

Todos os problemas mentais vêm da mente. Temos que tratá-la ao 

invés das pessoas: “Ah, você está infeliz porque se sente fraco. Você 

precisa de um novo carro potente...” ou algum outro tipo de posse 

material. Dizer às pessoas para comprar algo para ser feliz não é um 

conselho sábio. O problema básico delas é a insatisfação mental, não 

a falta de posses materiais. No que concerne a abordagem dos pro-

blemas mentais e como tratar os pacientes, há uma grande diferença 

entre a psicologia do Buda e a praticada no ocidente.

Quando o paciente volta e diz: “Bem, eu comprei o carro que você 

me recomendou e continuo infeliz”, talvez o médico responda: “Você 

deveria ter comprado um mais caro” ou “você deveria ter escolhido 

uma cor melhor”. Mesmo que ele faça isso, ainda retornará infeliz. 

Não importa quantas mudanças artificiais sejam feitas no entorno 



112	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

de alguém, os seus problemas não cessarão. A psicologia budista 

recomenda que, em vez de constantemente substituir uma condição 

agitada por outra – trocando, assim, um problema por outro e por 

outro e por outro, sem fim -, a pessoa esqueça totalmente dos car-

ros por um tempo para ver o que acontece. Sublimar um problema 

com outro não resolve nada; é apenas uma substituição. Embora a 

mudança possa ser suficiente para enganar as pessoas e fazê-las pen-

sar que estão melhorando, elas não estão. Continuam, basicamente, 

vivenciando a mesma coisa. Claro, não digo tudo isso de maneira 

literal. Estou tentando ilustrar como as pessoas buscam resolver os 

seus problemas mentais com meios físicos. 

Reconheça a natureza da sua mente. Como seres humanos, sempre 

buscamos satisfação. Ao compreender a natureza dela, somos capa-

zes de satisfazer-nos internamente, talvez até mesmo externamente. 

Porém, você tem que realizar a natureza da sua própria mente. Enxer- 

gamos o mundo dos sentidos com tanta clareza, mas somos com-

pletamente cegos quanto ao nosso mundo interno, onde a atividade 

incessante de concepções erradas mantém-nos sob o controle da 

infelicidade e da insatisfação. É isto que precisamos descobrir.

Portanto, é crucial assegurar-se de que você não está agindo sob 

a ideia equivocada de que apenas os objetos externos podem satis-

fazer-lhe ou tornar a sua vida digna. Como eu disse antes, essa cren-

ça não é somente intelectual – a longa raiz dessa delusão alcança o 

âmago da sua mente. A maioria dos seus desejos mais intensos estão 

enterrados bem abaixo do intelecto; aquilo que se encontra sob o 

intelecto é, geralmente, muito mais intenso do que ele.

Algumas pessoas podem pensar: “A minha psicologia básica é 



	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . . 	 113

sadia. Eu não tenho fé em coisas materiais; eu sou um estudante 

de religião”. Somente ter aprendido alguma filosofia ou doutrina 

religiosa não faz de você alguém espiritual. Muitos professores uni-

versitários são capazes de dar explicações intelectuais claras sobre 

budismo, hinduísmo e cristianismo, mas isso não é suficiente para 

torná-los espirituais. Eles são mais como guias turísticos para o 

espiritualmente curioso. Se você não conseguir converter as suas 

palavras em experiência, a sua erudição não ajuda nem você nem 

os outros. Há uma grande diferença entre ser capaz de explicar uma 

religião intelectualmente e ser capaz de transformar esse conheci-

mento em experiência espiritual.

Você tem que converter o que aprendeu na sua própria experiên-

cia e compreender os resultados causados por ações distintas. Uma 

xícara de chá é provavelmente mais útil do que a erudição acadêmica 

de uma filosofia incapaz de sustentar a sua mente porque você não 

tem a chave – ao menos, o chá alivia a sua sede. O estudo de uma 

filosofia que não funciona é um desperdício de tempo e energia.

Espero que vocês entendam o significado verdadeiro da palavra 

“espiritual”. Significa a busca ou a investigação da verdadeira nature-

za da mente. Externamente, não há nada espiritual. O meu rosário 

não é espiritual, nem os meus trajes. Espiritual relaciona-se com a 

mente, e pessoas espirituais são aquelas que buscam a sua natureza. 

Por meio disso, elas compreendem os efeitos do seu comportamen-

to, das ações do seu corpo, fala e mente. Caso você não entenda os 

resultados cármicos daquilo que pensa e faz, não há como tornar-se 

uma pessoa espiritual. Apenas o conhecimento de um pouco de filo-

sofia religiosa não basta.



114	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

Para entrar em um caminho espiritual, você precisa começar a 

entender a atitude da sua própria mente e como ela percebe as coi-

sas. Se você estiver emaranhado no apego a minúsculos átomos, 

a sua mente limitada e ávida impossibilitará que você desfrute os 

prazeres da vida. A energia externa é tão incrivelmente limitada que, 

se você se deixar aprisionar-se por ela, a sua mente acabará limitada 

na mesma medida. Quando ela é estreita, pequenas coisas pertur-

bam-na com muita facilidade. Faça da sua mente um oceano.

Ouvimos pessoas religiosas falarem muito sobre moralidade. 

O que é moralidade? É a sabedoria que compreende a natureza da 

mente. A mente que entende a sua própria natureza torna-se moral, 

ou positiva, automaticamente; e as ações motivadas por ela também 

se tornam positivas. É isso que chamamos de moralidade. A nature-

za básica da mente estreita é a ignorância; portanto, ela é negativa.

Se você conhece a natureza psicológica da sua própria mente, a 

depressão é afastada espontaneamente; ao invés de inimigos e estra-

nhos, todos os seres vivos tornam-se seus amigos. A mente estreita 

rejeita; a sabedoria aceita. Examine a sua própria mente para ver se isso 

é ou não verdade. Mesmo se você obtivesse todos os prazeres sensori-

ais que o universo fosse capaz de oferecer, ainda assim não se satisfaria. 

Isso mostra que a satisfação vem de dentro, não de coisas externas.

Às vezes, ficamos maravilhados com o mundo moderno: “Que 

avanços fantásticos da tecnologia científica, que incrível! Nunca tive-

mos nada disso antes”. Porém, dê alguns passos para trás e olhe nova-

mente. Muitas das coisas que julgávamos fantásticas há pouco tempo 

estão, agora, insurgindo-se contra nós. Coisas que desenvolvemos 

para auxiliar a nossa vida agora nos causam prejuízo. Não olhe ape-



	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . . 	 115

nas para o seu entorno imediato, mas examine o mais amplamente 

possível; você verá a verdade do que estou dizendo. Quando criamos 

coisas materiais, em um primeiro momento pensamos: “Ah, isto é 

útil”. Mas, gradualmente, essa energia externa volta-se para dentro e 

se aniquila. É esta a natureza dos quatro elementos, terra, água, fogo 

e ar, e é isso o que a ciência budista nos ensina.

O seu corpo não é uma exceção a essa regra. Enquanto os seus 

elementos cooperarem uns com os outros, o seu corpo crescerá 

deslumbrante. Porém, depois de um tempo, os elementos voltam-se 

contra eles mesmos e acabam destruindo a sua vida. Por que isso 

acontece? Por causa da natureza limitada dos fenômenos materiais: 

quando o poder deles exaure, eles colapsam, como os prédios velhos 

e arruinados que vemos ao nosso redor. Quando o nosso corpo se 

torna doente e decrépito, é um sinal de que as nossas energias inter-

nas estão em conflito e desequilibradas. Esta é a natureza do mundo 

material; ela não tem nenhuma relação com a sua crença. Enquanto 

continuarmos a nascer na carne, sangue e ossos do corpo humano, 

vivenciaremos condições ruins, quer acreditemos ou não. Esta é a 

evolução natural do corpo mundano. 

A mente humana, no entanto, é completamente diferente. Ela tem 

o potencial de desenvolvimento infinito. Se você for capaz de desco-

brir, mesmo que apenas em um relance, que a verdadeira satisfação 

vem da sua mente, perceberá que pode ampliar essa experiência sem 

limites e que é possível descobrir a satisfação eterna.

Na verdade, é muito simples. Você pode verificar por si mesmo 

agora, neste momento. Onde você experimenta o sentimento de satis- 

fação? No seu nariz? Olho? Cabeça? No seu pulmão? Coração? No 



116	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

estômago? Onde está esse sentimento de satisfação? Na sua perna? 

Na mão? No cérebro? Não! Está na sua mente. Se você disser que 

está no seu cérebro, por que não pode falar que está no seu nariz ou 

perna? Por que você diferencia? Se a sua perna dói, você sente isso lá 

embaixo, não dentro da sua cabeça. De toda forma, toda dor, prazer 

ou qualquer outro sentimento é uma expressão da mente. 

Quando você diz: “Eu tive um bom dia hoje”, isso mostra que você 

mantém em sua mente a memória de um dia ruim. Sem a criação 

mental de rótulos, não há experiência boa nem ruim. Quando você 

diz que o jantar de hoje foi bom, significa que mantém a experiência 

de um jantar ruim na mente. Sem esta, é impossível que você chame 

o jantar desta noite de bom. 

Do mesmo modo, “eu sou um bom esposo” e “eu sou uma má espo-

sa” são também meras expressões da mente. Alguém que diz “eu sou 

mau” não é necessariamente mau; alguém que diz “eu sou bom” não é 

necessariamente bom. Talvez o homem que diga “eu sou um marido 

tão bom” faça-o porque está tomado pela mente perturbada e negati-

va do orgulho. A mente estreita dele, aprisionada na crença deludida 

e concreta de que é bom, causa, na prática, muitas dificuldades para 

a sua esposa. Como, então, ele é um bom marido? Mesmo que ele 

forneça comida e abrigo para ela, como ele pode ser um bom marido 

se, dia após dia, a esposa tem que conviver com a sua arrogância?

Se você puder compreender os aspectos psicológicos dos proble-

mas humanos, será capaz de realmente gerar bondade amorosa 

verdadeira com relação aos outros. Apenas falar sobre bondade 

amorosa não o ajuda a desenvolvê-la. Algumas pessoas podem 

ter lido centenas de vezes sobre o tema, mas as suas mentes são o 

exato oposto. Não é só filosofia, só palavras; é saber como a mente 



	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . . 	 117

funciona. Somente então você desenvolve bondade amorosa e se 

torna uma pessoa espiritual. Caso contrário, ainda que você esteja 

convencido de que é espiritual, é apenas algo intelectual, como o 

homem arrogante que acredita ser um bom marido. É uma ficção, 

uma criação da sua mente.

É muito valioso que você devote a sua preciosa vida humana ao  

controle da sua mente de elefante ensandecido e ao direcionamento  

da sua poderosa energia mental. Se você não dominar essa energia, 

a confusão continuará a alastrar-se pela sua mente e a sua vida será 

totalmente desperdiçada. Seja o mais sábio possível com relação à 

sua mente. Isso torna a vida digna de ser vivida.

Não tenho muito mais o que dizer, mas, se vocês tiverem pergun-

tas, por favor, façam-nas.

P: Eu entendi o que você disse sobre como o conhecimento da sua 

própria mente traz felicidade, mas você usou o termo “eterno”, que 

implica na possibilidade de, caso alguém tenha compreendido a sua 

mente completamente, transcender a morte do corpo físico. Isso está 

correto?

Lama: Sim, isso está correto. Mas não é só isso. Quando a energia físi-

ca negativa surge, é possível convertê-la em sabedoria se você souber 

como. Desse modo, a sua energia negativa se digere e não bloqueia o 

seu sistema nervoso psíquico. Isso é possível.

P: A mente é corpo ou o corpo é mente?

Lama: O que você quer dizer?

P: Porque eu percebo o corpo.



118	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

Lama: Por que você o percebe? Você percebe este rosário [erguendo-o]?

P: Sim.

Lama: Isso faz dele a mente? Por que você o percebe?

P: É isso o que estou perguntando.

Lama: Bem, essa é uma boa pergunta. O seu corpo e a sua mente estão 

intimamente conectados; quando algo afeta o corpo, também afeta 

a mente. Mas isso não significa que a natureza relativa do seu corpo 

físico, sua carne e ossos, seja a mente. Você não pode dizer isso.

P: Quais são os objetivos do budismo: iluminação, irmandade, amor 

universal, super consciência, realização da verdade e do nirvana?

Lama: Todos esses: super consciência, o estado plenamente desperto 

da mente, o amor universal e a ausência de parcialidade ou viés com 

base na realização de que todos os seres vivos do universo são iguais 

em desejar a felicidade e em evitar a infelicidade. Neste momento, a 

nossa mente dualista e equivocada discrimina: “Esta é a minha amiga 

próxima, eu quero tê-la só para mim sem compartilhá-la com os 

outros”. Um dos objetivos do budismo é realizar o oposto disso, o 

amor universal. Claro, o objetivo último é a iluminação. Em resumo, 

o objetivo dos ensinamentos do Buda sobre a natureza da mente é 

que nós obtenhamos todas essas realizações mencionadas por você.

P: Mas qual objetivo é considerado o mais elevado ou importante?

Lama: Os objetivos mais elevados são a iluminação e o desenvolvi-

mento do amor universal. Para a mente estreita, é difícil vivenciar 

essas realizações.



	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . . 	 119

P: Nas pinturas tibetanas, de que modo as cores correspondem a 

estados meditativos ou a diferentes estados psicológicos?

Lama: Diferentes tipos de mente percebem diferentes cores. Dize-

mos que vemos vermelho quando estamos com raiva. Este é um bom 

exemplo. Outros estados mentais visualizam as suas cores respec-

tivas. Em alguns casos, quando as pessoas estão emocionalmente 

perturbadas e não conseguem exercer as suas atividades diárias, 

cercá-las com determinadas cores pode ajudar a acalmá-las. Se você 

pensar sobre isso, descobrirá que as cores de fato vêm da mente. 

Quando você sente raiva e vê vermelho, essa cor é interna ou exter-

na? Pense sobre isso.

P: Você disse que, para que tenhamos a ideia de que algo é bom, a 

ideia de que algo é ruim tem que existir na mente. Quais são as impli-

cações práticas e cotidianas disso?

Lama: Eu estava dizendo que, quando você interpreta as coisas como 

boas ou ruins, essa é uma interpretação da sua própria mente. O que 

é ruim para você não é necessariamente ruim para mim.

P: Mas o meu ruim ainda é o meu ruim.

Lama: O seu ruim é ruim para você porque a sua mente o chama assim.

P: Posso ir além disso?

Lama: Sim, você pode. Você tem que perguntar e responder a esta 

pergunta: “Por que eu chamo isto de ruim?”. Você tem que questio- 

nar tanto o objeto como o sujeito, tanto a situação externa como a 

interna. Desse modo, você será capaz de perceber que a realidade 



120	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

está em um lugar intermediário, que no espaço entre esses dois há 

uma mente unificada. Isso é sabedoria.

P: Quantos anos você tinha quando foi para o monastério?

Lama: Seis.

P: O que é nirvana?

Lama: Quando você transcende a mente agitada, que concebe as 

coisas erroneamente, e alcança a sabedoria plenamente integrada e 

eternamente satisfeita, você atingiu o nirvana.

P: Toda religião diz ser o único caminho para a iluminação. O budis-

mo reconhece todas as religiões como originárias de uma só fonte?

Lama: Há duas maneiras de responder à sua pergunta, a absoluta 

e a relativa. As religiões que enfatizam a realização da iluminação 

estão provavelmente falando da mesma coisa, mas diferem em suas 

abordagens, nos seus métodos. Eu considero isso útil. No entanto, 

é verdade que algumas religiões se baseiam em equívocos. Mesmo 

assim, eu não as repudio. Por exemplo, há alguns milhares de anos, 

havia algumas tradições hindus antigas que acreditavam que o sol e 

a lua eram deuses; algumas delas existem até hoje. Do meu ponto de 

vista, essas concepções estão erradas, mas ainda as considero boas. 

Por quê? Porque, mesmo que filosoficamente incorretas, elas ensi-

nam a moralidade básica para ser um bom ser humano e não preju-

dicar os outros. Isso possibilita aos seus seguidores chegar ao ponto 

em que descobrem por si mesmos: “Ah, eu acreditava que o sol era 

um deus, mas agora vejo que estava errado”. Portanto, há algo bom 



	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . . 	 121

em todas as religiões e não devemos julgá-las deste modo: “Isso está 

absolutamente correto; isso está completamente errado”.

P: Até onde você saiba, como é a vida para os tibetanos hoje? Eles são 

livres para praticar a religião budista como no passado?

Lama: Eles não são livres e a prática religiosa é completamente 

proibida. As autoridades chinesas são absolutamente contrárias a 

qualquer coisa relacionada à religião. Monastérios foram destruídos 

e escrituras sagradas queimadas.

P: Mas, mesmo que os seus livros tenham sido queimados, as pessoas 

mais velhas ainda têm o Dharma em seus corações e mentes, ou eles 

se esqueceram de tudo?

Lama: É impossível esquecer ou separar as suas mentes de uma sabe-

doria tão poderosa. Então, o Dharma está preservado em seus corações.

P: Todas as religiões, como, por exemplo, o hinduísmo, ensinam os 

seus praticantes a evitar más ações e a praticar boas para que bons 

resultados cármicos sejam gerados. De acordo com o budismo, como 

esse acúmulo de carma positivo ajuda a alcançar a iluminação?

Lama: O desenvolvimento mental não acontece com uma mudança 

radical. As impurezas são eliminadas, ou purificadas, paulatina-

mente, lentamente. Há uma evolução gradual. Leva tempo. Por 

exemplo, algumas pessoas não são capazes de aceitar o que o budis-

mo ensina sobre o amor universal, que você deve desejar aos outros 

a mesma felicidade que deseja para si mesmo. Elas acham: “É impos-

sível para mim amar os outros como amo a mim mesmo”. Leva 



122	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

tempo para que realizem o amor universal ou a iluminação porque 

as suas mentes estão perturbadas por equívocos e não há espaço para 

a sabedoria. Mas, aos poucos, com a prática da religião, elas podem 

ser conduzidas à sabedoria perfeita. Por isso digo que a raça humana 

necessita de diversas religiões. Mudança física é simples, mas desen-

volvimento mental leva tempo. Por exemplo, um médico pode dizer 

a alguém doente: “A sua temperatura está muito alta, então, por favor, 

evite carnes e coma apenas biscoitos secos por alguns dias”. Então, à 

medida que a pessoa começa a melhorar, o médico reintroduz, aos 

poucos, comida mais pesada na dieta. Desse modo, o médico conduz 

a pessoa gradualmente de volta à saúde perfeita.

P: Quando monges ou monjas tibetanos morrem, o corpo deles 

desaparece ou eles o levam consigo?

Lama: Sim, eles o levam consigo para a próxima vida em sua jola 

[bolsa de um monge]... Estou brincando! Não, isso é impossível. 

Porém, há alguns praticantes cujos corpos são digeridos em sabe-

doria e eles realmente desaparecem. Isso é possível. Mas eles não o 

levam fisicamente consigo.

P: Já que a nossa mente pode enganar-nos, e, sem um professor, não 

somos capazes de descobrir a verdade, os monastérios budistas são 

organizados de modo que cada monge prepare os seus colegas para 

o próximo nível de conhecimento, como os elos de uma corrente? 

É isso o que você está fazendo agora? E você ensina para aprender?

Lama: Sim, os monastérios são algo assim, e também é verdade que 

eu aprendo enquanto ensino. Mas nós necessitamos de professores 



	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . . 	 123

porque o conhecimento obtido a partir de livros é apenas informação 

insípida e, se mantido assim, é tão relevante quanto o vento sopran-

do entre as árvores. Precisamos de uma chave para convertê-lo em 

experiência, para unificar esse conhecimento com as nossas mentes. 

Então, o conhecimento se transforma em sabedoria e na solução per-

feita para os problemas. Por exemplo, a Bíblia é um livro excelente 

com diversos tipos de métodos extraordinários, mas, sem a chave, o 

conhecimento bíblico não penetra o seu coração. O fato de que um 

livro é excelente não significa, necessariamente, que, ao lê-lo, você 

obterá o conhecimento contido nele. A única forma disso acontecer 

é se a sua mente, primeiro, desenvolver sabedoria.

P: Você disse que a iluminação é um processo gradual, mas, certa-

mente, você não pode ser iluminado e não iluminado ao mesmo 

tempo. Isso não significa que a iluminação é algo súbito?

Lama: Claro, você está certo. Você não pode ser iluminado e igno-

rante ao mesmo tempo. O método para a iluminação é gradual, mas, 

uma vez que você a tenha alcançado, não há mais volta; quando você 

atinge o estado plenamente desperto da mente, no momento em que 

experimenta isso, você permanece iluminado para sempre. Não é 

como a experiência com drogas alucinógenas: enquanto você está 

chapado, tudo está bem, mas, quando o efeito da droga passa, você 

retorna ao seu estado deprimido costumeiro. 

P: E nós podemos experimentar a iluminação permanente nesta 

vida, enquanto ainda estamos vivos, antes da morte?

Lama: Sim, isso é possível. Nesta vida. Se você tiver sabedoria sufici-

ente.



124	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

P: Ah... Se você tiver sabedoria suficiente?

Lama: Sim... Há um porém: se você tiver sabedoria suficiente.

P: Por que precisamos de um professor?

Lama: Por que você precisa de um professor de inglês? Para comu-

nicar-se. É a mesma coisa com a iluminação. Ela também é comu-

nicação. Até mesmo para coisas mundanas, como fazer compras, 

precisamos aprender a linguagem para comunicar-nos com os vende- 

dores. Se necessitamos de professores para isso, é claro que necessita-

remos de alguém para guiar-nos ao longo de um caminho com tantas 

incógnitas, como vidas passadas e futuras e níveis profundos de cons- 

ciência. Essas são experiências completamente novas; você não sabe 

para onde está indo e o que está acontecendo. É preciso ter alguém 

para assegurar que você está no caminho correto e não alucinando.

P: Quem ensinou o primeiro professor?

Lama: A sabedoria. A sabedoria foi o primeiro professor.

P: Bem, se o primeiro professor não teve um professor humano, por 

que nós precisamos de um?

Lama: Porque não há um princípio nem um fim. A sabedoria é a 

sabedoria universal, a sabedoria é a consciência universal.

P: A geração de amor universal nos conduz à iluminação ou nós pri-

meiro temos que alcançar a iluminação para gerar amor universal?

Lama: Primeiro, é preciso gerar o amor universal. Depois, a sua 

mente alcança a realização do equilíbrio, onde não se enfatiza nem 



	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . . 	 125

isto nem aquilo. A sua mente atinge um estado de equilíbrio. Na ter-

minologia budista, você vai além da mente dualista.

P: É verdade que a mente é capaz de conduzi-lo apenas até um certo 

ponto do caminho espiritual e, para avançar, você tem que deixá-la 

para trás?

Lama: Como você pode deixá-la para trás? Estou brincando. Não, 

é impossível abandonar a sua mente. Enquanto você for humano, 

vivendo o que chamamos de vida ordinária, você tem uma mente; 

quando alcançar a iluminação, ainda terá uma mente. Ela sempre 

está com você. Não é possível livrar-se dela dizendo: “Eu não quero ter 

uma mente”. Carmicamente, a sua mente e o seu corpo estão presos 

um ao outro. É impossível renunciar à sua mente intelectualmente. 

Talvez fosse possível se ela fosse um fenômeno material, mas não é.

P: Os lamas ficam fisicamente doentes e, se sim, que método vocês 

usam para tratar-se? Vocês têm o poder da cura?

Lama: Sim, às vezes usamos poder de cura; às vezes usamos o poder 

de mantras; às vezes meditamos. Em outros momentos, nós faze-

mos puja. Você sabe o que é isso? Algumas pessoas pensam que é 

somente um ritual com recitações e sinos, mas é muito mais do que 

isso. Puja é uma palavra do sânscrito cujo significado literal é “ofere-

cimento”: mas o seu sentido interpretativo é sabedoria, um estado 

desperto da mente. Então, se a sua sabedoria está reverberando, “tim, 

tim, tim,” isso é bom, mas se ela não o faz e o único “tim, tim, tim” 

que você escuta é o externo, então isso não é uma puja.

P: O que você está dizendo não está muito distante da filosofia oci-



126	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

dental materialista. Os nossos problemas não são tanto com os obje-

tos, mas sim com a nossa atitude frente a eles.

Lama: Quando você diz atitude, você está se referindo à tendência 

mental de agarrar-se ou não aos objetos materiais?

P: Bem, os objetos externos existem, mas eles existem fora de nós, 

e a nossa consciência percebe-os no mesmo plano. Acredito que, 

quando morremos, os objetos permanecem, mas não para nós, não 

para o indivíduo.

Lama: Eu concordo com você. Quando morremos, os objetos exter-

nos ainda estão ali, mas a nossa interpretação deles, a nossa pro-

jeção, desaparece. Sim, isso está correto.

P: Então, como isso é tão radicalmente contrário à filosofia materia- 

lista? Por que você diz que o mundo externo é ilusório se, depois que 

a nossa consciência parte, o mundo material permanece?

Lama: Eu digo que o mundo material é ilusório porque os objetos per-

cebidos por você existem apenas na visão da sua própria mente. Olhe 

para esta mesa: o problema é que você pensa que, quando você desa-

parecer, a sua visão desta mesa ainda existe, que esta mesa continua a 

existir da mesma maneira que você a viu. Isso não é verdade. A sua visão 

da mesa desaparece, mas uma outra visão da mesa continua a existir. 

P: Como reconhecemos o professor correto?

Lama: Você pode reconhecê-lo por meio da sua própria sabedoria, 

não seguindo alguém às cegas. Investigue potenciais professores o 

máximo possível. “Este é o professor certo para mim ou não?”. Exami- 

ne profundamente antes de seguir qualquer conselho dele. Em tibe- 



	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . . 	 127

tano, temos uma advertência para não aceitar um professor como um 

cachorro pega um pedaço de carne. Se você der carne a um cachorro 

faminto, ele a engolirá sem nenhuma hesitação. É crucial examinar 

um possível líder espiritual, professor, guru, ou como você preferir 

chamá-lo, com muito, muito cuidado antes de aceitar a orientação 

dele. Você se lembra do que eu disse antes sobre como doutrinas 

equivocadas e poluídas são mais perigosas do que drogas? Se você 

seguir as ideias incorretas de um falso guia espiritual, isso pode ter 

efeitos desastrosos em você e fazer com que desperdice não somente 

esta vida, mas muitas outras também. Em vez de ajudá-lo, pode cau-

sar um grande malefício. Por favor, seja muito sábio na escolha do 

seu professor espiritual.

P: Já que você é um monge budista tibetano, gostaria de saber se você 

já ouviu falar de Lobsang Rampa, que escreveu muitos livros deta- 

lhados sobre o Tibete sem nunca ter estado lá? Ele já morreu, mas ele 

disse que o espírito de um lama tibetano entrou nele e era por isso 

que tinha a capacidade de escrever o que escreveu. Isso é possível e, 

caso não seja, como ele escreveu aqueles livros?

Lama: Eu não acredito que esse tipo de possessão seja possível. Além 

disso, você deveria analisar com mais cuidado o que ele escreveu; há 

muitos erros nos livros dele. Por exemplo, quando ele fala sobre a 

abertura do olho da sabedoria dos lamas, ele diz que isso é feito cirur- 

gicamente. Não é. O olho da sabedoria é uma metáfora para insight 

espiritual e ele é aberto por lamas com a chave da sabedoria. Além 

disso, aqueles que têm realizações não falam sobre elas, e aqueles que 

falam sobre as suas realizações não as têm.



128	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . .

P: Lama, o que você quer dizer com mente dualista, e o que você quer 

dizer com “verifique”?

Lama: Desde o momento em que você nasceu até o presente, duas 

coisas sempre complicaram a sua mente; há sempre duas coisas, 

nunca apenas uma. É isso o que queremos dizer quando dizemos 

mente dualista. Quando você vê uma coisa, a sua mente automati-

camente, instintivamente, compara-a com uma outra: “E aquilo?”. 

Essas duas coisas perturbam o seu equilíbrio. Isso é a mente dualis-

ta em funcionamento. Agora, quanto a sua outra pergunta. Quan-

do digo “verifique,” eu quero dizer que você deve investigar a sua 

própria mente para ver se ela é saudável ou não. Todas as manhãs, 

verifique o seu estado mental e assegure-se de que você não perderá 

a cabeça ao longo do dia. É só isso o que o “verifique” significa.

P: Se tudo está determinado carmicamente, como podemos saber 

se a nossa motivação está correta, ou nós temos alguma chance de 

escolher incondicionalmente?

Lama: A motivação pura não é determinada pelo carma. Ela vem 

do conhecimento-sabedoria que compreende. Se não houver com-

preensão na sua mente, é difícil que a sua motivação seja pura. Por 

exemplo, se eu não compreendo a minha natureza egoísta, não posso 

ajudar os outros. Enquanto eu não reconhecer o meu comportamen-

to egoísta, eu sempre vou culpá-los pelos meus problemas. Quando 

eu conheço a minha própria mente, a minha motivação torna-se 

pura e eu posso dedicar as ações do meu corpo, fala e mente para o 

benefício de todos com sinceridade.



	 . . .  faça da sua mente um oce ano . . . 	 129

Obrigado, esta foi uma ótima pergunta, e eu acho que a motivação 

pura é um bom lugar para terminarmos. Muito obrigado. Se temos 

motivação pura, dormimos bem, sonhamos bem e desfrutamos 

bem, então muito obrigado.

Assembly Hall 

Melbourne, Austrália 

27 de março de 1975  



Lama Yeshe Wisdom Archive

O Lama Yeshe Wisdom Archive (LYWA) é a coleção das obras de Lama 
Thubten Yeshe e Lama Thubten Zopa Rinpoche. O Arquivo foi fundado em 
1996 por Lama Zopa Rinpoche, seu diretor espiritual.

Lama Yeshe e Lama Zopa Rinpoche começaram a ensinar no Monastério 
de Kopan, no Nepal, em 1970. Desde então, seus ensinamentos estão sendo 
gravados e transcritos. Atualmente, temos em nossos computadores mais 
de 10.000 horas de áudio digital e cerca de 60.000 páginas de transcrições 
brutas. Muitas gravações, principalmente ensinamentos de Lama Zopa Rin-
poche, ainda precisam ser transcritas, e à medida que Rinpoche continua a 
ensinar, o número de gravações no arquivo aumenta. A maioria de nossas 
transcrições ainda não foi verificada nem editada. 

No LYWA, estamos fazendo todos os esforços para organizar a trans-
crição do que ainda não foi transcrito, editar o que ainda não foi editado e 
realizar muitas outras tarefas detalhadas em seguida. 

O trabalho do Lama Yeshe Wisdom Archive se divide em duas categorias: 
arquivamento e divulgação.

O arquivamento envolve gerenciar as gravações dos ensinamentos de Lama 
Yeshe e Lama Zopa Rinpoche que já foram coletados, reunir gravações 
de ensinamentos dados, mas ainda não enviados para o Archive, e obter 
gravações dos ensinamentos contínuos, palestras, conselhos etc., de Lama 
Zopa enquanto ele viaja pelo mundo para o benefício de todos. As mídias 
recebidas são catalogadas e armazenadas com segurança, permanecendo 
acessíveis para trabalhos futuros.

Organizamos a transcrição de áudio, adicionamos essas transcrições ao 
banco de dados já existente de ensinamentos, gerenciamos esse banco de 
dados, verificamos as transcrições e as disponibilizamos para editores ou 
outras pessoas que estejam pesquisando ou praticando esses ensinamentos.

Outras atividades de arquivamento incluem trabalhar com vídeos e 
fotografias dos Lamas e digitalizar materiais do Archive.

A divulgação envolve disponibilizar os ensinamentos dos Lamas de diver-
sas formas, incluindo publicações para distribuição gratuita, livros à venda 
pela Wisdom Publications, transcrições brevemente editadas, CDs de áudio, 
DVDs, artigos na Mandala e em outras revistas, além do nosso site. Indepen-
dentemente do meio escolhido, os ensinamentos requerem uma quantidade 
significativa de trabalho para serem preparados para distribuição.

Isso é apenas um resumo do que fazemos. O Archive foi estabelecido 
praticamente sem financiamento inicial e desenvolveu-se exclusivamente a 
partir da gentileza de várias pessoas, algumas das quais mencionamos no 



início deste livro e a maioria das demais estão em nosso site. Agradecemos 
sinceramente a todas elas.

O nosso desenvolvimento posterior depende da generosidade daqueles 
que veem o benefício e a necessidade deste trabalho, e ficaremos extrema-
mente gratos com a sua ajuda. Pedimos o seu inestimável apoio. Se você 
deseja fazer uma contribuição para nos ajudar com qualquer uma das tarefas 
acima ou patrocinar livros para distribuição gratuita, entre em contato.

Lama Yeshe Wisdom Archive
info@LamaYeshe.com 
www.LamaYeshe.com 

Fundação para a Preservação da 

Tradição Mahayana

A Fundação para a Preservação da Tradição Mahayana (FPMT, na sigla em 
inglês) foi fundada em 1975 por Lama Thubten Yeshe e Lama Thubten Zopa 
Rinpoche. Trata-se de organização internacional de estudos de meditação 
budistas e centros de retiro urbanos e rurais, monastérios, editoras, centros 
de saúde e outras atividades relacionadas. Atualmente, existem cerca de 150 
atividades da FPMT em mais de trinta países ao redor do mundo.

A FPMT foi estabelecida para facilitar o estudo e a prática do Budismo 
Mahayana em geral, e da tradição tibetana Gelug, fundada no século XV pelo 
grande estudioso, iogue e santo Lama Je Tsongkhapa, em particular.



O que Fazer com os  

Ensinamentos do Dharma

Os ensinamentos do Buda são a verdadeira fonte da felicidade para todos os 
seres sencientes. Livros como este que você tem nas mãos mostram como 
colocar os ensinamentos em prática e integrá-los à sua vida, obtendo assim 
a felicidade que procura. Portanto, qualquer coisa que contenha ensinamen-
tos do Dharma ou os nomes de seus professores é mais preciosa do que 
outros objetos materiais e deve ser tratada com respeito. Para evitar criar o 
carma de não encontrar o Dharma novamente em vidas futuras, por favor, 
não coloque livros (ou outros objetos sagrados) no chão ou debaixo de ou- 
tras coisas, não pise ou sente-se sobre eles, ou os utilize para fins mundanos, 
como apoiar mesas instáveis. Eles devem ser mantidos em um lugar limpo 
e elevado, separados de literatura mundana, e envolvidos em pano ao serem 
transportados. Estas são apenas algumas considerações.

Caso precise se desfazer de materiais do Dharma, eles não devem ser 
jogados no lixo, mas queimados de uma maneira especial. Em resumo: não 
incinere esses materiais com outros resíduos, mas sozinhos, e, enquanto 
queimam, recite o mantra OM AH HUM. Conforme a fumaça se espalha, 
visualize que ela permeia todo o espaço, levando a essência do Dharma a 
todos os seres sencientes nos seis reinos samsáricos, purificando as suas 
mentes, aliviando os seus sofrimentos e trazendo-lhes toda a felicidade, até 
e incluindo a iluminação. Algumas pessoas podem achar essa prática um 
pouco incomum, mas ela é feita de acordo com a tradição. Muito obrigado.

Dedicação
A partir do mérito criado ao preparar, ler, refletir e compartilhar este livro 
com outros, que todos os professores do Dharma tenham vidas longas e 
saudáveis, que o Dharma se espalhe por todo o espaço infinito, e que todos 
os seres sencientes alcancem rapidamente a iluminação.

Em qualquer reino, país, área ou lugar onde este livro possa estar, que 
não haja guerra, seca, fome, doença, lesão, desarmonia ou infelicidade. Que 
haja apenas grande prosperidade, que tudo o que for necessário seja obtido 
facilmente, e que todos sejam guiados apenas por professores do Dharma 
perfeitamente qualificados, desfrutem da felicidade do Dharma, tenham 
amor e compaixão por todos os seres sencientes, e apenas beneficiem uns 
aos outros, sem prejudicarem-se.



Lama Thubten Yeshe nasceu no Tibete, em 1935. Aos seis anos, ingres-
sou na grande Universidade Monástica de Sera, em Lhasa, onde estudou 
até 1959, quando a invasão chinesa do Tibete o forçou ao exílio na Índia. 
Lama Yeshe continuou a estudar e meditar na Índia até 1967, quando, com 
seu discípulo principal, Lama Thubten Zopa Rinpoche, foi para o Nepal. 
Dois anos depois, ele estabeleceu o Monastério de Kopan, próximo a  
Kathmandu, como o objetivo de ensinar budismo aos ocidentais. Em 1974, 
os Lamas começaram a fazer turnês anuais de ensinamentos pelo oci-
dente, e, como resultado dessas viagens, uma rede mundial de centros de 
ensino e meditação budista - a Fundação para a Preservação da Tradição 
Mahayana (FPMT) - começou a se desenvolver. Em 1984, após uma década 
intensa de transmissão de uma grande variedade de ensinamentos incríveis 
e do estabelecimento de uma atividade da FPMT após outra, Lama Yeshe 
faleceu aos quarenta e nove anos. Ele renasceu como Osel Hita Torres, na 
Espanha, em 1985, e foi reconhecido como a reencarnação de Lama Yeshe 
pelo Dalai Lama, em 1986. A notável história de Lama é contada no livro 
de Vicki Mackenzie, “Reencarnação: O Menino Lama” (Wisdom Publica-
tions, 1996) e na biografia oficial de Adele Hulse, “Big Love, Lama Yeshe”. 
Algumas das palestras de Lama Yeshe também foram publicadas pela 
Wisdom: “Wisdom Energy”, “Introduction to Tantra”, “The Tantric Path 
of Purification”, “O êxtase do fogo interno” e “Becoming the Compassion  
Buddha”. Muitos outros ensinamentos podem ser encontrados online em 
www.LamaYeshe.com.

Dr. Nicholas Ribush é formado pela Faculdade de Medicina da Universidade de Mel-
bourne (1964), tendo conhecido o Budismo no Monastério de Kopan, no Nepal, em 
1972. Desde então, ele é aluno de Lama Yeshe e Lama Zopa Rinpoche e trabalha em 
tempo integral para a organização internacional dos lamas, a Fundação para a Preser-
vação da Tradição Mahayana (FPMT). Ele foi monge de 1974 a 1986, estabelecendo 
atividades de arquivamento e publicação da FPMT em Kopan, em 1973, e fundando 
a Wisdom Publications com Lama Yeshe, em 1975. Entre 1981 e 1996, serviu de várias 
formas como diretor da Wisdom, diretor editorial e diretor de desenvolvimento. Ao 
longo dos anos, editou e publicou muitos ensinamentos de Sua Santidade o Dalai 
Lama, Lama Yeshe, Lama Zopa Rinpoche e muitos outros professores, estabelecendo 
e/ou dirigindo várias outras atividades da FPMT, incluindo o International Mahayana 
Institute, Tushita Mahayana Meditation Centre, o Enlightened Experience Celebra-
tion, Mahayana Publications, Kurukulla Center for Tibetan Buddhist Studies e agora o 
Lama Yeshe Wisdom Archive. Nicholas foi membro do conselho de diretores da FPMT 
desde a sua fundação, em 1983, até 2002.


