


Lama Yeshe

Silent Mind 
Holy Mind
A Tibetan Lama’s 
Reflections 
on Christmas

Edited by  
Jonathan Landaw and Nicholas Ribush

Lama Yeshe Wisdom Archive • Boston



Лама Еше

Безмолвный 
ум —  
святой ум
Размышления 
тибетского ламы 
о Рождестве

Перевод с английского: Антон Мускин
Редактор Анна Пестова
Корректура и вёрстка: Сергей Гуков

Лоцава.ру • 2025



УДК 294.32 + 261.8
ББК 86.35 + 86.37
Л 21

Книга переведена в образовательных целях 
и предназначена только для бесплатного 

распространения.

Еше, лама Тубтен
Л21		  Безмолвный ум — святой ум. Размышле- 

ния тибетского ламы о Рождестве / Лама 
Тубтен Еше ; пер. с англ.: Антон Мускин. — 
Россия : б/и, 2025.  — 146  с.

«Мне бы очень хотелось, чтобы вы попы-
тались объединить буддийское устремление 
со  своим христианским культурным бэк-
граундом и с помощью такого объединения 
сумели понять, как буддизм может помочь 
традиционной для вашей культуры религии. 
Помогите христианам лучше узнать Дхар-
му Будды, а буддистам — учения Христа.  
Это поможет всем нам: и буддистам, и хри-
стианам — относиться друг к другу с уваже-
нием, испытывать преданность и веру друг 
в друга. Это самые здоровые взаимоотноше-
ния между последователями разных рели-
гий, какие только могут быть!» — Лама Еше.

© FPMT, 2024
© Антон Мускин. 

Перевод на русский 
язык, 2025



Предисловие .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  6
Вступительное слово  .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  9
Вступительное слово переводчика 
на русский язык .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  18

Часть 1 
Основное учение

Подарки .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  22
Единство . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  85
Трансформация  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  109

Часть 2 
дополнительное учение

Рождество 1982 года  .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  114

Часть 3 
Хвалебная речь о Ламе Еше

Поминальная проповедь католического 
священника  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  136

Оглавление



6

Предисловие

Эта книга — третья по счёту в издатель-
стве Wisdom Publications — была впер-
вые опубликована в 1978 году, после того 

как свет увидели Wisdom Energy (1976) и Advice 
from a Spiritual Friend (1977). Мы вместе с ла-
мой Еше (1935–1984) основали это издатель-
ство в монастыре Копан, в Непале, в декабре 
1975 года 1. В 1978 году лама Еше перенёс его 
в институт Манджушри в Англии, а нескольки-
ми месяцами позже вышла эта книга, которая 
стала первым изданием на новом месте. Она 
вышла как раз в канун Рождества благодаря 

1	 См. Big Love: The Life and Teachings of Lama Yeshe (LY-
WA, 2020), с. 473: «Рождение издательства Wisdom Pub-
lications». Сначала лама Еше дал издательству FPMT 
название Publications for Wisdom Culture, в котором 
и была впервые опубликована книга «Молчащий ум — 
святой ум». Примерно в 1980 году компания была пе-
реименована в Wisdom Publications.



7

Предисловие

усилиям Джона Ландау и досточтимой Робины 
Куртин. 

Для этого переиздания в книгу были вне-
сены некоторые правки. Теперь она разделена 
на три части: 1) изначальный материал (не-
сколько изменённый); 2) дополнительное уче-
ние о Рождестве (его я отредактировал сам); 
3) речь о ламе Еше священника монашеского 
ордена цистерцианцев (приурочена к уходу ла-
мы Еше в 1984 году). Мы также внесли коррек-
тировки во вступительное слово Джона Ландау 
из издания 1978 года.

В это издание было добавлено два допол-
нительных раздела. Кроме того, в третьей главе 
перевод текста «Восемь строф о трансформации 
мышления», выполненный Нгавангом Чодагом, 
был заменён более поздним переводом ламы 
Сопы Ринпоче (1946–2023).

Первый тираж книги был распродан ещё 
в середине 80-х годов, и с тех пор новых ти-
ражей не печаталось, но двадцать лет назад 
с разрешения Wisdom Publications в Lama Yeshe 
Wisdom Archive был опубликован PDF-файл 
с  фотокопией оригинального текста книги. 
Позже мы приняли решение, что необходимо 
дополнить издание, и так появилась эта редак-
ция текста с новыми материалами, с любезного 



Безмолвный ум — святой ум

соглашения директора Wisdom Publications Да-
ниела Эйткена. 

Мы надеемся, что все читатели этой книги 
получат неизмеримую пользу от той безгра-
ничной мудрости ламы Еше, которой она на-
полнена. 

Николас Рибуш
Линкольн, штат Массачусетс

Ноябрь 2023 года



9

Вступительное 
слово 2

Лекции, вошедшие в эту книгу, изначаль-
но были прочитаны ламой Еше в Кат-
манду, в непальском Центре махаяны. 

Лама Еше и его основной ученик лама Сопа 
основали этот центр в 1969 году на холме Ко-
пан, откуда была видна Великая ступа Боднатх. 
Начиная с 1971 года Копан был центром, где 
регулярно проходили ретриты по медитации 
и учения Дхармы, участие в которых принима-
ли ученики со всего мира. Именно по просьбе 
международной сангхи были организованы эти 
рождественские лекции.

2	 Это оригинальное предисловие 1978 года. По состоя
нию на 2023 год организация, основанная ламами 
в 1975 году, — Фонд поддержания махаянской тради-
ции (FPMT) — включает более 130 центров, проектов 
и организаций более чем в 35 странах по всему миру.



10

Безмолвный ум — святой ум

Лама Еше родился в 1935 году в маленьком 
городке Центрального Тибета 3. В возрасте шести 
лет его отдали в монастырь Сера, один из круп-
нейших образовательных центров близ Лхасы. 
Здесь он занимался изучением буддийской док-
трины и методов практики под руководством 
знаменитых учителей — старшего и младшего 
партнёров по дебатам Его Святейшества Четыр
надцатого Далай-ламы. После того как в 1959 го-
ду Тибет стал частью Китая, лама Еше переехал 
в Индию и продолжил своё образование в лагере 
для беженцев Букса Дуар, где стал учителем мо-
нахов всех буддийских традиций Тибета. Одним 
из его учеников как раз и был Сопа Ринпоче 4.

В какой-то момент лама Еше и Сопа Ринпо-
че переехали в долину Катманду, и это привело 
к тому, что между ними и духовными искате-
лями с Запада надолго установилась прочная 
связь. После того как они основали монастырь 
Копан, более двухсот западных учеников еже-
годно приезжали в Непал, чтобы получить глу-
бокие наставления по  практике буддийской 
медитации. После возвращения в свои страны 
эти люди основывали там центры по изучению 

3	 См. Big Love (биография ламы Еше; см. прим. 1).
4	 См. биографию Сопы Ринпоче — The Lawudo Lama 

(Wisdom, 2005).



11

Вступительное слово

Дхармы, а также ретритные центры для ме-
дитации. Это позволяло им продолжить своё 
духовное развитие на родине, в более привыч-
ных условиях. Начиная с 1974 года лама Еше 
и лама Сопа Ринпоче регулярно посещали все 
эти западные центры. Постепенно в некоторых 
из этих центров появились постоянные учителя 
и переводчики.

Таким образом, в настоящее время суще-
ствует целая международная сеть общин, за-
нимающихся изучением и практикой живой 
тибетской традиции буддизма махаяны. Осно-
вой этой тибетской традиции, которой обучают 
на курсах в монастыре Копан, является посте-
пенный путь к просветлению (тибет. ламрим). 
Эту традицию можно отследить до  самого 
Будды Шакьямуни, жившего 2500 лет назад. 
Это прямая связь с медитативными пережи-
ваниями Будды и таких высокореализованных 
индийских мастеров, как Нагарджуна, Асанга, 
Шантидева и Атиша. 

За те сорок пять лет, что просветлён-
ный Будда Шакьямуни даровал учения, его 
единственной целью было помогать живым 
существам с  разными ментальными спо-
собностями обнаруживать путь, ведущий к из-
бавлению от страданий и неудовлетворённости.  



12

Безмолвный ум — святой ум

После ухода Будды Шакьямуни его учения были 
собраны и записаны, и так появились священ-
ные буддийские тексты. Вдобавок к текстам 
от учителя (санскр. гуру, тибет. лама) к учени-
ку также передавались объяснения того, как 
применять учения, содержащиеся в этих тек-
стах, к реальной жизни. Таким образом, вплоть 
до наших дней сохранились не только сами уче-
ния Будды, но и реальные переживания этих 
учений на собственном опыте практикующих. 

Курсы по медитации монастыря Копан пре-
доставляют доступ к теоретическим учениям, 
а также к личному опыту их реализации, ко-
торый передавался по  непрерывной линии 
от учителя ученику. Такой формат приносит 
ученикам наибольшую пользу. В обстановке 
строгой дисциплины у учеников есть возмож-
ность слушать учения постепенного пути в из-
ложении квалифицированных лам, а  также 
практиковать медитацию в соответствии с по-
лученными учениями. Дискуссионные группы, 
а также сессии вопросов и ответов с учителями 
предполагают, что каждый ученик обучается 
в формате личного наставничества ламы и ос-
новное внимание уделяется индивидуальному 
опыту исследования собственного ума, понима-
ния того, как ум функционирует. 



13

Вступительное слово

Большое внимание также уделяется иссле-
дованию и детальному анализу собственной 
мотивации — осознанным и бессознательным 
устремлениям, которые становятся импульса-
ми к осуществлению любой активности. Со-
гласно буддийской доктрине, мотивация яв-
ляется основным фактором, определяющим, 
приведёт конкретное действие в  будущем 
к счастью или страданию. Можно даже сказать, 
что духовное развитие в соответствии с подхо-
дом постепенного пути является прогрессом 
от низшей мотивации, определяемой эгоис-
тичными устремлениями, к мотивации выс-
шей, определяемой устремлениями альтруи-
стическими. 

Перед тем как мы вступаем на путь духов-
ного развития, наша мотивация обычно огра-
ничена эгоцентрической идеей о том, что́ мы 
можем получить, а что́ — потерять. Каждый че-
ловек мечтает о том, чтобы обрести покой и со-
стояние удовлетворённости, стремясь испытать 
как можно больше чувственных удовольствий, 
заполучив материальные блага, власть, славу 
и тому подобное. Однако, сколько бы наших 
желаний ни исполнялось, ощущение удовлетво-
рения всегда ускользает от нас. В действитель-
ности подобные обусловленные эгоцентризмом 



14

Безмолвный ум — святой ум

устремления могут привести нас лишь к разоча-
рованию, тревоге и одиночеству. 

Выяснив для себя, что мирская погоня 
за объектами желаний не способна привести 
нас к состоянию комфорта ни в текущей жизни, 
ни в момент умирания, мы начинаем подумы-
вать о духовном развитии, то есть о практике 
Дхармы. Нам становится ясно, что феномены 
этого мира являются непостоянными, что лю-
бое действие всегда ведёт к соответствующему 
следствию. Другими словами, мы постепен-
но приходим к выводу, что действия, обуслов-
ленные неприязнью и привязанностью, ведут 
к страданию, а действия, совершаемые силой 
любви и мудрости, ведут к счастью. Тогда в на-
шем уме рождается устремление найти объек-
ты, в которых можно принять прибежище и ко-
торые могли бы вести нас по духовному пути, 
научив самостоятельно создавать причины для 
своего будущего счастья. 

В конце концов становится ясно, что даже 
в высших мирах сансары невозможно обрести 
состояние окончательной удовлетворённости. 
Пока ум остаётся омрачён заблуждением об от-
дельно существующем собственном «я», он пре-
бывает в бесконечном круговороте страдания 
и скорбей. Таким образом, мотивация духовных 



15

Вступительное слово

искателей приходит к устремлению полностью 
освободиться от циклического существования 
сансары и  обрести ничем не  обусловленное 
умиротворение, уводящее за пределы страда-
ния, то есть достичь нирваны.

Когда мы достигаем ещё более высоко-
го уровня духовного развития, то приходим 
к выводу, что стремиться к достижению лишь 
собственного освобождения — это достаточно 
эгоистичная мотивация. Ведь тогда получается, 
что остальные существа остаются опутанными 
паутиной страдания, которую сами и плетут 
своими действиями. Тогда в  нашем уме за-
рождается такое сильное сострадание, которое 
не позволяет нам игнорировать страдание всех 
этих живых существ, и у нас в уме возникает 
бодхичитта — устремление достичь просвет-
ления, или состояния будды, ради того, чтобы 
обрести способность привести всех живых су-
ществ к свободе, применяя присущие буддам 
просветлённую мудрость, сострадание и искус-
ные методы. 

Если следовать пути сутры, который был 
вкратце объяснён выше, то, без всяких сомне-
ний, можно достичь совершенного просветле-
ния, однако на это уйдёт невероятно много вре-
мени. Впрочем, если принять этот путь сутры 



16

Безмолвный ум — святой ум

за опору и зародить максимально сильную мо-
тивацию бодхичитты, можно вступить на так 
называемый путь тантры, который сравнива-
ют с неразрушимым алмазом. Если следовать 
продвинутым тантрическим учениям, сохраняя 
абсолютную преданность гуру — духовному ма-
стеру, достигшему совершенства, — можно уже 
в текущей жизни достичь просветления, очи-
стив все ментальные загрязнения и обретя бла-
гие просветлённые качества.

Хоть и в сильно сокращённой форме, это всё 
тот же постепенный путь, который является ос-
новой всех традиций тибетского буддизма. 

Курсы по медитации в монастыре Копан на-
чинаются в ноябре и длятся месяц, после чего 
ученики в течение месяца пребывают в уеди-
нённом ретрите под наблюдением, получая 
также дополнительные учения. Таким образом, 
получается, что западные ученики проводят 
Рождество в ретрите в буддийском монастыре. 

В первой главе этого сборника учений, ко-
торая озаглавлена «Подарки», содержится рас-
шифровка лекций, которые лама Еше прочёл 
в период с 1971 по 1974 год. Три раздела этой 
главы включают его учения, дарованные за не-
делю до Рождественского сочельника. Следую-
щая за учением сессия вопросов и ответов взята 



Вступительное слово

из интервью 1978 года в институте Манджушри 
в Англии. 

Во второй главе «Единство» содержится лек-
ция, которую лама Еше прочитал 27 сентября 
1975 года в монастыре Копан после особых трёх-
дневных учений и церемоний, во время кото-
рых ученики ознакомились с биографией Иисуса 
Христа, Будды и Дже Цонкапы — великого рефор-
матора тибетского буддизма, жившего в XIV веке. 

В третьей, заключительной главе «Транс-
формация» содержится перевод краткого уче-
ния о трансформации мыслей, включающего 
наставления по развитию сострадательного ума 
бодхичитты. 

Пусть эта книга послужит пользе всех, кто её 
прочтёт, и пусть вся заслуга, накопленная бла-
годаря её изданию, послужит долгой жизни всех 
учителей, указывающих истинный путь к вре-
менному и окончательному счастью.

Джонатан Ландау
Алверстон, Камбрия, Великобритания

Октябрь 1978 года



18

Вступительное 
слово переводчика 
на русский язык

Ещё год назад, если бы кто-нибудь сказал 
мне, что я переведу какую-то книгу про 
Рождество, я бы, скорее всего, рассмеялся. 

Но тогда я просто не знал о существовании этой 
книги ламы Еше, речь в которой идёт о том, что 
со стороны западных последователей Будды 
очень глупо игнорировать собственный куль-
турный бэкграунд, а тем более относиться к не-
му с презрением.

Как переводчик, я пришёл в какой-то мо-
мент к пониманию, что современный русский 
язык, которым я пользуюсь в работе и который 
состоит по большей части из научных терми-
нов и понятий, принятых в психологии, совер-
шенно не  подходит для перевода коренных 



19

Вступительное слово переводчика на русский язык

буддийских текстов VIII–XIV веков. С тех пор 
я нахожусь в поисках более подходящего для 
подобной задачи стиля русского языка. Для это-
го мне приходится изучать много литературы, 
в том числе и текстов православной христиан-
ской традиции. Конечно, бóльшую часть того, 
что там написано, я не понимаю, но есть в них 
просто великолепные находки! И, как профес-
сионал, я восхищён работой великих русских 
переводчиков, таких как Паисий Величковский 
и Феофан Затворник, которые перевели на рус-
ский язык работы сирийских мистиков и грече-
ских исихастов. 

В какой-то момент я было засомневался, 
корректно ли заимствовать стиль и термины 
языка другой духовной традиции, и попробовал 
поискать, не высказывался ли по этому поводу 
кто-то из современных тибетских мастеров. 

И вот тогда, к полному своему восторгу, я об-
наружил настоящее Сокровище Дхармы — ламу 
Еше и его книгу «Безмолвный ум — святой ум». 
В ней он как раз объясняет своим западным 
ученикам, как они могут привнести на путь 
Дхармы религию, являющуюся основой культу-
ры, в которой они родились и выросли. 

Уверен, что всё сказанное им в этой книге 
относится и к нам, русским буддистам, то есть 



Безмолвный ум — святой ум

к тем буддистам, кто, вне зависимости от своей 
этнической принадлежности, говорит, думает 
и читает на русском языке. 

Я хочу выразить благодарность всем, кто сделал 
возможным публикацию этой книги: Верони-
ке Березиной, которая поддержала реализацию 
этого проекта финансово; буддийскому центру 
Дуджом Кадак Лхундруб Линг за моральную под-
держку; досточтимой Тубтен Пелгье, которая, бу-
дучи ученицей ламы Сопы Ринпоче, подсказала 
мне, как лучше подойти к реализации этого про-
екта; редактору Анне Пестовой, которая работа-
ла над текстом в новогодние праздники, чтобы 
мы успели закончить книгу к Святкам; Сергею 
Гукову за все замеченные ошибки и описки. 

Антон Мускин
Рязань, Россия

Январь 2025 года



Часть 1

Основное  
учение 



22

Подарки

Размышления о Рождестве

На этой неделе христиане отмечают Рож-
дество Святого Господа Иисуса, и я пред-
лагаю в честь этого совершенно особен-

ного события устроить праздник. Но пусть это 
будет праздник с глубоким смыслом, а не оче-
редной повод предаться чувственным удо-
вольствиям, которые обычно лишь усиливают 
заблуждения и предрассудки, свойственные на-
шему уму. 

Чтобы это Рождество удалось, его следу-
ет организовать как истинный религиозный 
праздник. Иисус Христос пришёл в этот мир 
и даровал своё духовное учение, однако лю-
ди, увлечённые мирской жизнью, просто про-
игнорировали это. Для таких людей Рожде-
ство — это прежде всего возможность развлечь 
себя шопингом и накупить подарков. Однако 



23

Подарки

такой подход лишь усиливает их заблуждение.  
Нам ничто не мешает отпраздновать Рождество 
как истинное религиозное событие, но вместо 
того, чтобы использовать духовную силу этого 
праздника, мы следуем за неблагой мирской 
энергией — бегаем по магазинам, судорожно 
закупая подарки. При этом движет нами вовсе 
не любовь к близким, ведь единственное, о чём 
мы думаем, заходя в очередной магазин, — это 
«Надо не забыть что-то купить в подарок се-
стре, иначе она вообще со мной общаться пе-
рестанет!» или «Подарок другу не должен быть 
дешёвым, иначе и от него ничего толкового 
в подарок потом не дождёшься!». Это доволь-
но негативные мысли, которые могут привести 
лишь к ощущению неудовлетворённости. Такие 
мысли присущи незрелому эгоистическому уму 
и несовместимы с состоянием счастья, и к рели-
гии они никакого отношения не имеют. 

Истинная религия приносит в ум ощущение 
умиротворения и удовлетворённости. Действия, 
обусловленные заблуждением, не могут пойти 
на пользу нашим религиозным устремлениям, 
поскольку осуществляются под влиянием рас-
чётливого ума, который постоянно прикиды-
вает: «Чтобы мне получить от этого человека 
вот это, мне надо дать ему вон то». Такой ум 



24

Безмолвный ум — святой ум

является совершенно незрелым и эгоистичным. 
Обычно люди радуются, когда получают много 
подарков, и разочаровываются, когда их ожида-
ния не оправдываются. Чем такой ум отличает-
ся от ума несмышлёного ребёнка? Дети обыч-
но сильно переоценивают важность подарков, 
и бывает, что взрослые следуют их примеру. 
В такой ситуации, глядя на нас, они будут ещё 
больше завышать свои ожидания, а ум их будет 
ещё сильнее впадать в заблуждение, будет ис-
пытывать ещё бо́льшую неудовлетворённость. 

Если мы будем действовать, как надлежит 
действовать взрослым, зрелым людям, наши де-
ти, глядя на нас, также будут оставаться уравно-
вешенными и спокойными. Иногда у нас скла-
дывается ощущение, что правда жизни в том, 
что наши дети всегда ведут себя как взбалмош-
ные, а сами мы — образец спокойствия и не-
возмутимости. Однако попробуйте проследить, 
что происходит в семье, когда приближаются 
праздники. В такие дни именно мы создаём су-
матоху. Праздники, как правило, начинаются 
с того, что кто-то ссорится — папа с мамой, или 
дядя с тётей, или ещё кто-то из взрослых. Лю-
бой с лёгкостью может вспомнить подобное на-
чало праздника. Если быть честным с самим со-
бой и проанализировать, в чём причина таких 



25

Подарки

ссор, то становится очевидно, что в большин-
стве случаев ссоры происходят из-за подарков. 
Уж на Рождество-то точно именно из-за них! 
Я не пытаюсь намеренно представить всё в не-
гативном свете, а просто предлагаю вам самим 
проверить, прав я или нет. Большинство ссор 
на Рождество вызваны именно завистью: «Да-
вай-ка сравним, что подарили тебе, а что ему?». 
Такое двойственное восприятие полностью 
подчинено эгоизму и ошибочным концепциям. 

Подобное поведение, обусловленное за-
блуждением, не  относится исключительно 
к какой-то одной культуре — оно присуще лю-
бой из них. Точно так же обстоит дело с про-
тивоядием от этой болезни: его можно найти 
не только в буддийской доктрине. Любое рели-
гиозное учение связано с избавлением от не-
удовлетворённости, от подходов, обусловлен-
ных заблуждением. Любое религиозное учение 
направлено на то, чтобы принести человеку 
умиротворение и покой. 

Верить в то, что счастье и страдание цели-
ком и полностью зависят от внешних фено-
менов, от материальных благ, — это свойство 
тех людей, которые воспринимают мир через 
призму материализма. Такие люди, если им 
вдруг не хватит мороженого или торта, сразу 



26

Безмолвный ум — святой ум

расстраиваются: «Никакого праздничного на-
строения! Это худшее Рождество в моей жиз-
ни!». Они на полном серьёзе так реагируют! 
Удачно прошёл религиозный праздник или не-
удачно, для них определяется тем, сколько они 
получили материальных благ. Поэтому таких 
людей называют «материалисты». Они не спо-
собны обнаружить источники счастья в соб-
ственном уме и поэтому судорожно цепляются 
за внешние, материальные формы выражения 
любви. Как бы они ни пытались выглядеть ду-
ховными на людях, ум их одержим наружным, 
грубым уровнем реальности.

Если мы применим проникающую муд
рость, чтобы проанализировать своё отноше-
ние к Рождеству, то это будет самой настоящей 
практикой Дхармы. Вот это по-настоящему ре-
лигиозный подход. Изучение Дхармы не пред-
полагает, что мы должны думать о чём-то не-
обычайном, прибывшем к нам из иных миров. 
Изучение Дхармы как раз и заключается в том, 
чтобы изучить собственную мотивацию — то, 
о чём мы думаем в каждый момент своей по-
вседневной жизни. Если мы не будем пытать-
ся контролировать и трансформировать свои 
негативные проявления, обусловленные за-
блуждающимся умом, наполненным завистью, 



27

Подарки

жадностью и другими ядами, никакое Рожде-
ство Христово у нас отпраздновать не полу-
чится, как не выйдет у нас ничего стоящего 
из практики буддизма махаяны. Поэтому нам 
во что бы то ни стало необходимо признаться 
себе в том, что наш ум переполнен негативом, 
и приступить к поиску методов избавления 
от боли, которую он причиняет и нам самим, 
и другим живым существам. Так мы сможем 
привести ум к состоянию неизменной умиро-
творяющей реализации. Если же мы не сде-
лаем ничего для того, чтобы скорректировать 
свою мотивацию и  искажённое мышление, 
то Рождество останется праздником исклю-
чительно для нашего эго. Мы будем делать 
вид, что празднуем Рождество Иисуса Христа, 
но на самом деле это будет чистой воды про-
фанация. 

Поэтому если мы хотим принять участие 
в праздновании Рождества Христова и подгото-
вить к этому торжеству некий подарок, то луч-
шим подарком будет мир в нашем уме. Такого 
дара, который ещё и сопровождается любовью 
к ближнему, будет вполне достаточно. В этом 
случае нет никакой нужды суетиться, пытаясь 
наладить материалистическую составляющую 
этого праздника. 



28

Безмолвный ум — святой ум

Множество западных людей уезжают на Вос-
ток в поисках знаний, которые могут передать 
им гуру и ламы, поскольку в какой-то момент 
разочаровались в религиях, явлюящихся тра-
диционными для их собственной культуры. 
Иногда это приводит к тому, что, вернувшись 
из своих странствий домой, они начинают кри-
тически высказываться о своей традиционной 
религии. Такие высказывания не просто совер-
шенно бесполезны — они могут причинить су-
щественный вред самим этим людям. С пози-
ции психологии подобные нападки являются 
признаком наличия у человека определённых  
психологических проблем. На основании че- 
го психологи делают подобный вывод? Всё де-
ло в том, что главным источником всех наших 
проблем являются наши собственные искажён-
ные ментальные проекции. Обойди хоть весь 
мир —нигде не найдёшь такой штуки, как ре-
альная «проблема», которая существовала бы 
независимо от того ума, который её испытывает. 

Таким образом, поскольку источником 
проблем является обусловленность нашим соб-
ственным искажённым восприятием, то наша 
ядовитая критика других духовных традиций 
совершенно беспочвенна и указывает на пси-
хологические проблемы. Это, по сути, форма 



29

Подарки

эгоцентризма, подразумевающая отрицание 
ответственности за то, что нас что-то беспоко-
ит. Другими словами, ситуация такова, что мы 
не смогли придумать ничего получше, чем пе-
реложить вину за свою обеспокоенность на дру-
гой объект, который к ней вообще никакого от-
ношения не имеет. 

Более того, сам Будда установил, что при 
получении посвящения, дающего право выпол-
нять практику высшей колесницы ваджраяны, 
мы даём обет никогда не принижать никакую 
религиозную традицию или философскую си-
стему либо относиться к ней с пренебрежени-
ем. Он прекрасно понимал, что получение по-
добных особых посвящений и учений может 
стать причиной высокомерия, и ввёл этот обет 
как раз для того, чтобы этому высокомерию 
воспрепятствовать. Поэтому нам следует при-
ложить все усилия для того, чтобы воздержи-
ваться от любых сектантских взглядов. 

Постоянно сравнивать между собой разные 
объекты — это одна из наших главных привычек. 
Другая — объединяться по убеждениям. То, с чем 
мы себя ассоциируем, становится для нас «самым 
истинным», и у нас появляется чувство, что мы 
должны бороться со всеми, чей образ мыслей от-
личается от нашего. Это обычный, естественный 



30

Безмолвный ум — святой ум

режим работы заблуждающегося ума. Ложное 
ощущение превосходства понуждает нас пре-
зрительно относиться ко всему, что не вписы-
вается в нашу систему убеждений. В результате 
мы часто скатываемся к критике того, сути чего 
просто не понимаем. Это не что иное, как при-
знак невежества.

Например, в Библии говорится, что всё су-
щее создал Бог. Среди нас наверняка есть те, 
кто отказывается признавать такое утвержде-
ние и реагирует на него в рамках ограничен-
ного мышления. Однако очень может быть, что 
подобное наше восприятие обусловлено неже-
ланием признать важность психологического 
аспекта этого утверждения и интерпретировать 
его должным образом. Возможно, для нас было 
бы неплохо научиться интерпретировать по-
добные утверждения не буквально и подходить 
с большей гибкостью к идеям, которые кажутся 
нам чуждыми и сложными для принятия. Такой 
подход поможет нам углубить собственную реа
лизацию. Это хороший пример того, что люди 
на Западе отличаются сильным желанием быть 
свободными и независимыми: «Я сам в состоя-
нии о себе позаботиться!», «Я буду делать так, как 
считаю нужным!», «Я, я, я, я…». При таком под-
ходе, даже если кто-то предлагает нам помощь, 



31

Подарки

мы предпочитаем отказаться от неё. Подобная 
эгоистичная интерпретация свободы становит-
ся причиной множества проблем, поэтому сле-
дует изменить её, и как можно быстрее. Это со-
вершенно точно пойдёт нам на пользу. И тогда 
учение о том, что Бог создал всё сущее, включая 
и нас самих, может стать очень действенным 
противоядием от ложного ощущения превос-
ходства, то есть от гордыни. Ведь уважение к че-
му-то гораздо более значимому, чем мы сами, 
помогает ослабить привязанность к собствен-
ному «я». Эта концепция Бога-творца дарит нам 
возможность проявить уважение к чему-то кро-
ме нас самих, принять прибежище в чём-то кро-
ме собственного любимого эго. 

Все мы относимся к Иисусу Христу с уваже-
нием, и, поскольку многие из моих учеников 
принадлежат к западной культуре, мы решили 
последовать традиции и отпраздновать Рож-
дество Христово. Однако нам следует подойти 
к этому событию осознанно. Сами подумай-
те, сколько раз за свою жизнь вы уже празд-
новали Рождество? Как вы его праздновали?  
Что делали? Какое влияние этот праздник ока-
зал на ваш ум? Проверьте себя. Не возникали ли 
у вас проблемы во время этого праздника из-за 
того, что вы уделяли слишком много внимания 



32

Безмолвный ум — святой ум

материалистической стороне процесса? Напри-
мер, покупая деликатесы к праздничному столу, 
не вступали ли вы в перебранку с продавцом: 
«Сколько-сколько, говоришь, это стоит? Ну это 
уж ни в какие ворота не лезет! Хочешь разжить-
ся за мой счёт? Ах ты, так тебя растак…»? А поз-
же праздничное застолье омрачается ещё и тем, 
что все объедаются, чувствуют себя отврати-
тельно и ничего, кроме разочарования, не ощу-
щают. Такое празднование Рождества приводит 
лишь к углублению заблуждения, и ни к чему 
иному. И я ни в коем случае не критикую само 
Рождество, поскольку с искренним уважением 
отношусь к Господу Иисусу. Не он поддаётся 
заблуждению, а мы сами. Поэтому именно мы 
и несём ответственность за то, во что превра-
щается празднование Рождества. Иисус Хри-
стос даровал нам учение, в котором объяснил, 
как хранить мир в душе. Поэтому в знак уваже-
ния к Нему праздновать Его Рождество следует 
с миром в душе. И если мы этого не делаем, то 
тем самым демонстрируем, что так и не поня-
ли, чему Он учил.

Возможно, нам кажется, что проявление 
уважения выражается в том, насколько тща-
тельно мы подготовим все материалистиче-
ские аспекты празднества. Но ведь управляться 



33

Подарки

с внешними материалистическими аспектами, 
не поддаваясь привязанности, способен лишь 
тот, кто обладает зрелым, поддающимся кон-
тролю умом. Тот, кто таким умом не облада-
ет, очень быстро скатывается к эгоистическим 
устремлениям. 

Мы также искренне верим, что признаком 
аутентичности религиозного учения является 
то, насколько много людей ему следует. Однако 
аутентичное религиозное учение далеко не всег-
да привлекает толпы последователей. Такой 
подход к оценке учения снова указывает на ум, 
обусловленный заблуждением и политическими 
соображениями, который верит, что на высшую 
истину указывают бесчисленная паства и ро-
скошные храмы, огромные монашеские общины 
и тому подобное. Какая ерунда! Всё вышепере-
численное ровным счётом ничего не значит! Все 
эти факторы вовсе не являются доказательства-
ми чистоты и качества духовной доктрины, во-
круг которой они образовались. Если мы будем 
полагаться на такие факторы как на критерии, то 
у нас не будет ни единого шанса обнаружить со-
кровище неизменного умиротворения, которое 
присутствует в уме каждого живого существа. 

При жизни Иисуса Христа в мире ещё не бы-
ло ни одного христианского храма. Его учение 



34

Безмолвный ум — святой ум

ещё не разделилось на несколько отдельных 
церквей, и христиане не могли сказать: «Я вот 
исповедую такое-то христианство, а ты какое?». 
Тогда ещё не было таких ограничений, когда 
преданный Христу последователь обязан был 
выбрать одну из ветвей христианства. С этой 
точки зрения люди, жившие в те времена, были 
гораздо свободней нас с вами. Всё, что они де-
лали, стараясь придерживаться своих религиоз-
ных убеждений, они делали с чистым сердцем 
и совершенно открыто. А в наши дни спроси 
любого, какой духовной традиции он следует, 
и, скорее всего, услышишь что-то типа: «Я сле-
дую вот этой традиции, потому что ей следовал 
мой отец» или вообще: «Да, исповедую вот эту 
традицию, потому что до её храма меньше идти 
от моего дома». Это какие-то нелепые причины. 
Бывает, что люди просто примыкают к той тра-
диции, чья община наиболее многочисленна 
в их городе. Всё это не имеет никакого отноше-
ния к истинному духовному пути. 

Один-единственный человек, сумевший об-
рести неизменное умиротворение, пройдя путь 
до полного освобождения, представляет гораздо 
бо́льшую ценность, чем толпа невежд, без кон-
ца талдычащих: «Вот во что я верю!». Таким лю-
дям ничего не стоит раскритиковать истинного 



35

Подарки

духовного искателя просто из-за того, что его 
вера отличается от их собственной. Это вполне 
в духе этих людей. Очень часто идеи и действия 
существ, обладающих высокой реализацией, 
могут не соответствовать ожиданиям большин-
ства. Когда речь идёт о духовности, численное 
преимущество вообще ничего не значит. Люди 
могут с большим энтузиазмом строить храмы 
и монастыри, но, если у них нет истинных ре-
лигиозных устремлений, всё это совершенно 
бесполезно. 

Я не борец с религиями — наоборот, я отно-
шусь с симпатией к ним всем. Однако испове-
довать религию следует осознанно, а для этого 
необходимо производить внутреннюю транс-
формацию. Мы не станем более религиозными, 
понастроив храмов, накупив красивых тради-
ционных одеяний или даже засев в уединённый 
ретрит. Если всё это лишено мудрости, от этого 
не будет никакого толка.

Мерой духовного развития отдельного че-
ловека является то, насколько он сумел объ-
единить свой ум с  мудростью. Именно это, 
а  не  внешние атрибуты является истинным 
признаком религии, по которым можно опре-
делить, какой традиции он следует. Религи-
озное изобразительное искусство, например, 



36

Безмолвный ум — святой ум

не является религией. Изображения Иисуса или 
Будды не являются религией. Религия — это 
степень понимания. Это то, что происходит 
внутри, не снаружи. 

Таким образом, если мы хотим отпраздно-
вать Рождество Христово именно как религиоз-
ный праздник, следует вспомнить, кем был сам 
Иисус Христос, как он сам поступал, какими 
убеждениями руководствовался. Если мы имен-
но так подойдём к этому празднику, то сможем 
понять, за счёт чего он сумел принести пользу 
такому огромному количеству людей, как он 
стал той благодатной силой, влияние которой 
на человечество ощущалось не только при его 
жизни, но и продолжается на протяжении уже 
двух тысяч лет, вплоть до наших дней. Иисус 
Христос обладал исключительным, высшим со-
страданием. Для нас будет очень полезно над 
этим поразмыслить, как следует это проанали-
зировать. И лучшим настроем на празднование 
Рождества Христова было бы такое устремле-
ние: «Я бы хотел обрести такую же духовную 
реализацию, какая была у Иисуса Христа, стать 
таким же сострадательным». Если мы будем 
хранить в сердце подобное устремление, Рож-
дество превратится в настоящий религиозный 
праздник, наполненный глубоким смыслом. 



37

Подарки

Поэтому я прошу всех вас, кто хочет остаться 
здесь на рождественские каникулы, отказаться 
от материалистических устремлений. На про-
тяжении всей этой недели выполняйте прак-
тику. Вам следует оградить ум от отвлечений, 
связанных с бытовыми заботами: «А что мне 
надеть на вечеринку?», «А что бы вкусного нам 
приготовить для праздничного стола?», «Какие 
подарки-то покупать?». Забудьте обо всём этом 
на неделю. Вместо этого попробуйте развивать 
сострадание и ослаблять эгоизм. Мы же все по-
нимаем, что дарение подарков на праздник са-
мо по себе не делает нас менее эгоистичными, 
не превращает в святых, верно? 

Подарки можно дарить с разной мотиваци-
ей, и если мы делаем это, заботясь о том, что 
о нас подумают другие, и о других подобных ве-
щах, то такой процесс не имеет ничего общего 
с щедростью и проявлением любящей доброты. 

Если мы не способны дарить подарки, не за-
грязняя это действие сожалением о потрачен-
ных на них средствах или расчётами, что можно 
получить взамен, лучше вообще никому ничего 
не дарить. Лучше сначала научиться контроли-
ровать свой ум. Попробовать ослабить привя-
занность к внешним объектам и направить все 
силы на работу на внутреннем уровне. 



38

Безмолвный ум — святой ум

Не планируйте на этой неделе вечеринок, 
не ходите по гостям, совершая там нелепые по-
ступки, проводя время с людьми, чей ум обус
ловлен заблуждением, а вместо этого посвятите 
всё время выполнению практики медитации. 
Даже если у вас нет никакого опыта медитации, 
вы всегда можете медитировать на любви, то 
есть как следует поразмышлять над вопросом 
«Что же такое истинная любовь?». 

Это довольно простая практика, но я уве-
рен, что она может принести нам огромную 
пользу. Странно утверждать, что мы знаем, ка-
кова истинная любовь, лишь потому, что у нас 
есть опыт соответствующих взаимоотношений 
с определёнными людьми — друзьями, супру-
гом или супругой, детьми и т. д. Дарить подарки 
членам семьи — это не то же самое, что участво-
вать в благотворительной активности. Вряд ли 
подарки близким могут быть знаками истинной 
любви, потому что наше «от души с любовью» 
в этом случае может оказаться всего лишь ещё 
одним проявлением эгоизма. Подобный подход 
не имеет ничего общего с истинной любовью, 
потому что истинная любовь всегда направле-
на на всех живых существ без исключения. Бла-
гим или неблагим является действие, в основ-
ном зависит от того, какой оно определяется 



39

Подарки

мотивацией, поэтому нам следует особенно 
тщательно следить за тем, какие устремления 
стоят за нашими действиями, исходя из каких 
соображений мы делаем что-то для других. 

Почему, собственно, мы дарим подарки 
именно тем, к кому испытываем симпатию, 
а не тем, кто нам неприятен? Какая нами дви-
жет мотивация? Мы также обычно не дарим по-
дарки тем людям, о ком знаем, что не нравим-
ся им. Почему? Когда мы принимаем решение, 
кому купить подарки, что в этот момент проис-
ходит в нашем уме? Как мы принимаем такие 
решение? Очень полезно задавать себе подоб-
ные вопросы о действиях, которые мы обычно 
совершаем не задумываясь. Так можно совер-
шить массу открытий. Это не то же самое, что 
задавать неудобные вопросы кому-то другому, 
как принято в среде политиков. Это неудобные 
вопросы о нашей собственной мотивации.  
Это процесс очень личный, внутренний. Поэто-
му попробуйте приложить усилия и как следует 
проверить свою мотивацию. 

Мы тут все понимаем, что Иисус и  Буд-
да были святыми существами. При этом ни 
тот ни другой не ходили и не раздавали по-
дарки. Их главным подарком были их учения 
о том, как достичь совершенной реализации.  



40

Безмолвный ум — святой ум

Даже когда Иисус накормил голодных хлебом, 
это было лишь относительное проявление его 
истинного намерения — привести людей к реа-
лизации Святого Духа, присутствующего в них. 
Он мог накормить их хлебом так, чтобы это 
помогло им обрести неизменный мир в душе, 
стать счастливыми. Иисус Христос же не был 
каким-то наивным дурачком, он прекрасно по-
нимал, что делает. И уж точно не нам мериться 
глубиной понимания с Иисусом Христом. 

То, как мы проявляем любовь к другим су-
ществам, связано скорее с нашим невежеством. 
Мы говорим: «Я люблю тебя!» — лишь когда 
ощущаем действие соответствующей эмоции, 
что только способствует усилению заблужде-
ния и  обострению внутреннего конфликта.  
Те подарки, которые мы при этом дарим, — это 
не прямой и открытый дар, это что-то, что яв-
ляется ширмой для совершенно иных устрем-
лений и мотиваций. Разве это любовь? 

Если мы подходим ко  всему осмысленно 
и у нас есть хотя бы какое-то понимание, то мы 
без труда увидим, что наши обычные действия 
вступают в противоречие с истинной сутью ре-
лигии. Давайте прямо сейчас, на рождествен-
ских каникулах, это и проверим. В течение не-
дели прежде, чем что-то сделать, подумайте, как 



41

Подарки

бы вы это сделали, руководствуясь совершен-
но иной мотивацией. Прямо сейчас взгляните 
в свой ум: как он отреагировал на это предложе-
ние? Нам надо решить для себя, что если мы хо-
тим отпраздновать это Рождество осознанно, то 
действовать нам придётся совсем не так, как мы 
привыкли. Это не означает, что достаточно из-
менить поведение лишь на внешнем уровне, — 
нам скорее придётся потрудиться над тем, что-
бы изменить свой образ мышления. Если у нас 
получится, то празднование Рождества Христова 
принесёт нам настоящую пользу. Поэтому да-
вайте, пожалуйста, попробуем сохранять такое 
намерение и поддерживать на предстоящей не-
деле бдительность, насколько это возможно. 

Давайте попробуем обнаружить в  своём 
уме истинное молчание — молчание ума, ко-
торый пребывает в состоянии умиротворённо-
сти и удовлетворённости. Не надо раздумывать 
про эти лекции — многословен ли этот лама 
или из него слова не вытянешь. Слова мало че-
го стоят, но вот что важно, так это как следует 
обдумывать всё, что мы слышим. Достаточно 
иногда задаваться простым вопросом: «Как мне 
достичь внутреннего умиротворения?». Этот 
простой вопрос следует задавать себе снова 
и снова. Если мы будем посвящать в течение 



42

Безмолвный ум — святой ум

дня достаточно времени тому, чтобы задавать 
себе этот вопрос, то рано или поздно ответ 
на него обязательно придёт. 

Бо́льшую часть времени наш ум напомина-
ет камень. Мы, возможно, уже получили мно-
жество учений разных религий и философских 
школ, но ни одно из этих учений так и не про-
никло в наш ум. Тогда получается, что слова, 
которые мы услышали, никак не помогли нам 
обрести понимание самих себя и окружающего 
мира. Я правда искренне убеждён, что именно 
такова наша ситуация и есть. 

Если кто-то обладает истинной реализаци-
ей, то для таких людей нет никакой разницы, 
в какие внешние обстоятельства они попадают. 
Они будут оставаться умиротворёнными в лю-
бой ситуации. Но это явно не про нас. Напри-
мер, если кто-то уличит нас в недостаточных 
знаниях по какому-либо вопросу — пусть даже 
это будет что-то совсем незначительное — мы 
в любом случае расстроимся. «Ты вот знаешь, 
как делают кока-колу?» — «Нет, к сожалению, 
понятия не имею!» Но в действительности кому 
вообще какое дело, как они там делают эту ко-
ка-колу? Какая польза от такого знания? Будда 
обнаружил неизменно умиротворённое состоя-
ние ума без знания о том, как делают кока-колу. 



43

Подарки

Нам следует размышлять лишь о том, что дей-
ствительно важно!

Иисус Христос обнаружил источник умиро-
творения в самом себе. Ему не понадобилось 
создавать ядерную бомбу, чтобы обрести это 
умиротворение. Наши же современники — будь 
то мужчины, женщины и даже дети — настолько 
запутались в собственных предубеждениях, что 
их заблуждение со временем только возрастает. 
Их ум не способен видеть общую картину. Они 
получили самое хорошее образование, но так 
и не сумели переварить полученные знания, 
не смогли сделать никаких полезных выводов 
из них. Это образование не помогло им решить 
внутренние проблемы и противоречия, не при-
вело их к обретению умиротворения. Считается, 
что современные люди очень умны и хорошо 
образованны. Но что толку от ума и образован-
ности, если использовать их исключительно для 
того, чтобы вводить друг друга в заблуждение?

Я очень надеюсь, что все вы, кто проделал 
такой долгий путь, чтобы послушать слова это-
го ламы, не будете обижаться из-за того, что 
я  разговариваю с  вами о таких неприятных 
вещах. Почти всё, что я до сих пор сказал, так 
или иначе являлось критикой. Однако я не имел 
в виду, что все вы обладаете теми негативными 



44

Безмолвный ум — святой ум

свойствами, о которых я рассказывал. И всё 
же, если что-то из того, что я сказал, вас ка-
ким-то образом задело, то, возможно, это хо-
роший повод проверить себя. Благодаря этому 
вы сможете преодолеть все эти склонности 
и тенденции. Каждый раз, когда мы понима-
ем, что впали в заблуждение, следует остано-
виться и проанализировать своё внутреннее 
состояние. Необходимо проверить все внут
ренние уровни ума, проанализировать, что 
там происходит. Так мы можем научиться при-
ходить к выводам, которые не оторваны от ре-
альности, потому что основаны на мудрости, 
и влиять таким образом на свои действия. Ес-
ли у нас это получится, мы сможем выстроить 
образ жизни так, что она будет приносить нам 
ощущение удовлетворённости. Не стоит забы-
вать, что Будда Шакьямуни вначале тоже был 
заблуждающимся существом, но в конце кон-
цов с помощью подобного анализа собствен-
ного ума сумел достичь просветления. 

Умиротворение, удовлетворённость и отсут-
ствие тревоги — это те внутренние ощущения, 
которые можно считать самыми важными для 
любого человека. Поэтому для вас будет лучше, 
если вы не будете отвлекаться на заблуждения, 
доминирующие в обществе, а направите всё 



45

Подарки

внимание на состояние собственного ума. Что 
толку постоянно тревожиться, повторяя про 
себя: «Разве можно оставаться в умиротворён-
ном состоянии, когда по всему миру происхо-
дит столько военных конфликтов?! Необходимо 
остановить разжигателей войны!». Чаще всего 
подобные намерения так и остаются на уровне 
внутреннего диалога. Поэтому вместо того, что-
бы тратить свою энергию на то, от чего нет ни-
какой пользы, лучше попытайтесь достичь уми-
ротворённого состояния ума! Вот это — вполне 
осуществимая задача! И, в отличие от пустой 
болтовни о политике, её выполнение может 
принести реальную пользу.  И вообще, эта пу-
стая болтовня о политике мало того, что не спо-
собна как-то повлиять на внешнюю ситуацию 
«во всём мире», так  ещё и заставляет вас без 
конца переживать, превращая в невротиков. Это 
и есть самая настоящая незрелая эмоциональ-
ность, начисто лишённая мудрости. Но если вы 
сможете добиться внутреннего переживания 
умиротворения, анализируя свою мотивацию 
и тренируя ум, то этим умиротворением смо-
жете повлиять на состояние ума других людей. 
А вот это уже вполне может улучшить внешнюю 
ситуацию и способствовать установлению «ми-
ра во всём мире». 



46

Безмолвный ум — святой ум

Мы все считаем, что руководствуемся в сво-
ём мировоззрении логикой. Разве не логич-
но, что в том случае, если все люди будут пре-
бывать в умиротворённом состоянии, войны 
прекратятся сами собой? Уж куда логичнее, 
правда? Возьмите для примера любой воен-
ный конфликт и попробуйте представить, что 
бы произошло, если бы люди с каждой стороны 
стали пребывать в умиротворённом, удовлет-
ворённом состоянии ума. Как бы тогда разви-
вался этот военный конфликт дальше? Не верх 
ли невежества пытаться установить мир путём 
насилия? «Нам с тобой нужен прочный мир, по-
этому давай-ка я тебя убью!» Ну не абсурд ли? 
Как я уже говорил, единственный путь обрести 
мир — это обнаружить в собственном уме его 
истинную умиротворённую природу.  

И не надо принимать мои слова на веру! 
Сначала проанализируйте всё сами и сами ре-
шите, есть в моих словах истина или нет. Ис-
пользуйте свою мудрость, не верьте на слово 
любому, кто напялил ламские одеяния! Если 
слушать бесконечный поток слов, не пытаясь 
прийти к  какому-то выводу на  основе соб-
ственного опыта и прозрения, это будет про-
сто бесполезная потеря времени, приводящая 
ум в ещё большее заблуждение. Продолжайте 



47

Подарки

анализ, сохраняя открытость ума, до тех пор, 
пока не придёте к заключению, которое будет 
вас полностью устраивать. Наша жизнь слиш-
ком коротка, чтобы впускать в неё невежество 
пустых слов. Нам следует попытаться обрести 
понимание и привнести его в свою ежедневную 
практику.

Спасибо за ваше внимание и с Рождеством!

* * * * *

Вас, без сомнения, благословил Иисус Хри-
стос, потому что это благословение было 
предопределено! Я  уверен, что существует 
некий циклический паттерн, который опреде-
ляет вашу связь с Христом. По-другому и быть 
не могло — Христос должен был прийти в мир 
в надлежащее время и даровать людям соот-
ветствующее учение. Более того, существует 
некая взаимосвязь, в силу которой благосло-
вение Христа сошло в ваше внутреннее бытие, 
проникло в  самый глубокий уровень ваше-
го сознания. Я уверен в этом! Вас бы никогда 
не осенили прозрения, закладывающие основу 
духовного развития, если бы вы не были под-
готовлены некой благой силой, которая стала  



48

Безмолвный ум — святой ум

первопричиной зарождения в вашем уме по-
нимания духовности. Однако это вовсе не озна
чает, что для такого достаточно лишь напра-
вить взор в небеса и ждать, когда Господь Иисус 
Христос сделает всё сам, без какого-либо уча-
стия с вашей стороны!

В учениях Христа нигде не  сказано, что 
можно достичь спасения, ничего не делая для 
этого. Однако большинство людей, похоже, это-
го не понимают. Они считают, что сами не спо-
собны сделать ничего, чтобы развить свой ум. 
Это серьёзная проблема. Божий замысел заклю-
чается в том, чтобы каждый без исключения 
человек очистился и стал святым. Бог не делал 
различий между людьми на Западе и людьми 
на Востоке, между чёрными и белыми и т. д. 
На мой взгляд, Бог не может быть ограничен 
подобными предрассудками, которые обычно 
становятся причинами заблуждений. А если по-
стоянно жаловаться: «Я ни на что не способен! 
От меня вообще ничего не зависит!» — это лишь 
усиливает невежество. Лишь от нас самих зави-
сит, будем ли мы поддерживать мир в уме или 
позволим ему бесноваться. Выбор за нами! 

И речь не идёт о том, что надо совершать 
действия исключительно на уровне тела. Ско-
рее нам следует приложить усилия и постичь 



49

Подарки

природу ума, его суть. Лишь обретя такое по-
стижение и обратив его в духовный путь, мы 
сможем обрести высший плод умиротворения 
и счастья. Поэтому, вместо того чтобы просто 
формально посещать лекции в течение этих 
рождественских каникул, вам следует также 
осуществлять определённую активность. У вас 
достаточно материала, который может послу-
жить объектом для медитации, поэтому я при-
зываю вас как следует поразмышлять над ус-
лышанным. Другими словами, вам необходимо 
уйти в уединённый ретрит, но не на физиче-
ском уровне, а на уровне ума. 

Когда мы встретимся в Рождественский со-
чельник, чтобы отметить появление на свет 
Иисуса Христа, давайте сохранять умиротворе-
ние в уме, поддерживая позитивный настрой 
и состояние счастья. Тогда этот вечер станет для 
нас по-настоящему радостным праздником. 
Странно ведь встречать Рождество, постоянно 
раздражаясь или пребывая в депрессии?! По
этому давайте-ка зародим в сердце благую мо-
тивацию и любовь. Давайте не будем проводить 
различий между людьми и будем воспринимать 
всё и всех, что нас окружает, — включая своих 
врагов, — как сияющие золотым светом цветы. 
Тогда празднование Рождества, которое обычно 



50

Безмолвный ум — святой ум

омрачено для большинства людей суетным 
умом, станет для нас в этот раз чем-то совер-
шенно радостным.

Если мы поменяем своё восприятие на внут
реннем уровне, то изменится оно и на уровне 
внешнем. Это и  есть истинная трансформа-
ция ума. Без всякого сомнения, это она и есть. 
Я не являюсь каким-то выдающимся подвиж-
ником, но у меня есть некоторый опыт пере-
живания подобной трансформации, и поэтому 
я могу вам вполне ответственно заявить: это 
именно так и работает! У вас, западных людей, 
есть высокоразвитый интеллект, поэтому для 
вас не составит труда понять, что ум облада-
ет способностью изменять себя и собственное 
восприятие того, что его окружает. И если ум 
способен сам себя изменять, то почему бы ему 
не изменяться именно в лучшую сторону?

Кто-то из вас может подумать: «Да что мне 
за дело до этого христианства! Иисус, Еванге-
лие какое-то — зачем мне это всё?!». Но заду-
майтесь: откуда у вас такая раздражительность 
по отношению к христианству? Вы же навер-
няка прекрасно понимаете, что Иисус Христос 
учил своих последователей истинной любви? 
Это ведь так просто! Но и вместе с тем так глу-
боко! Если бы вы развили в своём уме такую 



51

Подарки

истинную любовь, я уверен, что сейчас он был 
бы в гораздо более умиротворённом состоянии. 
А какова любовь в повседневной жизни? По-
пробуйте вспомнить, что обычно определяет 
вашу любовь? Я подскажу: ваше чувство люб-
ви всегда связано с разделением, правда ведь? 
Просто окиньте взглядом прямо сейчас всю 
гомпу и признайтесь себе, ко всем ли присут-
ствующим здесь вы испытываете любовь. Поче-
му вы проводите такое жёсткое разграничение 
между близкими и чужими, друзьями и врага-
ми? Почему между вами и другими людьми об-
разовалась такая пропасть?

В буддийской доктрине этот импульс к ис-
кусственному разделению называется «двой-
ственность». Иисус Христос учил, что подоб-
ное отношение полностью противоположно 
истинной любви. Давайте признаемся себе: 
есть ли в нас такая истинная любовь, которой 
учил Иисус Христос? И если в нас самих такой 
любви пока нет, то, может быть, следует пере-
стать критиковать учение Христа, объявлять его 
бесполезным? Потому что здесь не в учении 
Христа проблема, а в нас: это мы неправильно 
поняли Его учение, это мы, зная, о чём в этом 
учении сказано, проигнорировали эти настав-
ления и не сделали их основой своих действий. 



52

Безмолвный ум — святой ум

Евангелие содержит множество удивительных 
наставлений, но среди них нет ни одного, в ко-
тором Иисус говорил бы о том, что нам вооб-
ще ничего не надо делать, что с нашей стороны 
не нужно вообще никаких усилий, чтобы на нас 
сошёл Святой Дух. А большинство людей имен-
но в этом и уверены: что ни с того ни с сего — 
вжух! — и на них сойдёт Святой Дух! 

Я прочитал Евангелие и могу с уверенно-
стью сказать, что обнаружил в нём то, что очень 
похоже на буддийские принципы равностности, 
сострадания и трансформации привязанности 
к собственному «я» в любовь к окружающим. 
Возможно, в Евангелии не найти с ходу объяс-
нений того, как именно тренировать ум, что-
бы развить подобные качества, но в том, что 
их возможно развить, нет никаких сомнений. 
В действительности на пути их развития стоят 
лишь наш эгоизм и ограниченность ума.

Если в  уме рождается истинная реализа-
ция, мы больше не цепляемся за эгоистическое 
устремление спасти лишь себя самих. Если в нас 
родилась истинная любовь, наши действия боль-
ше не обуславливаются двойственностью, когда 
мы ощущаем привязанность к одним людям, 
неприязнь к другим и безразличие к третьим. 
На самом деле это несложно. В уме человека, 



53

Подарки

не следующего по духовному пути, всегда при-
сутствует такое разделение. И это прежде все-
го вредит самому уму, поскольку из-за такого 
разделения в нём постоянно происходит вну-
тренняя борьба, нарушая умиротворение. По-
пробуйте проанализировать собственный ум 
и понаблюдать, например, за тем, как вы отно-
ситесь к своим соседям. Сначала представьте се-
бе друга, а затем врага и понаблюдайте за тем, 
как на это реагирует ум. Вы увидите, что ум 
инстинктивно ощущает привязанность к то- 
му, кого мы считаем «другом», и  неприязнь 
к тому, кого мы считаем «врагом». Такие реак-
ции ума являются полной противоположностью 
умиротворению. Это негативные проявления 
ума, и они ведут в будущем лишь к страданию. 

Учения об истинной любви довольно прак-
тичны. Это к тому, что не следует думать, что 
религия парит где-то там в небесах, в то время 
как сами мы ходим по грешной земле. Если на-
ши действия тела, речи и ума определяются лю-
бящей добротой, мы автоматически становим-
ся людьми духовными. Само по себе посещение 
учений не делает нас духовными людьми. Воз-
можно, мы понимаем эти учения неверно, а не-
верное истолкование учений противоречит са-
мой идее духовности. В результате из-за того, 



54

Безмолвный ум — святой ум

что мы чего-то не поняли, мы начинаем крити-
ковать какую-то духовную доктрину, какую-то 
религию. 

Неверное истолкование учений ведёт к сек-
тантским взглядам. Эго вовлекается в отож-
дествление: «Сам я буддист, поэтому считаю, 
что христиане заблуждаются». Такое отношение 
сильно вредит истинной духовности, истинным 
религиозным чувствам. Чтобы уничтожить 
духовность, необязательно скидывать бомбы 
на что-то внешнее: ненависти внутри вполне 
достаточно. Ненавистью мы уничтожаем уми-
ротворение в собственном уме. И неважно, вы-
ражаем мы свою ненависть словами или нет. 
Слова мало стоят. Умиротворение уничтожают 
сами мысли, пропитанные ненавистью. Они де-
лают это совершенно автоматически. Нам сле-
дует раз и навсегда это для себя уяснить! Точ-
но так же не зависит от внешних обстоятельств 
истинная любовь, поскольку она присутству-
ет внутри нас. И речь здесь не о вымученной 
улыбке на лице, не о наших потугах выглядеть 
счастливыми на людях. Истинная любовь рож-
дается из глубокого понимания, что другие жи-
вые существа страдают, она светит на каждого 
из них, не проводя различий. Вот что такое ис-
тинная любовь. 



55

Подарки

Если кто-то толкает нас, обычно мы реаги-
руем гневом и возмущением: «Это что вообще 
такое?!». Подобная реакция указывает на то, 
что наш ум не знает, что такое истинная лю-
бовь. Это реакция эго, которое озабочено толь-
ко самим собой, своим благополучием. Намного 
мудрее было бы реагировать следующим обра-
зом: «То, что меня кто-то толкнул, особого вре-
да мне не причинит, а вот если я в результате 
начну воспринимать этого человека как врага 
и стану испытывать к нему ненависть, это соз-
даст для меня серьёзные проблемы». Подобные 
разумные размышления оставляют возмож-
ность развивать истинную любовь. 

На сегодня это всё. Я надеюсь, что мои сло-
ва помогут вам более осмысленно отнестись 
к празднованию Рождественского сочельника, 
потому что именно желание блага для вас стало 
главной мотивацией всего, что я сказал.

* * * * *

На мой взгляд, нам всем очень повезло. Нам 
воистину следует радоваться и веселиться, по-
скольку мы обрели драгоценное рождение 
человеком, которое даёт нам возможность 
обнаружить уже в  текущей жизни в  самих 



56

Безмолвный ум — святой ум

себе природу Иисуса Христа, то есть Святой 
Дух. На относительном уровне Иисус Христос 
был человеком, рождённым в такой-то и та-
кой-то день. Он выглядел как человек и жил 
человеческой жизнью. Поскольку этот человек 
даровал нам определённое учение, мы празд-
нуем его день рождения — Рождество Христо-
во. На абсолютном же уровне смысл Рождества 
в том, что в этот самый день у нас появляется 
возможность обнаружить в своей душе или уме 
истинную природу Иисуса Христа. Если мы бу-
дем развивать эту природу Иисуса Христа, то 
сможем обрести ту духовную силу, которой об-
ладал Он сам. У нас действительно есть такой 
шанс! Не следует воспринимать Иисуса Христа 
и Бога как что-то отдельное от нас, таких «си-
рых и убогих». Нет никакой разницы между вы-
ходящим за любые ограничения проявлением 
Бога — высшей природой Святого Духа, которой 
обладал Сын Божий Иисус Христос, — и истин-
ной природой нашего собственного ума. 

Сейчас наш ум омрачён ложными воззре-
ниями и  концепциями и  поэтому временно 
пребывает в заблуждении. Мы не можем яс-
но видеть вещи такими, какие они есть, блуж
дая на  ощупь во  мраке страстных желаний, 
цепляясь за  иллюзорный мир чувственного 



57

Подарки

восприятия. Из-за подобных омрачений мы 
не можем узреть Святой Дух — высшую приро-
ду своего ума. Истинное качество нашего ума, 
нашей души таково, что мы обладаем потен
циалом, позволяющим объединить свой ум или 
душу с неизъяснимой абсолютной природой 
Бога — достичь высшего состояния пробужде-
ния сознания. Однако для этого нам необхо-
димо найти тот метод, который позволит осу-
ществить такое объединение. Это нам точно 
по силам: мы можем стать едиными с Иисусом 
Христом, то есть с безупречной природой Свя-
того Духа, которой он обладает.

На относительном уровне Иисус Христос 
был человеком. Но  на  абсолютном уровне 
он был высшей природой Святого Духа. Это 
означает, что каждый — и не только человек, 
но и любое живое существо — также может до-
стичь подобного уровня духовного развития 5. 

5	 Это утверждение следует рассматривать с позиции 
одного из аспектов буддийской доктрины, а имен-
но перерождения потока ума. Любое живое существо 
может достичь подобного уровня духовного развития, 
но лишь тогда, когда переродится в одном из высших 
миров. Живые существа низших миров, например жи-
вотные, в текущей жизни на такое не способны, пото-
му что не обладают достаточно развитым умом, чтобы 
следовать какому-либо духовному учению. (Прим. пер.)



58

Безмолвный ум — святой ум

Нет ни одного живого существа, которое не об-
ладало бы этим потенциалом. 

В Библии сказано, что Иисус Христос был 
рождён от Святого Духа, что он одновременно 
являлся человеческим ребёнком и Сыном Бога. 
Но мы ведь тоже можем называть Бога Отцом, 
то есть быть его детьми! Не следует восприни-
мать себя как того, кто навечно обречён оста-
ваться грешником. Нет ни единого живого су-
щества, которое обречено страдать вечно, как 
нет и ни одного греха, который нельзя было бы 
очистить. Мы будем страдать лишь в том случае, 
если наш ум омрачён загрязнениями и воспри-
нимает реальность через призму ошибочных 
концепций. Страдание не является чем-то, что 
существует неизменно и вечно. Всё в этом ми-
ре непостоянно, всё непрерывно изменяется. 
Окружающий мир изменяется, и точно так же 
изменяется наше страдание и неудовлетворён-
ность. Если бы мы были обречены быть грешны-
ми вечно, это означало бы, что мы неизменны. 
Но в действительности такого не может быть. 
Это была бы реальность, в которой любая часть 
нашего тела — рука, например, — всю жизнь 
оставалась бы неизменной, всегда одинаковой. 
Это бы означало, что мы сами являемся посто-
янными. Вот это была бы удача! Можно было 



59

Подарки

бы не беспокоиться о грядущей смерти. Мы бы 
тогда стали первыми людьми на земле, которые 
будут страдать вечно! Таким образом, очевидно, 
что ощущение постоянства и неизменности — 
это абсурдная, лишённая логики идея, которая 
существует лишь в нашем уме, обусловленном 
заблуждением. Эта идея не имеет к реальности 
никакого отношения. 

У человека не может быть такой проблемы, 
которую невозможно было бы решить. Идея 
о том, что мы будем страдать вечно, может 
стать причиной тягостного тревожащего чув-
ства вины, которое, в свою очередь, приводит 
к  возникновению разнообразных неврозов 
и психических заболеваний. Ум того, кто живёт 
с такой ношей ошибочных идей, со временем 
устанавливается в состояние безнадёги, пол-
ностью вверяя себя невежеству и заблуждению. 
Такие люди живут жизнью, лишённой всякого 
смысла, и ничего, кроме отчаяния, в их суще-
ствовании нет. Однако если мы будем разви-
вать своё понимание, то сможем углублять реа
лизацию и таким образом очищать свой ум. 
Подобный образ жизни приведёт нас к тому, 
что мы сможем раскрыть свою истинную бо-
жественную природу — чистую мудрость, на-
делённую силой любви. Именно так мы можем 



60

Безмолвный ум — святой ум

стать едиными с Иисусом Христом и переро-
диться в Святом Духе. 

В этой жизни у нас множество причин для 
радости и благословения, поскольку такое дра-
гоценное рождение человеком наделено осо-
быми свободами и дарованиями. Например, 
мы можем испытывать благоговение, размыш-
ляя о том, какое огромное влияние может ока-
зать на человечество всего одна жизнь, если 
это жизнь Иисуса Христа. У нас есть возмож-
ность реализовать божественную мудрость-лю-
бовь, воспринимая её как силу, которая никак 
не зависит от физических законов, например 
притяжения Земли, и не обусловлена цепля-
нием за двойственность. Вот почему я говорю, 
что нам очень повезло. У меня лично нет ни-
каких сомнений в том, что все мы настоящие  
счастливчики!

Мне также очень приятно видеть, что так 
много западных учеников собрались вместе 
и мы все ощущаем общность и единение. И это 
вовсе не та модель взаимодействия, когда ла-
ма пребывает где-то там, в небесах, на высо-
тах духа, а ученики, «сирые и убогие», возятся 
на грешной земле. У нас совсем иная ситуация. 
Мы собрались вместе, приехали сюда из раз-
ных стран, и это указывает на то, что у нас тут 



61

Подарки

действительно интернациональное сообщество. 
Когда люди из разных культур собираются вме-
сте и ощущают единение — это действительно 
прекрасно! Такова наша реальность, и в ней 
присутствует истинное сострадание. Здесь мы 
не думаем про себя: «Все мы совершенно раз-
ные: ты вот англичанин, ты тибетец, а я из Аме-
рики приехал». Переживание единения уже са-
мо по себе несёт в себе огромное благословение. 
Поэтому не надо беспокоиться из-за сомнений, 
даровал вам Бог своё благословение или нет. 
Это ощущение единения — само по себе благо-
словение Бога. Таким образом, здесь у нас мно-
жество причин, чтобы радоваться и веселиться, 
поэтому я по-настоящему счастлив! Спасибо 
всем вам за эту возможность!

Сессия вопросов и ответов

Вопрос (В): Есть ли у вас какое-то особое 
пожелание для западных учеников  
в это Рождество?

Рождество — это праздник, который пред-
полагает, что люди должны быть счастливы 
и здоровы. Поэтому нам следует посерьёзней 



62

Безмолвный ум — святой ум

отнестись к тому, как мы проводим этот празд-
ник. Празднество должно проходить органич-
но и естественно — не следует загонять его 
в какие-то жёсткие рамки. Нам следует под-
держивать осознавание естественного потока 
бытия, не накладывая на него ограничения, 
навязываемые нашими привычными склонно-
стями. Этот естественный поток бытия вклю-
чает в себя все наши мысли и действия. Сле-
дует постоянно наблюдать за телом и умом, 
помня, насколько важно, чтобы на обоих этих 
уровнях бытия мы ощущали себя счастливыми 
и здоровыми. 

В: Поскольку Рождество предполагает, 
что мы отмечаем день рождения Христа, 
его считают скорее детским праздником. 
Может быть, это как-то соотносится 
с вашим пожеланием проводить этот 
праздник в более естественной манере?

Иисус сказал, что, если мы не уподобимся де-
тям, нам не войти в Царствие Небесное. Мно-
гим людям сложно понять, что Он имел в виду 
под этим. На мой взгляд, суть здесь в том, что 
наши тело и  ум нездоровы из-за многочис-
ленных идей — о том, «в чём смысл жизни», 



63

Подарки

и подобных, — потому что все эти идеи слиш-
ком закостенелые, слишком ограниченные. По-
этому «стать подобным детям» означает, что 
нам следует обнаружить в себе естественную, 
присущую нам как человеческим существам 
реальность и жить в этой реальности, а не в ло-
вушке иллюзорного мира, который создают 
наши ограниченные идеи. Обычно мы просто 
игнорируем естественную реальность и вме-
сто этого цепляемся за свою выдуманную кар-
тину мира. Для нас очень важно в этом себе  
признаться. 

В: Вы говорите, что с точки зрения 
духовного развития стать таким, 
как ребёнок, означает стать более 
естественным. Однако для многих людей 
«быть естественным» означает просто 
потакать своим неврозам. 

Я использовал слово «естественный» как проти-
вопоставление «усложнённому» концептуаль-
ному восприятию. «Быть естественным» озна-
чает пребывать в гармонии. Это очень глубокое 
и открытое состояние. Дети обладают таким 
качеством, как открытость. Мы все это прекрас-
но видим, общаясь с ними. Они не застревают 



64

Безмолвный ум — святой ум

на уровне усложнённого мышления, не огра-
ничивают себя концепциями, а просто плывут 
по течению. Они одинаково открыто демон-
стрируют и свои хорошие, и свои плохие сто-
роны. Это как раз и можно назвать «открыто 
проявлять себя». Но мы, взрослые, чаще всего 
ограничиваем себя концепциями, которые са-
ми и создаём. Подобный постоянный контроль 
подвергает подсознательную часть ума огром-
ной нагрузке, не позволяя ей проявляться вовне 
естественным образом. Это приводит к плачев-
ным результатам — негативному мышлению 
и токсичному общению. Дети совсем другие. 
Если они злятся, то тут же свою злость и про-
являют. Если они радуются, то просто приходят 
и прямо сообщают нам: «Как же я счастлив, что 
мы все вместе здесь веселимся!». Именно такое 
открытое проявление счастья является есте-
ственным с позиции основополагающей приро-
ды человека, в отличие от надуманных реакций 
невротического концептуального ума.

Отношения между взрослыми людьми 
не приносят им удовлетворения по той простой 
причине, что они постоянно так или иначе бло-
кируют естественные проявления энергии. В ре-
зультате отношения состоят из одних блоков 
и ограничений. Например, если в отношениях 



65

Подарки

семейной пары наступил разлад, чаще всего это 
случается из-за возведения подобных блоков 
и ограничений. В целом именно это является 
причиной неврозов и поведения, обусловлен-
ного неудовлетворённостью. 

В: Какой лучше всего использовать 
метод для обнаружения в себе ребёнка, 
действующего естественным образом, если 
речь идёт о взрослых, которые в период 
взросления привыкли блокировать 
проявление своей энергии и потеряли 
способность быть открытыми и прямыми?

Самый простой метод заключается в том, что-
бы прежде всего принять себя таким, какой ты 
есть, а не пытаться изо всех сил быть тем, кем 
ты не являешься. Люди, которыми управляет 
галлюцинирующее концептуальное мышление, 
не способны принять себя такими, какие они 
есть. Поэтому тут даже язык не поворачивается 
назвать их разумными существами — ведь они 
не способны обнаружить присутствующие в них 
же самих благие качества. Вместо этого они на-
правляют все силы на то, чтобы найти эти ка-
чества в чём-то внешнем, что находится вне их 
собственной истинной реальности. Это что-то 



66

Безмолвный ум — святой ум

типа мечты: «Вот бы я был прекрасным цвет-
ком!». Однако они были бы гораздо счастливее, 
если бы раскрыли собственные благие качества 
и научились принимать собственную истинную 
реальность как она есть. Такой подход гораздо 
полезней! 

В: Вы говорили о том, что человек заново 
рождается, когда на него сходит Святой Дух. 
Что это означает с буддийской точки 
зрения?

С буддийской точки зрения у этого процесса ду-
ховного рождения есть начало — это принятие 
прибежища. Я кратко объясню, в чём здесь суть. 
На определённом этапе жизни человек осозна-
ёт, что некий аспект его ума остался совершен-
но неразвитым, ослабленным. Ему становится 
очевидно, что эта тёмная, теневая, нереализо-
ванная часть его внутренней энергии пребы-
вает в заблуждении и проявляется вовне таким 
образом, что непрерывно создаёт проблемы 
и заставляет его страдать. Осознав подобную 
взаимосвязь причины и следствия, человек на-
чинает искать истинную мудрость, приносящую 
освобождение, а такая мудрость может быть 



67

Подарки

обретена благодаря Дхарме Будды. Тогда духов-
ный искатель принимает прибежище в благих 
качествах Дхармы Будды, поскольку он искрен-
не стремится привнести эту истинную мудрость 
в собственное бытие, а это возможно лишь бла-
годаря постижению Дхармы. Так он трансфор-
мирует старые привычные склонности во что-
то благое. 

В: Тогда получается, что для любого 
человека, даже не буддиста, путь духовного 
развития начинается с принятия 
прибежища? 

Именно так! Каждый раз, когда я провожу цере-
монию прибежища, то объясняю, что истинное 
принятие прибежища — это развитие состояния 
ума, подразумевающего поиск освобождения 
от страдания и его причин. Однако что касается 
технических деталей — того, что именно чело-
век визуализирует во время церемонии, — то 
это должно быть что-то наиболее комфортное 
для самого человека. Необязательно использо-
вать традиционные буддийские символы. На-
пример, если человеку так проще, можно визуа-
лизировать Иисуса Христа. 



68

Безмолвный ум — святой ум

В: Тогда возникает ещё один вопрос. 
Множество людей, которые считают 
себя буддистами, чувствуют искреннюю 
преданность Иисусу Христу. Не является ли 
это противоречием? 

Ни в коем случае не является! Наоборот, это 
замечательно! По крайней мере, сам я именно 
так это ощущаю. Действительно, многие из тех, 
кто присутствует на этих учениях, считая себя 
буддистами, при этом испытывают искреннюю 
преданность Иисусу Христу, поскольку восхи-
щаются Его деяниями бодхичитты и присущи-
ми Ему Божественными качествами. Эти люди 
глубоко уважают Иисуса Христа. Здесь также 
присутствуют и христиане, желающие ознако-
миться с некоторыми методами буддийской 
практики медитации, которые они могут при-
менить в  рамках своей духовной традиции. 
Я часто с таким сталкиваюсь, поэтому, когда 
дарую обеты прибежища, учитываю то, к кому 
люди чувствуют преданность. 

Практика принятия прибежища включает 
в себя визуализацию определённого «объекта 
прибежища», и я предлагаю людям использо-
вать тот объект, который является для них наи-
более значимым. В психологии это называется 



69

Подарки

«архетип». Это может быть объект буддийской 
или любой иной духовной традиции. Напри-
мер, в 1975 году я давал учение группе христиан 
из Индии, которые хотели получить прибежи-
ще. Они считали, что им полезно освоить ме-
тод, который будет способствовать их духов-
ному росту. В их случае я провёл церемонию 
принятия прибежища, используя в  качестве 
основы их преданность Иисусу Христу. Совсем 
недавно на учениях в Швейцарии, на которых 
из двухсот участников большинство были хри-
стианами, я сделал точно так же, и люди были 
очень довольны таким подходом!

В: Не могли бы вы привести пример 
практики, какую могли бы выполнять те, 
кто испытывает преданность  
Иисусу Христу?

Да, вы могли бы выполнять следующую практи-
ку на ежедневной основе. 

Сядьте в  позу для медитации или стой-
те на коленях, если вам так больше нравится, 
но пусть это будет комфортная для вас поза. 
Затем выпрямите спину и расслабьтесь. Спина 
должна всегда оставаться прямой. Визуализи-
руйте перед собой Иисуса Христа. На Его лице 



70

Безмолвный ум — святой ум

выражение покоя, умиротворения, оно сияет 
любовью. Также можно представить Христа сра-
зу после Воскресения или дарующего учение. 

Затем визуализируйте, что из макушки Хри-
ста исходит яркий свет белого цвета, который 
входит в вас через макушку. Этот белый свет 
символизирует природу благодатной энергии, 
и когда он входит в ваше тело, то очищает все 
загрязнения, или, можно сказать, «грехи», на
копленные на протяжении бесчисленных жиз-
ней. Благодатная энергия этого белого света 
очищает все болезни тела, включая тяжёлые, та-
кие как рак, а также активирует и обновляет все 
функции нервной системы. 

Далее представьте, что из горла Иисуса Хри-
ста исходит яркий свет красного цвета, который 
входит в вас через горло, полностью очищая 
речевой центр. Это вызывает у вас ощущение 
блаженства. Если у вас были какие-то проблемы 
с речью — вы постоянно врали, не могли кон-
тролировать, что говорите, злословили, груби-
ли другим и тому подобное, — то теперь этот 
благодатный красный свет полностью очищает 
все эти загрязнения. В результате раскрываются 
благие качества речи.

Потом визуализируйте, что из  сердца 
Иисуса Христа исходит яркий свет голубого 



71

Подарки

цвета, который входит в  вас через сердце, 
очищая ваш ум от всех ошибочных концеп-
ций. Этот благодатный голубой свет полно-
стью очищает ваше ничтожное эго, которое 
можно сравнить с царём всех заблуждений, 
и  нейтрализует три яда — страстное жела-
ние, ненависть и неведение, — которые мож-
но сравнить с  министрами этого царя-эго.  
Те нерешительность и вечное сомнение, кото-
рые заставляют ум постоянно метаться меж-
ду идеями «Сделать так или вот так?», теперь 
полностью очищены. Очищен теперь и тот 
аспект ума, который делает его ограничен-
ным, удерживая фокус в узких рамках и тем 
самым не позволяя уму видеть общую кар-
тину. Энергия света наполняет ваш ум, и ва-
ше сердце становится подобным бескрайне-
му небу — теперь оно охватывает реальность 
во всей её полноте, включает в себя всё бес-
крайнее её пространство. 

Это трёхсоставное очищение тела, речи 
и ума очень полезно для тех, кто испытывает 
искреннюю преданность Иисусу Христу. Если 
у вас не получается выполнить все визуали-
зации, описанные выше, можете сконцентри-
роваться только на сердце Иисуса Христа. Ви-
зуализируйте, что из него исходит яркий свет 



72

Безмолвный ум — святой ум

белого цвета — благодатная энергия, которая 
входит в ваше собственное сердце, очищая все 
загрязнения. Это упрощённый вариант практи-
ки, но даже он будет для вас очень полезен. 

Сессию этой медитации можно завершить 
следующей визуализацией. Представьте, что 
в вашем сердце расцвёл белый лотос. Затем 
представьте, что сострадательный образ Иису-
са Христа, который вы визуализировали перед 
собой, растворяется в вашем сердце и снова 
возникает — сидящим в центре этого раскрыв-
шегося цветка лотоса. Затем представьте, что, 
съедая или выпивая что-то, вы подносите это 
Иисусу Христу, пребывающему в вашем серд-
це. Если вы будете с чистой мотивацией вы-
полнять эту визуализацию ежедневно, поддер-
живая однонаправленную концентрацию, она 
станет эффективным методом трансформации 
обычных действий, слов и мыслей, приближая 
вас к раскрытию божественных благих качеств 
Иисуса Христа. 

В: Учитывая, как много различий между 
людьми, принадлежащими к разным 
духовным традициям, возможно ли, чтобы 
между ними было какое-то единство?  
Будет ли такое полезно?



73

Подарки

Безусловно, возможно. Это было бы очень  
полезно!

В: Даже учитывая, насколько последователи 
разных религий отличаются друг от друга?

Даже учитывая это.

В: Что могло бы стать основой для 
такого единства? Как вообще возможно 
подступиться к такой задаче? 

Единство — подходя к этому с позиции реа-
лизма — можно установить, если последовате-
ли каждой религиозной традиции будут строго 
следовать тому, чему эти традиции учат. Что 
я здесь имею в виду? Отсутствие такого един-
ства обусловлено тем, что люди не практикуют 
учения доктрин, которым следуют, а  просто 
цепляются за безжизненные концептуальные 
построения и философские теории об этих док-
тринах. Вот что приводит к отсутствию един-
ства между последователями разных духовных 
традиций! Вот что приводит к межконфессио-
нальным конфликтам! Я встречал последова-
телей разных религиозных доктрин, которые 
сумели реализовать то, чему эти доктрины учат. 



74

Безмолвный ум — святой ум

И все эти люди в конечном пришли примерно 
к одним и тем же выводам. Вот между такими 
духовными искателями никогда не возникает 
религиозных разногласий. Я говорю это на ос-
нове собственного опыта — наблюдал подобное 
несколько раз. 

В: Каким мог бы быть общий вывод 
из всего сказанного? Что могло бы стать тем 
общим принципом, который утвердили бы 
последователи разных духовных традиций? 
Другими словами, что́ можно считать 
главным общим принципом, который мог 
бы привести к установлению единства 
между религиями?

Это очень просто: любящая доброта и служение 
другим. Это самый сущностный аспект любого 
учения — помогать другим и полностью изба-
виться от привязанности к своему эго. 

В тибетском буддизме подобное сострада-
тельное устремление называется «бодхичитта». 
Бодхичитта — это сама суть нашей религии! 
Я уверен, что все религии и любые системы раз-
вития этики согласятся между собой в том, что 
нам следует помогать другим и выйти за преде-
лы привычного потакания собственному эго. 



75

Подарки

На мой взгляд, поскольку все религиозные 
традиции уделяют особое внимание подобно-
му отказу от привязанности к эго, то все они 
приносят человечеству пользу. Однако в наши 
дни, когда люди становятся последователями 
буддизма или другой религиозной традиции, 
они обычно ограничиваются лишь изучением 
философии и не применяют соответствующие 
ключевые методы в своей повседневной жизни.  
Это настоящая проблема! В результате подобного 
пренебрежения методы, которым доктрина учи-
ла изначально, могут быть полностью утеряны. 
Люди предпочитают практическому примене-
нию методов выдумывание бесконечных теорий 
и философских положений — создание концеп-
ций об этом и о том. Однако они не в состоянии 
объяснить, как их философия и теология связаны 
с реальным человеческим существованием. 

Истинная религия заключается в реализа-
ции высшего потенциала, которым обладает че-
ловек. Поэтому нам следует приложить усилия 
и понять, что ключевым аспектом любой рели-
гии является применение действенных методов 
трансформации ума на собственном опыте. Лю-
бой может приноровиться рассуждать о филосо-
фии, но кто из таких философов знает, как фи-
лософия связана с внутренним потенциалом? 



76

Безмолвный ум — святой ум

Они потеряли этот ключевой аспект религии. 
Вот почему религии деградируют и исчезают — 
их последователи не применяют их положения 
в своей повседневной жизни. 

В: Вы сказали, что в канун Рождества люди 
чаще несчастны, чем радостны. Вы также 
упомянули, что дети капризничают  
из-за того, что им подают соответствующий 
пример родители. Не могли бы вы более 
подробно объяснить, что имеется в виду? 

Родителям следует получше заботиться о сво-
их детях. Им следует разобраться, как работает 
детский ум и что оказывает на него влияние. 
Это та ответственность, которую принимают 
на себя люди, становясь родителями. Им следу-
ет понять, что атмосфера, которую они создают 
в доме, то, как они сами себя ведут, оказывает 
огромное влияние на их детей. 

Обычно родители прекрасно осознают, 
насколько важно дать детям хорошее обра-
зование. Однако, заботясь о том, чтобы дети 
получили хорошее образование, они уделяют 
внимание только формальной школьной про-
грамме, подразумевающей изучение лишь кон-
цепций и слов. Но образование — это не только 



77

Подарки

изучение концепций и слов в рамках школьной 
программы. Дети продолжают обучаться ново-
му, наблюдая за своими родителями. Родители 
ведут себя в определённых ситуациях соответ-
ствующим образом, а дети потом это копируют. 
Чаще всего они не следуют тому, чему их учи-
ли теоретически, а просто повторяют действия 
за своими родителями. 

Поэтому, если родители действительно за-
интересованы в хорошем образовании своих 
детей, необходимо принять на себя ответствен-
ность за то, как они сами себя ведут, особенно 
при детях. Например, если на Рождество они 
ограничиваются тем, что совершают покуп-
ки и суетятся, организовывая праздник, и весь 
этот процесс сопровождается постоянными 
перепалками, жалобами и ссорами, то какое 
влияние это окажет на детей, если они будут 
при всём этом присутствовать? Звучит нелепо, 
но именно так обычно и проходит подготов-
ка к праздникам. Поэтому родителям следу-
ет понять, как они влияют таким поведением 
на своих детей, и контролировать эту сторону 
подготовки праздника. Гораздо полезней будет 
акцентировать внимание на духовном аспек-
те Рождества  — на  раскрытии уникальных 
благих качеств, присущих каждому человеку, 



78

Безмолвный ум — святой ум

на реализации нашего внутреннего потенци-
ала. Именно это должно встать во главу угла, 
а не шопинг и организационные вопросы. 

В: Вы сказали, что истинные изменения 
происходят не столько благодаря 
активности на внешнем уровне, сколько 
силой того, что происходит внутри,  
в нашем уме.

Именно так. И вот это знание, которое роди-
лось внутри, не должно оставаться скрытым, 
им следует поделиться с другими. Но для того, 
чтобы сделать это надлежащим образом, нам 
необходимо изучить особенности менталитета 
других людей, понять, как они воспринимают 
окружающий мир. Другими словами, нам необ-
ходимо научиться объяснять суть внутреннего 
знания, которое мы обрели, таким образом, 
чтобы наши объяснения шли людям на пользу. 
Объясняя другим, какова внутренняя реаль-
ность человека, мы действительно приносим 
им большую пользу. И тогда, если, например, 
я хочу вам как-то помочь, лучшее, что я мо-
гу сделать, — это попытаться поспособство-
вать развитию вашей собственной мудрости. 
Настоящая помощь заключается в том, чтобы 



79

Подарки

ознакомить вас с  вашей истинной реально-
стью, дать вам возможность стать более осо
знанными, лучше узнать самих себя. 

В: Вдобавок к тому, что мы пытаемся 
развить собственный ум и помогаем другим 
сделать то же самое, что ещё мы можем 
сделать, чтобы принести пользу и изменить 
мир к лучшему? Например, на Западе 
мы считаем, что очень важно заниматься 
организованной благотворительностью — 
помогать нищим и больным, снабжая их 
едой, одеждой и всем необходимым.

Это очень хорошо! Очень важно осуществлять 
подобную активность. Нам нужно всегда пом-
нить о страдании других живых существ и по-
могать им всеми доступными нам способами. 
Вопрос в том, как сделать это наиболее эффек-
тивно. Лишь организовав собственную жизнь, 
мы можем обрести способность по-настояще-
му служить другим. Если мы не способны орга-
низовать собственную жизнь, о какой помощи 
другим может идти речь? 

Однако если мы уделяем основное вни-
мание лишь материальному аспекту повсед-
невной жизни, это уже само по себе является 



80

Безмолвный ум — святой ум

проблемой. Иногда благотворительные органи-
зации становятся настолько бюрократическими, 
что теряют способность осуществлять функцию, 
ради которой были созданы. Поэтому лучшая 
благотворительная организация — это такая 
организация, которая находится у нас внутри. 
Самое важное — организовать собственный 
ум. Если то, что происходит внутри, соответ-
ствует подобным намерениям — если наш ум 
развил сострадание и мудрость, — то благодаря 
этому и вовне всё автоматически «организует-
ся» наилучшим образом. Но это не значит, что 
следует полностью отказаться от активности 
на внешнем уровне, решив для себя, что она во-
обще не имеет никакого значения. Такая актив-
ность очень важна, однако, если мы хотим быть 
по-настоящему полезны другим, необходимо 
сохранять баланс между внутренним и внеш-
ним развитием.

В: Вы сказали, что вместо того, чтобы 
устраивать обычную вечеринку 
на Рождество, гораздо полезней для 
нас было бы выполнить медитацию, 
поразмышлять над тем, что произошло 
в нашей жизни в течение уходящего года. 
Но, учитывая, что Рождество — это всё-таки 



81

Подарки

праздник, разве не пойдёт нам также 
на пользу весёлая вечеринка?

Разумеется! Вечеринка — это важнейшая со-
ставляющая любого праздника, включая Рожде-
ство. Рождество — это особый день в году, когда 
нам следует напомнить самим себе, что мы об-
ладаем некими качествами — я имею в виду те 
самые возвышенные благие качества, присущие 
каждому человеческому существу, — и это даёт 
нам драгоценную возможность обрести новое, 
духовное, рождение. Нас ждут новые приключе-
ния и открытия. Когда мы вспоминаем деяния 
Иисуса Христа, связанные с любящей добротой 
и божественным состраданием, то понимаем, 
насколько нам повезло. Мы вдохновляемся 
его примером и обещаем себе: «Я постараюсь 
поступать так же!». Вот с каким настроем нам 
следует приходить на вечеринку, посвящённую 
Рождеству Христову!

Если мы будем медитировать подобным 
образом, то божественные благие качества, ко-
торыми мы обладаем, но которые до сих пор 
были скрыты в подсознании, теперь раскрыва-
ются и начинают функционировать. Этот про-
цесс пробуждения может стать непрерывным 
и  продолжаться год за  годом, от  Рождества 



82

Безмолвный ум — святой ум

к Рождеству, делая этот праздник действитель-
но осмысленным. Так Рождество может стать 
праздником, который позволяет нам сорадо-
ваться тем потенциальным возможностям, ко-
торыми все мы обладаем. И как тут не радовать-
ся? Если бы я был, например, рыбой, то вряд ли 
смог бы размышлять о том, как мне развивать 
свой ум. Но я — человек, а значит, обладаю уни-
кальными качествами, которые позволяют мне 
установить божественную связь с деяниями 
Иисуса Христа. Я могу принять Христа в каче-
стве примера для подражания и направить все 
силы, чтобы развиваться в этом направлении. 
Именно это должно быть истинной причиной 
для радости.

В: Обычно рождественская вечеринка 
предполагает громкую музыку и танцы. 
Сочетается ли это с такой встречей 
Рождества, о которой вы говорите? 6

Да, эти аспекты праздника тоже очень важны. 
Например, танец, в котором участвуют юноши 
и девушки, может быть подношением другим 
участникам вечеринки, Иисусу Христу или даже 

6	 См. прим. 8.



83

Подарки

самому Богу Отцу. Такой танец может стать 
чем-то очень особенным. Если вы будете тан-
цевать с мыслью: «Я исполняю этот танец в па-
мять о божественных деяниях Иисуса Христа», 
то это станет причиной для радости и веселья. 
Всё зависит от нашей мотивации. Лишь неподо-
бающая мотивация, недостойное устремление 
может привести к тому, что вечеринка скатит-
ся в крайности, предполагающие такое поведе-
ние, которое способно свести на нет все благие 
аспекты праздника. 

Например, если мы исполняем танец в честь 
божественных деяний Иисуса Христа, то все на-
ши движения, а также потенциальные объекты 
страстного желания становятся подношениями, 
и весь процесс приводит нас к возвышенным 
духовным переживаниям. При такой мотива-
ции всё без исключения может стать источни-
ком радости. В буддизме это называется «бо-
жественная гордость». Я бывал на подобных 
вечеринках. Там играла музыка и люди вовсю 
танцевали, но атмосфера вечеринки была очень 
чистая и радостная. Все участники наслажда-
лись происходящим. Однако обычно вечерин-
ки проходят совсем не так. Подведение людей 
на таких вечеринках обусловлено воздействием 
заблуждения. Девушки изо всех сил пытаются 



Безмолвный ум — святой ум

привлечь к себе внимание юношей, да и юноши 
делают ровно то же самое. Максимум, во что это 
может вылиться, так это в наслаждение мир-
скими чувственными удовольствиями, кото-
рое закрывает возможность трансформировать 
соответствующую энергию. Поэтому, если мы 
хотим, чтобы в нашей жизни присутствовало 
неизменное переживание высшего блаженства, 
нам необходимо развивать мудрость. 

Большое спасибо вам за эти вопросы!



85

Единство

Всю свою жизнь, до  самого ухода в  па-
ринирвану, лама Цонкапа продолжал 
практиковать медитацию и  даровать 

учения, принося пользу бесчисленным жи-
вым существам. При этом никогда его дея-
тельность не была обусловлена привязанно-
стью к собственному эго. Нам сложно в такое 
поверить, правда? Почему нам это сложно?  
Давайте зададимся вопросом: чем мы были 
заняты с самого своего рождения до настоя-
щего момента? Что мы увидим, если сравним 
свою биографию с  биографией ламы Цон-
капы? Мы увидим, что на протяжении всей 
жизни думали в основном о собственном «я», 
всегда ставя эго на первое место. Мы заботи-
лись о своей репутации, благосостоянии и дру-
гих подобных вещах. Давайте уже признаемся 
себе, друзья: больше всего нас интересовали 
в этой жизни приобретения. 



86

Безмолвный ум — святой ум

Таким образом, когда мы сравниваем свою 
жизнь с жизнью ламы Цонкапы, то приходим 
к выводу, что кто-то из нас сошёл с ума: или 
мы, или он. Нам нужно решить это для себя. Кто 
из нас прав: он или мы? Я не буду вам подсказы-
вать, кого выбрать. Я просто предлагаю вам сде-
лать вывод, опираясь на собственную интуицию. 

Учения не всегда предполагают подробное 
объяснение с позиции философии. Как вы пом-
ните, в Рождество мы читали о деяниях Иисуса 
Христа, изучали историю его сострадательной 
активности. Сам Его образ жизни был учени-
ем. То же самое можно сказать и о жизни ламы 
Цонкапы. Пример его активности при жизни 
помогает и нам организовать соответствую-
щим образом собственную жизнь. Его жизнь — 
это история деяний, опирающихся на глубо-
кую мудрость. Эти деяния принесли огромную 
пользу бесчисленным живым существам, кото-
рые смогли в результате осуществить высшую 
цель — обрести реализацию просветлённого 
устремления и плода совершенного пробужде-
ния. Для нас очень полезно изучать подобные 
истории жизни. 

Как я уже упоминал ранее, Дже Цонкапа, 
или Дже Ринпоче, как его часто называли, ро-
дился в провинции Амдо на востоке Тибета, 



87

Единство

близ границы с Китаем. Это особое место, где 
присутствует живая традиция Дхармы. Когда 
лама Цонкапа был ещё в утробе своей матери, 
его родителям снились необычные сновидения, 
и они прекрасно понимали, что у них должен 
родиться особенный ребёнок. Сведя воедино 
знаки из сновидений с другими знаками и ви-
дениями, они пришли к выводу, что ребёнок, 
которого они ждут, — это воплощение Ман-
джушри, проявления просветлённой мудрости. 
Также они видели знаки, указывающие, что ре-
бёнок будет обладать качествами, присущими 
Авалокитешваре и Ваджрапани, — просветлён-
ным состраданием и способностью к искусным 
методам. 

Однако знаки, указывающие на предстоя
щее рождение необычного ребёнка, наблю-
дали не только его родители. В то время один 
лама-аскет пребывал в  ретрите, медитируя 
на  Ямантаке (тантрическом аспекте Ман-
джушри). Во время этого ретрита ламе явил-
ся сам Ямантака и сказал: «В следующем году 
я проявлюсь в одной из деревень в землях Цон-
ка». Чтобы понять, что значит это предсказание, 
лама отправился в указанную деревню и при-
был туда как раз в тот момент, когда родился 
лама Цонкапа. Он выслушал историю о знаках, 



88

Безмолвный ум — святой ум

которые видели родители, и ответил, что у него 
тоже есть все основания полагать, что ребёнок 
является особым существом. 

Пока ребёнок рос, все видели множество 
знаков, подтверждающих предположения роди-
телей и ламы-аскета. Даже будучи ещё совсем 
юным, он выполнял практику йогического ме-
тода Манджушри, повторяя соответствующую 
мантру. Однажды эта мантра проявилась сама 
собой на скале около его дома. Сейчас, возмож-
но, её там больше нет, но до 1959 года, пока Ам-
до ещё был открыт для путешественников, её 
можно было увидеть на той самой скале. Суще-
ствует множество историй о жизни ламы Цон-
капы, но сейчас у нас просто не хватит времени 
cо всеми ними ознакомиться. 

Бóльшую часть своей юности — а по правде 
говоря, вообще всю свою жизнь — Дже Ринпо-
че провёл обучаясь у великих лам разных тра-
диций тибетского буддизма — ньингма, кадам, 
кагью и сакья. Если бы я употребил в отноше-
нии этих традиций слово «секта», вы бы могли 
ошибочно подумать, что они принципиально 
отличаются друг от друга и находятся в проти-
востоянии. В некоторых западных книгах по ти-
бетскому буддизму их так и называют, и из это-
го читатели делают вывод, что эти школы 



89

Единство

постоянно враждовали между собой. Но ничего 
подобного никогда не было, это заблуждение! 

Лама Цонкапа, например, получал учения 
у великих учёных и мастеров медитации всех 
этих традиций. Он обучался у них, участвовал 
в дебатах, осваивал соответствующие техники 
медитации и держал у них экзамены. И не бы-
ло между ними никаких конфликтов, а наобо-
рот, подобное взаимодействие шло всем только 
на пользу. 

Однако эта идея о вражде между тибетски-
ми школами существует в западных книгах. Чи-
тая такие книги, люди приходят к выводу, что 
в одних школах были более продвинутые тех-
ники медитации, а в других — менее продвину-
тые, что одни школы уделяли внимание лишь 
теоретическому изучению, а другие, наоборот, 
пренебрегали изучением и всё внимание уде-
ляли практике и т. д. Я уверен, что все вы чита-
ли подобные книги, где утверждается, что одна 
традиция лучше, чем все остальные, и прекрас-
но понимаете, о чём я говорю. Такое, наверное, 
занимательно читать, но следует помнить, что 
подобное восприятие тибетских традиций обус
ловлено неведением. 

Если вы займётесь серьёзным исследова-
нием вопроса, то быстро обнаружите, что все 



90

Безмолвный ум — святой ум

мастера медитации и учителя прошлого, кото-
рые принадлежат ко всем школам — ньингма, 
кагью, сакья и  гелуг, учили одной и той же 
Дхарме Будды. Все их учения основаны на еди-
ной фундаментальной доктрине Четырёх истин. 
Все они прошли постепенный путь, который ве-
дёт к совершенному просветлению. В каждой 
традиции существует свой свод учений посте-
пенного пути ламрим, и во всех них речь идёт 
ровно о том же самом, что мы изучаем здесь, 
в Копане. Если как следует проанализировать 
труд Дже Цонкапы «Ламрим Ченмо», то при-
ходишь к выводу, что он представляет собой 
свод наиболее подробных наставлений по эта-
пам постепенного пути, включающих в себя 
соответствующие объяснения из подобных тек-
стов всех других традиций. Бóльшая часть всех 
этих текстов уже была переведена на западные 
языки и опубликована, поэтому вы можете са-
ми легко проверить моё утверждение. А если 
вспомнить, что Дже Цонкапа получал учения 
у мастеров всех четырёх школ, то как может 
быть такое, что эти учения принципиально раз-
личаются? 

Я твёрдо уверен, что нам следует отказать-
ся от любых сектантских взглядов. Некоторые 
люди утверждают, например, что в традиции 



91

Единство

Цонкапы, которая называется гелуг, всё вни-
мание уделяется развитию навыка участвовать 
в дебатах по философии, а тантрические прак-
тики последователям этой традиции вообще 
не передаются. Вы, вероятно, часто слышите 
это и подобные утверждения. Такие высказыва-
ния — обычное дело, но в действительности это 
заблуждение, которого нам самим следует все-
ми средствами избегать. Чтобы прийти к окон-
чательному выводу, что это заблуждение, до-
статочно изучить труды самого ламы Цонкапы. 
Тогда становится ясно, что среди них есть мно-
жество текстов, которые посвящены продви-
нутым тантрическим практикам ваджраяны, 
и таких текстов гораздо больше, чем текстов, 
посвящённых сутраяне. Он составил коммента-
рии ко всем методам тантрической йоги, и, хо-
тя в этих комментариях и содержится большое 
количество отсылок и цитат из традиционных 
текстов, в их основе лежит опыт его личной 
практики медитации. 

Что же заставляет людей думать, что после-
дователи ламы Цонкапы не выполняли тан-
трические практики? Дело в том, что одним 
из основополагающих принципов его учений 
является строгое требование, чтобы те, кто вы-
полняет тантрические практики, на внешнем 



92

Безмолвный ум — святой ум

уровне вели себя по отношению к другим лю-
дям максимально скромно. Он был уверен, 
что тантрические методы являются эзоте-
рическими и поэтому нельзя превращать их 
в показуху. Это было бы то же самое, как ес-
ли бы привлекательная женщина намеренно 
пыталась вести себя вызывающе сексуально.  
Вы ведь наблюдали подобное, правда? Выгля-
дит довольно отталкивающе. Вот точно так же 
обстоит дело с практикой ваджраяны. Это что-
то очень личное, и потому гораздо уместнее 
выполнять подобные практики тайно, на внут
реннем уровне. 

Продвинутые тантрические практики при-
званы устранить омрачающие ум заблуждения 
тончайшего уровня. Поэтому если вы превра-
тите практику подобных методов в игры эго — 
пытаясь привлечь к себе внимание и вызвать 
восхищение других практикующих, — то это 
будет противоречить главному предназначе-
нию этих методов, что создаст для вас препят-
ствия и проблемы. Именно так обычно и про-
исходит с теми женщинами, которые ведут 
себя вызывающе сексуально. Таким женщи-
нам не стоит появляться без сопровождения 
в спальных районах, например, Нью-Йорка. То 
же самое верно и для практикующих, которые 



93

Единство

всем и каждому надменно сообщают: «Я вели-
кий тантрический йогин!». Такой подход ста-
вит крест на каком-либо прогрессе в практике. 
Именно поэтому Дже Цонкапа советует своим 
последователям, практикующим тантру, выгля-
деть внешне как можно естественнее и вести 
себя как можно скромнее. 

Но нам следует понимать, что при этом 
такие йогины и  йогини действительно вы-
полняют практику! На  внутреннем уровне 
они применяют очень глубокие методы, ни-
как не демонстрируя это на  внешнем уров-
не. Вот почему люди обычно считают, что по-
следователи традиции гелуг получают учения 
лишь уровня дисциплины винаи и практику-
ют исключительно моральную дисциплину.  
«Ты только посмотри на этих „правильных“ мо-
нахов! Не удивлюсь, если они и после полудня 
не едят! Небось, и слыхом не слыхивали про 
тантрические техники, позволяющие транс-
формировать яды, свойственные мирской жиз-
ни, в действенное дхармическое противоядие. 
А иначе с чего бы им так контролировать своё 
поведение? Так стараются, как будто иначе мо-
гут головы лишиться!» 

На самом деле такой контроль за поведени-
ем объясняется тем, что практикующие следуют 



94

Безмолвный ум — святой ум

примеру самого ламы Цонкапы, который, вы-
полняя высшие тантрические практики, пред-
почитал не  проявлять вовне возникающую 
в результате энергию и не влиять тем самым 
на окружающих людей. Он предпочитал внешне 
выглядеть кем-то совершенно незначительным, 
поскольку при таком подходе почти не возни-
кало отвлечений. Это подразумевает, что прак-
тикующий внешне выглядит как совершенно 
безобидный аскет, каких много среди архатов, 
применяя в то же самое время на внутреннем 
уровне наиболее глубокие и динамичные йоги-
ческие методы практики. 

Во времена, предшествовавшие активности 
ламы Цонкапы, многие тибетцы ошибочно по-
нимали, как следует практиковать Дхарму. Кто-
то из них был уверен: «Если я практикую тантру, 
это даёт мне право делать всё, что только поже-
лаю. Могу хоть упиться алкоголем, ведь у меня 
есть высший метод трансформации! Да и с сек-
сом то же самое, и вообще с любыми чувствен-
ными удовольствиями». Другие убеждали себя: 
«Поскольку я следую пути сутры и поддержи-
ваю дисциплину винаи, то нельзя даже прика-
саться к алкоголю. Мне нужно быть совершен-
ным аскетом!». Подобные крайности указывают 
на недостаточное понимание того, как учения 



95

Единство

сутры и тантры могут сочетаться между собой, 
объединяясь в универсальную практику. Люди 
воспринимают их как два совершенно разных, 
противоречащих друг другу пути к просветле-
нию. Поэтому лама Цонкапа даровал ясное объ-
яснение того, как практикующие могут сочетать 
пути сутры и тантры — сохранять обеты винаи 
и в то же время выполнять наиболее продви-
нутые йогические методы, избегая каких-ли-
бо противоречий между этими подходами.  
Он продемонстрировал возможность интегра-
ции этих двух путей примером собственной 
жизни, составив подробные объяснения, сохра-
нившиеся в виде текстов, часть которых уже 
была переведена на западные языки. 

Когда я путешествовал по западным стра-
нам, то видел множество книг о тибетском буд-
дизме. Некоторые из них были действитель-
но толковыми, однако были и такие, которые 
кроме как мусором и не назовёшь. Например, 
рассматривая некоторые альбомы с репродук-
циями изображений традиции махаяны, можно 
было прийти к выводу, что основная её суть — 
это эротические практики, подразумевающие 
наслаждение чувственными удовольствиями. 
Издавая такие книги, их авторы просто демон-
стрируют своё невежество, непонимание темы, 



96

Безмолвный ум — святой ум

о которой они пишут. При этом люди на Запа-
де считают таких вот профанов «экспертами» 
по тибетскому буддизму!

Бабушка моего ученика как-то раз присла-
ла мне небольшую книжку, выпущенную одной 
из организаций Лос-Анджелеса. Это было крат-
кое описание всех мировых религий. Раздел, 
посвящённый буддизму, занимал около трёх 
страниц. Речь там шла о том, что учения тибет-
ского буддизма деградировали и что это не бо-
лее чем «извращённые сексуальные оргии».  
Вот такое чтиво и подпитывает ошибочное по-
нимание людей, и потому эти книжки довольно 
опасны, причём не для тибетского буддизма, 
а для тех, кто их пишет и читает. Людям следует 
отдавать себе в этом отчёт. 

Что касается практики тантры, то она вовсе 
не подразумевает безудержное употребление 
алкоголя, курение и т. п. В этой традиции и ре-
чи нет о том, что практикующим можно делать 
всё, что им взбредёт в голову. Чтобы как следу-
ет разобраться с этим моментом, давайте рас-
смотрим как пример традицию кагью, которая 
даже на Западе знаменита своими великими 
адептами тантры. Одним из выдающихся поэ-
тов и мастеров медитации традиции кагью был 
Миларепа. И вот однажды он пришёл навестить 



97

Единство

одного из своих учителей, человека, который 
научил его тибетскому алфавиту. Этот учитель 
грамматики попросил Миларепу описать своего 
знаменитого учителя Марпу-лоцаву, рассказать 
о его характере, образе жизни и т. п. 

— Ну, а что Марпа? Он глава большой семьи, 
у него своё хозяйство, одно из самых богатых 
в долине. Куда ни кинь взгляд — повсюду его 
плодородные поля да бесчисленные стада яков 
и баранов. Как говорится, дом — полная чаша, — 
сказал Миларепа.

— Вот это действительно достойный образ 
жизни! — воскликнул учитель грамматики. — 
Ты бы тоже мог обзавестись семьёй и хозяй-
ством. Можешь пока жить в доме своей матери, 
начать возделывать принадлежащие ей земли, 
организовать ферму, нарожать детей и так да-
лее. Если Марпа так живёт, почему бы и тебе 
не попробовать? 

— Понимаешь, в чём дело. Этот образ жиз-
ни — жена и всё остальное — Марпа ведёт, что-
бы приносить пользу живым существам. Одна-
ко сам я едва ли могу последовать его примеру, 
поскольку не достиг такого же уровня реализа-
ции. Поэтому мне следует вести совсем простой 
образ жизни. И если честно, то всё, чего я сам 
хочу, — это следовать учениям, которые даровал 



98

Безмолвный ум — святой ум

мне мой драгоценный гуру, и  посредством 
практики реализовать их на собственном опы-
те, насколько это будет для меня возможным. 
Если я когда-нибудь достигну возвышенного 
состояния Марпы, то, возможно, я сделаю так, 
как ты советуешь.

Мы все прекрасно знаем, что Миларепа про-
славился как великий йогин, практиковавший 
методы тантры, и обрёл благодаря этой практи-
ке совершенное просветление в текущей жиз-
ни. Что нам становится ясно из этого примера? 
Суть тантры не имеет ничего общего со вседоз
воленностью, когда йогинам позволяется делать 
всё, что им придёт в голову.

Такие выдающиеся мастера, как Марпа, мо-
гут выпивать, заводить жён, и всё это не будет 
становиться препятствиями для их практики 
Дхармы. Подобное могли себе позволить лишь 
великие мастера, например Гуру Ринпоче, ко-
торый принёс учения Будды из Индии в Тибет 
и основал традицию ньингма. Каждый прак-
тикующий сам для себя решает, может он себя 
вести подобным образом или нет. Я не угова-
риваю вас самих воздерживаться от подобного 
поведения — лишь напоминаю о скромности 
практикующих, которые держат свою практику 
в тайне. Если выносить суждение о таких людях 



99

Единство

по внешним признакам, можно сильно оши-
биться. 

Таким образом, вам не следует задавать-
ся вопросом, какая тибетская традиция лучше, 
а какая хуже. Подобные оценки свойственны 
тем, кто совершенно не понимает сути тибет-
ского буддизма, поэтому не  позволяйте им 
влиять на ваше восприятие. Поскольку любая 
информация на Западе распространяется стре-
мительно, то и тибетский буддизм не избежал 
этой участи, превратившись на страницах за-
падных книг в какую-то белиберду! Поэтому та-
ким людям, как вы, близко связанным с учени-
ем, следует прилагать все усилия к тому, чтобы 
сберечь его и распространить дальше, сохраняя 
суть и смысл в безупречной чистоте, не допу-
ская его искажений. 

Ещё одно широко распространённое заблуж
дение заключается в том, что люди полагают, 
будто есть школы тибетского буддизма, кото-
рые игнорируют изучение теории и философии 
Дхармы, а уделяют всё внимание исключитель-
но практике медитации. Уверен, что многие 
из вас слышали или читали подобные заявле-
ния. Интересно, а как вообще выполнять прак-
тику медитации, если ты о ней ничего не зна-
ешь? На каком объекте будешь медитировать? 



100

Безмолвный ум — святой ум

На своих дурных привычках? Если мы занима-
емся бизнесом и хотим получать прибыль, не-
обходимо сначала сделать определённые вло-
жения. Та́к ведь это работает? Если мы хотим 
получить прибыль, необходимо иметь началь-
ный капитал. С практикой Дхармы то же самое. 
Для того чтобы приступить к медитации, при-
меняя определённый метод, необходимо полу-
чить ясное, понятное объяснение этого метода. 
Нам придётся очень тщательно изучить теоре-
тическую информацию, полностью с ней разо-
браться, устранив все сомнения. Лишь тогда на-
ша практика медитации будет успешной. 

На эту тему есть хорошее высказывание 
Сакья Пандиты. Это мастер, который осно-
вал традицию сакья, как Гуру Ринпоче основал 
традицию ньингма, Марпа — традицию кагью, 
а Цонкапа — традицию гелуг. Так вот, этот ве-
ликий мастер сказал так: «Тот, кто приступает 
к медитации, минуя изучение [наставлений], 
похож на безрукого скалолаза». 

Если мы верим, что для того, чтобы выпол-
нять практику, изучать теорию необязательно, 
то почему тогда животные не могут медитиро-
вать? Если дело в одной только концентрации 
внимания, то получается, что каждый раз, когда 
животное сосредотачивается на еде или питье, 



101

Единство

оно выполняет однонаправленную медитацию? 
Мне кажется, что для той практики медитации, 
которую мы пытаемся выполнять, требуется 
что-то ещё. Кхедруб Ринпоче, один из главных 
учеников Цонкапы, особо указывал на соответ-
ствующую ошибку, которая часто сопутствует 
продвинутым методам медитации: «Совершен-
но недопустимо думать, что те, кто практикует 
тантрическую йогу, могут обойтись без разли-
чающей мудрости, присущей аналитической 
медитации». Для подобной практики одной 
лишь веры и концентрации недостаточно!

Подводя итог, могу сказать, что нам не до-
стичь совершенной реализации, если наш оши-
бочный подход к практике высших тантр уведёт 
нас в противоположную сторону с истинно-
го пути. Например, если мы хотим добрать-
ся из Катманду в Копан, который находится 
к востоку от города, то было бы очень странно 
отправиться на запад. Если действовать таким 
образом, в нужное место никогда не доберёшь-
ся. И я не боюсь приводить такие примеры, да-
же понимая, что среди вас наверняка полно ум-
ников, которые могут возразить, что «Земля-то 
круглая, и получается, что если идти на восток, 
то можно её обогнуть и всё равно добраться 
до Копана». 



102

Безмолвный ум — святой ум

Давайте вернёмся к биографии ламы Цон-
капы и сравним достижения этого человека 
со своими собственными достижениями. От-
куда он черпал столько энергии, чтобы успеть 
осуществить столько всего, в  то время как 
наша жизнь, как кажется, состоит из  одних 
тривиальных событий? Тут очень важно по-
нять, что, по сути, между нами и ламой Цон-
капой нет никакой принципиальной разницы. 
Не стоит полагать, что он — или любой другой 
великий индийский или тибетский мастер — 
обитал в неких недостижимых небесных чер-
тогах, в то время как сами мы барахтаемся 
здесь, в ловушке греха и дурных наклонно-
стей. Это вовсе не так. Процесс очищения ума 
включает в себя отказ от самоуничижительных 
идей наподобие: «Он святой, а я пустое ме-
сто!». В практике гуру-йоги мы представляем 
себя нераздельными с гуру-буддой, что позво-
ляет нам пробудиться и реализовать собствен-
ные ничем не ограниченные качества. Идеи же 
о том, что мы безнадёжны, приводят к зани-
женной оценке нашего собственного потенци-
ала, наших собственных благих качеств. Поэто-
му я вас очень прошу не лениться и как следует 
изучить биографии таких великих учителей, 



103

Единство

как лама Цонкапа и Миларепа, которые могут 
вдохновить вас задействовать свой потенциал, 
что принесёт вам огромную пользу.

Теперь, я полагаю, вы лучше понимаете, по-
чему в учениях ламы Цонкапы такое большое 
внимание уделяется аспекту чистоты. Если мы 
не  будем поддерживать чистоту наших тела, 
речи и ума, нам ни за что не раскрыть зало-
женный в нас потенциал, не достичь состояния 
стабильной медитативной концентрации (са-
мадхи) и не обрести проникающего видения 
(випашьяна), а именно эти два навыка являются 
определяющими, когда речь идёт о высшей реа-
лизации. Поскольку вы сейчас проходите имен-
но этот курс по медитации, то у вас есть воз-
можность на собственном опыте убедиться, что 
для того, чтобы в практике был хоть какой-то 
прогресс, необходимо установить контроль над 
телом, речью и умом, поддерживая дисциплину. 
Если бы то же самое я сказал группе практикую
щих из Лос-Анджелеса, которые обладают харак-
терным менталитетом, они бы подумали, что 
я свихнулся. Но любой, кто проведёт хоть немно-
го времени, наблюдая за умом, который предо-
ставлен самому себе и в таком состоянии напо-
минает взбесившегося слона, прекрасно поймёт, 



104

Безмолвный ум — святой ум

о чём я говорю. Поэтому присутствующим здесь 
не придёт в голову мысль, что я свихнулся.

Для нас очень полезно понаблюдать, как 
сильно может измениться наше мнение о не-
обходимости следовать дисциплине даже 
за такой короткий промежуток времени, как 
один месяц. Пока мы были здесь, вы успе-
ли получить определённые учения и оценить, 
как возросло ваше понимание. Однако если 
не предпринять попытку применить получен-
ные знания на практике, чтобы сделать вывод, 
работают они или нет, то высока вероятность, 
что услышанное со временем просто вылетит 
у вас из головы. Кто-то может подумать: «Опять 
слова, слова, слова. Сколько можно уже это 
слушать? Тому, кто принадлежит к западной 
культуре, от всего это мало пользы, так зачем 
тратить на это время?». Однако те, кто прове-
рит полученные учения на собственном опыте, 
со временем осознают, насколько эти учения 
драгоценны. Вот почему так важно обязательно 
попробовать применить полученные наставле-
ния на практике. 

Если вы действительно решите практико-
вать те методы постепенного пути, о которых 
здесь узнали, не  допустите того, чтобы это 
стало причиной высокомерия: «Наконец-то 



105

Единство

я  получил высшие учения! Теперь для меня 
не  существует хорошего и  плохого, поэтому 
я свободен делать всё, что захочу!». Это очень 
серьёзная ошибка! Хотя бы уже потому, что из-
за подобного высокомерия вы начинаете ока-
зывать дурное влияние на своих друзей. Вы же  
помните, что всё, что мы делаем, оказывает 
влияние на окружающих? Наши действия от-
печатываются у них в уме, и на основе этого 
они впоследствии могут себе что-то такое пред-
ставлять. Наши друзья могут оказаться весьма 
восприимчивы к подобному влиянию, и оно 
может привести их к серьёзному заблуждению.  
Поэтому, если мы чувствуем сострадание к дру-
гим людям, следует прилагать все усилия для 
того, чтобы, находясь в компании друзей, вести 
себя подобающим образом, а не выпячивать на-
показ свои достижения в тантрической практике.  
Нам всем очень важно об этом помнить.

Я понятия не имею, каков ваш уровень прак-
тики. Возможно, среди вас есть мастера, равные 
Гуру Ринпоче, Ваджрадхаре или другим реали-
зованным мастерам тантры. Возможно, вы об-
ладаете такой внутренней силой, что способны 
совершать невероятные действия, например 
пропускать через своё тело ток большой си-
лы. Но что в этом толку, если, демонстрируя 



106

Безмолвный ум — святой ум

подобные способности, вы в то же время не де-
лаете ничего для того, чтобы принести пользу 
другим живым существам? Подобная публич-
ная демонстрация ваших особых способностей, 
скорее всего, лишь смутит окружающих, станет 
причиной замешательства, зависти и даже раз-
дражения. Поэтому всегда следует просчиты-
вать то воздействие, которое окажут ваши дей-
ствия на других людей. В конце концов, ради 
чего вообще мы практикуем подобные продви-
нутые тантрические методы? Единственное их 
предназначение — это побыстрее обрести спо-
собность помогать другим живым существам 
наиболее эффективным образом!

Использовать духовную силу ради того, 
чтобы произвести впечатление, — это самый 
настоящий эгоизм! Вот почему я утверждаю, 
что даже самым продвинутым практикую-
щим никогда не следует допускать высокоме-
рия. Выполняя эту практику, следует вести се-
бя как можно скромнее. Представьте себе, что 
в Индии даже в период расцвета учений буд-
дийской тантры не допускалось, чтобы прак-
тикующие показывали другим людям свои 
ритуальные принадлежности. Когда они пока-
зывались на людях, то даже чётки для повторе-
ния мантр прятали в специальные мешочки. 



107

Единство

Среди последователей ламы Цонкапы было 
много таких, кто достиг просветления, приме-
няя тантрические методы, которым он учил. 
Гьялцаб Дже, Кхедруб Дже, Гьялва Энсапа — вот 
лишь немногие из них, те, кто обрёл широкую 
известность. Если вы будете следовать посте-
пенному пути сутры и тантры строго в соот-
ветствии с тем, как этому учили лама Цонкапа 
и другие великие мастера разных традиций, то 
нет никаких оснований сомневаться, что и вы 
сможете достичь просветления уже в текущей 
жизни. И здесь нет никакой разницы, мужчина 
вы или женщина, — эта возможность доступна 
любому человеческому существу. 

Поэтому я прошу вас: приложите усилия 
и реализуйте на практике те учения, которые 
здесь получили. Это принесёт всем огромную 
пользу.

Иногда бывает так, что, даже если мы уже 
давно занимаемся изучением Дхармы, нам всё 
равно сложно решить, как правильно действо-
вать. Чтобы выходить из подобных затрудни-
тельных ситуаций, лучше всего изучить биогра-
фии великих мастеров прошлого. Это хороший 
способ разобраться с тем, как применять учения 
к повседневной жизни. Так мы можем очень 
быстро научиться действовать наилучшим 



Безмолвный ум — святой ум

образом. Поэтому я очень рад, что эти дни мы 
посвятили изучению историй жизни Будды, 
Иисуса Христа и Дже Цонкапы. 

Хочу вас всех поблагодарить и желаю вам 
весело провести праздники!



109

Трансформация 

Восемь строф 
о трансформации мышления 7

1. 
Поскольку я полон решимости принести 

великую пользу
Всем живым существам,
Которые мне дороже, чем драгоценность, 

исполняющая желания,
Я буду относиться к ним с любовью  

во все времена!

7	 Коренной текст мастера кадам Геше Лангри Тангпы. 
Впервые переведено ламой Сопой Ринпоче в 1975 го-
ду для книги Everflowing Nectar of Bodhichitta: Annihi-
lating the Demon of the Self-Cherishing Mind. Записано 
Николасом Рибушом. С тех пор было опубликовано 
несколько редакций перевода. Перевод этого текста 
на английский язык, представленный в данной книге, 
взят из материалов FPMT Education Services. Перевод 
выполнили досточтимая Джоан Найсел и досточтимая 
Айлса Кэмерон в мае 2020 года. Комментарий Ринпо-
че к этому тексту можно найти в книге Bodhichitta 
(Wisdom, 2019), а также в книге Patience (Wisdom, 2020) 
или на сайте LYWA — LamaYeshe.com.



110

Безмолвный ум — святой ум

2. 
Где бы я ни был, в какие бы ситуации 

ни попадал,
Я всегда буду считать себя ниже других, 
Искренне считая их
Важнее и лучше себя.

3. 
Совершая действия, я буду тщательно 

проверять, что у меня на уме,
И, если замечу возникающее заблуждение,
Которое может навредить и мне, и другим,
Тут же пресеку его, приложив для этого  

все силы!

4. 
Каждый раз, видя жестокосердных живых 

существ,
Которые вовлечены в недобродетель и сами 

из-за этого страдают,
Я буду ценить их выше всех других,
Как будто нашёл редкое сокровище!

5. 
Когда другие люди, движимые завистью, 

обращаются со мною дурно,
Оскорбляют и унижают меня,



Трансформация 

Я приму это безропотно,
Оставляя последнее слово за ними.

6.
Когда тот, кому я когда-то помог
И от кого ожидал ответной помощи,
Вместо этого причиняет мне вред,
Я буду воспринимать его  

как добродетельного друга.

7. 
Говоря коротко, прямо и косвенно
Я подношу своё счастье и благополучие 

всем живым существам,  
своим добрым матерям,

А все их проблемы и страдания
Втайне принимаю на себя.

8. 
Также я обещаю, что не стану загрязнять 

свою практику
Восемью мирскими заботами.
Точно зная, что все феномены иллюзорны,
Я перестану полагаться на них и тем самым 

освобожусь от ограничений.





Часть 2

Дополнительное 
учение



114

Рождество  
1982 года 8

К счастью, мы всё ещё живы и даже пом-
ним, сколько времени прошло с того дня, 
когда Иисус Христос появился на свет, 

а именно одна тысяча девятьсот восемьдесят 
два года. Правильно ведь? Я родился и вырос 
в далёкой стране Шангри-Ла, в Тибете, но, не-
смотря на это, мне повезло встретить на своём 
жизненном пути даков и дакини с Запада и, об-
щаясь с ними, узнать историю жизни Святого 
Учителя Иисуса Христа. 

8	 Видеозапись этого учения доступна на YouTube-ка-
нале LYWA под названием Lama Yeshe teaches during 
Christmas in 1982 (Part 1, Part 2). Учение было даровано 
в Istituto Lama Tzong Khapa (Италия) и впервые опуб
ликовано в Knowledge-Wisdom (LYWA, 2023). Вторая 
часть этого видео сделана на вечеринке с громкой 
музыкой и танцами. Именно о таких «правильных» 
вечеринках упоминает лама Еше в предыдущей части 
книги (см. прим. 6). 



115

Рождество 1982 года 

Сразу хочу сказать: то небольшое пони-
мание христианства, которое я обрёл, изучая 
историю жизни Иисуса Христа, очень помогло 
мне на духовном пути. Однако обрести по-на-
стоящему глубокое понимание Его учений 
не так уж просто. Конечно, речь не об обычных 
повседневных действиях Христа. Их как раз 
понять несложно. Но я сейчас говорю не о них, 
а о тех действиях, которые присущи бодхисат-
тве высшего уровня. При жизни Иисуса Хри-
ста и Будды Шакьямуни обычные люди, кото-
рые с ними взаимодействовали, как правило, 
не понимали, кто перед ними. Очень мало кто 
понимал. 

Сегодня я как раз читал Евангелие от Ио-
анна, и там говорится о том, что, когда Иисус 
Христос совершал чудеса, лишь немногие 
из свидетелей тех чудес понимали всю глубину 
пробуждённого ума Христа. Именно благодаря 
тому, что Иисус обладал пробуждённым умом, 
он был способен на подобное.

Так или иначе, а у нас уже сложилась тра-
диция, что во время курса по медитации, кото-
рый выпадает на время рождественских кани-
кул, я разговариваю с вами об Иисусе Христе. 
Поверьте, я делаю это не из стремления быть 
дипломатичным. У меня нет необходимости 



116

Безмолвный ум — святой ум

выстраивать с вами «дипломатические отноше-
ния». Просто я глубоко уверен — и я говорю это 
совершенно искренне, — что разговор о жизни 
Иисуса Христа дарит нам исключительные воз-
можности.

В целом совершенно неважно, откуда сю-
да приехали люди — с Востока или с Запада. 
Неважно, какого цвета у них кожа. Важно то, 
что все они зародили устремление избавиться 
от цепляния за собственное эго с целью посвя-
тить свою жизнь другим. Это делает всех вас 
совершенно особенными существами! И я уве-
рен, что для таких существ будет очень полезно 
поразмышлять об Иисусе Христе, осознать суть 
деяний, которые он совершил.

Кроме того, я ощущаю определённую от-
ветственность за психологическое состояние 
своих западных учеников. И если уж мы соби-
раемся познакомить Запад с учением Будды, то 
необходимо сделать это надлежащим образом, 
а не превращать его в диковинную экзотику. 
Нам не нужна никакая диковинная экзотика, 
нам нужно что-то конструктивное, что-то стоя
щее, такое, что не затмевает тот свет, который 
уже сияет, а лишь делает его более ярким.  

Что касается психологического здоровья, то 
необходимо помнить, что мы являемся частью 



117

Рождество 1982 года 

культурной среды, а культурная среда являет-
ся частью нас. Поэтому тем из вас, кто родился 
на Западе, не следует отвергать христианскую 
культурную среду, частью которой вы с рожде-
ния являетесь. Наоборот, следует помнить, как 
вам повезло, что вы родились в этой христи-
анской культуре. Именно это позволило вам 
в достаточной мере развить мудрость и понять 
значение этой культуры для вашего ментали-
тета. Подобное понимание может стать очень 
полезным для сохранения здоровой психики! 
Особенно это важно в наши дни, когда по все-
му миру стремительно развиваются довольно 
опасные технологии, когда повсюду происходят 
военные конфликты. В такой опасный истори-
ческий период особенно важно помнить о при-
мере жизненного пути наших великих состра-
дательных предшественников.

Итак, вернёмся к  Евангелию от  Иоанна. 
В нём объясняется, что Иисус Христос был по-
слан нам Богом Отцом как свидетель истины, 
но по трагическому стечению обстоятельств не-
вежественные люди не сумели распознать, кем 
Он был, не смогли понять Его учения и потому 
замучили Его до смерти. 

На мой взгляд, с  позиции буддийской 
доктрины Иисус Христос был бодхисаттвой. 



118

Безмолвный ум — святой ум

Причём указывает на это не только тот факт, 
что Он реализовал бодхичитту, преодолев 
привязанность к эго, но также и те чудеса, ко-
торые Он совершал, поскольку похожие чудеса 
совершали также и буддийские святые — Ти-
лопа, Наропа или наш современник Его Свя-
тейшество Зонг Ринпоче, который совершенно 
свободен от каких-либо ограничений и порой 
спонтанно делает что-то такое, во что тяжело 
поверить!

В Евангелии Иоанн Богослов рассказывает 
историю о том, как Иисус Христос отдыхал воз-
ле колодца, и туда пришла за водой женщина, 
а Он сказал ей: «Всякий, пьющий воду сию, воз-
жаждет опять» (Ин.  4:13). То есть Он здесь на-
мекает, что если она попьёт этой воды, то потом 
снова захочет пить, а потому вода не является 
решением проблемы жажды. Это ведь доволь-
но иносказательно звучит. Кто способен сразу 
понять, что Он имел в виду? Звучит ведь очень 
странно, правда? 

В действительности Христос подразуме-
вал этими словами, что лишь «духовная во-
да» способна по-настоящему утолить жажду. 
Таким образом, этот пример показывает, что 
истинный смысл учений Христа находился 
глубже уровня слов. Женщина хочет набрать 



119

Рождество 1982 года 

воды, а Он говорит ей что-то вроде: «Зачем 
тебе эта вода, она всё равно не решит пробле-
му жажды». Это звучит совершенно безумно. 
В наши дни в подобной ситуации за такие сло-
ва можно получить подзатыльник. К счастью, 
в тот раз Иисуса никто не избил.

Иоанн Богослов также упоминает, что по-
скольку сам Иисус был Сыном Бога, то и Его 
ученики тоже были рождены божественной 
энергией. В буддийских учениях также мож-
но встретить утверждения, что все шраваки 
и пратьекабудды «рождены» Буддой Шакья-
муни. Смысл здесь в том, что ученики рожда-
ются силой истинной речи мудрости учителя. 
Постигая такую речь, ученики тоже обнаружи-
вают истину и становятся реализованными су-
ществами. 

С точки зрения философии можно сказать, 
что буддизм не признаёт существование Бога 
как творца людей и других живых существ. Од-
нако — в рамках всё той же философии — буд-
дизм не станет и противоречить подобному 
утверждению.

Давайте проанализируем, например, как 
появился мир людей. Будда сказал, что мир лю-
дей появился силой благой кармы самих людей. 
Это очевидно. Какая ещё карма может стать 



120

Безмолвный ум — святой ум

причиной появления одного из высших миров? 
Только благая. Однако с точки зрения буддизма 
вся благая карма так или иначе исходит от Буд-
ды 9, а если просто использовать другой термин, 
то от Бога. Тогда получается, что мир людей как 
раз и создан Богом. Силой святой речи Будды 
живые существа накапливают благую карму, 
и эта благая карма создаёт мир людей. Тут очень 
важно, чтобы вы правильно это поняли.

Что же касается философии, то можно трак-
товать эту ситуацию и так и эдак. Всё зависит 
от того, какой вы изберёте подход. Это главный 
принцип философии: с её помощью можно де-
лать что угодно — отвергнуть любое утвержде-
ние или обосновать его. 

Так в чём же разница между Богом и Буд-
дой? На сегодняшний день я бы сказал, что 
если изучить, какими качествами с позиции 

9	 В текстах буддийской Дхармы принято писать «Будда» 
с большой буквы, когда речь идёт о Будде Шакьямуни 
или другом историческом Будде, и «будда» с малень-
кой буквы, когда речь идёт о самом принципе про-
светления. В таком контексте «будда» является сино-
нимом «бодхичитты» — просветлённого ума, который 
с позиции воззрения высших колесниц умозрительно 
можно сравнить с христианским понятием «Бог». Од-
нако в данной книге, поскольку далее по тексту речь 
будет идти о  персонификации Бога и  Будды, этот 
принцип придётся нарушить, чтобы не создавать пу-
таницу. (Прим. пер.)



121

Рождество 1982 года 

буддизма обладает Будда и какими качествами 
с позиции христианства обладает Бог, то ста-
нет ясно, что это одни и те же качества. Этот 
вопрос творения всегда очень волнует людей: 
«Всё сущее сотворил Бог» или «Всё сущее со-
творил Будда». Но если разобраться с подоб-
ными утверждениями, то что же это получа-
ется: всё плохое тоже, что ли, Будда создал? 
Хорошо хоть, в буддизме считается, что с точ-
ки зрения абсолютной истины нет ни плохого, 
ни хорошего!

Тибетцы обычно в подобных дискуссиях ис-
пользуют пример с рекой. Заключается он вот 
в чём. Когда мы стоим на одном берегу реки, 
то называем другой берег «другая сторона ре-
ки». Если мы переправимся на тот, другой, бе-
рег, то станем называть «другой стороной ре-
ки» уже тот берег, на котором стояли прежде. 
Так и получается: если есть «эта» сторона, есть 
и  «другая»; если есть «другая» сторона, есть 
и «эта». Друг без друга ни «этой», ни «другой» 
стороны быть не может.  То же самое можно 
сказать и о «плохом» и «хорошем». Не будет 
«хорошего» — не будет и «плохого». Если пе-
рефразировать, то «плохое» возникает в опо- 
ре на «хорошее», а «хорошее» возникает в опоре 
на «плохое». 



122

Безмолвный ум — святой ум

Тогда у вас может возникнуть вопрос: «Ну хо-
рошо, если Бог является творцом, если Он при-
чина всего сущего, например органической 
жизни, включая растения, то может ли Он быть 
неизменным?». Если кто-то утверждает, что 
Бог является неизменным, то как же Он тогда 
создаёт что-то, что постоянно изменяется, на-
пример растения? Главная причина сотворения 
того, что постоянно изменяется, также должна 
изменяться. 

Подобные аргументы можно найти в буд-
дийской философии. Но давайте-ка я попробую 
поспорить с ними: «Если следовать вашей логи-
ке, то можно точно так же спросить и буддистов: 
как получается, что шраваки и пратьекабудды 
„рождены“ речью мудрости Будды Шакьямуни? 
Последователи Будды постоянно изменяются, 
а его речь мудрости ведь всегда неизменна». 
Здесь всё очень просто: не следует понимать по-
добные утверждения буквально. Я могу сказать: 
«Если говорить о личностном аспекте, то Бога 
можно сравнить с Буддой Шакьямуни». И речь 
идёт вовсе не о том, что некий неизменный Бог 
сидит тут среди нас. Просто Бог присутствует 
в отдельном проявлении органической жизни. 
Это может быть любое живое существо, с кото-
рым вы взаимодействуете. 



123

Рождество 1982 года 

Ещё раз вам напоминаю, философы всегда 
всё пытаются разложить по полочкам: «Рас-
смотрим Бога и Будду. Бог — это вот это, а Буд-
да — это вон то». Этими утверждениями они 
возводят Бога и  Будду на  недоступный пье-
дестал, и обычные люди теряют возможность 
напрямую с ними взаимодействовать. Они ли-
шают людей шанса постичь саму природу Бога, 
природу Будды. Что это вообще за глупость?! 
Просто создают людям дополнительные пре-
пятствия! 

А потом обычные люди, чей ум и так огра-
ничен, берут эти готовые концепции и ещё 
намазывают поверх них десертным ножом 
разные топинги, добавляя к  определению 
«Бог» ещё и  собственный концептуальный 
мусор. Так делать совершенно не годится, это 
неправильно! Я уверен, что иногда философия 
может стать препятствием для постижения 
природы Бога или Будды. Может быть, ме-
ня за это назовут бунтовщиком-революцио
нером, но  я  отвергаю позицию философии 
по этому вопросу!

Персонификация Бога или Будды не проти-
воречит их универсальной всеведущей природе. 
Мы можем рассуждать о личных качествах, на-
пример, йидама Херуки, понимая в то же время, 



124

Безмолвный ум — святой ум

что он обладает универсальной всеведущей 
природой. Нам нужно чётко это понимать!

Одной из  типичных проблем западных 
культур является пренебрежение людей к че-
ловеческому виду как таковому. Люди ставят 
других людей на один уровень с цыплятами 
на птичьем дворе: «Ох уж эти люди! С ними 
одни проблемы!». У людей нет уважения к че-
ловеческому достоинству. Но ведь люди, со всей 
свойственной им суетой, тем не менее облада-
ют безграничными благими качествами. Просто 
мы постоянно забываем об этом. Вот почему 
люди, пытающиеся проповедовать Евангелие, 
стараются разделить Бога и человека: «Люди 
здесь внизу поистине ужасны! Они не лучше 
голодных духов — точно так же творят зло и по-
стоянно грешат. А вот Бог — Он там, наверху, 
Безупречный и Чистейший». Это ошибочный 
подход. Если мы хотим познать Бога посред-
ством человеческого ума, необходимо устано-
вить надлежащую взаимосвязь между Богом 
и человеческими существами. Нельзя говорить: 
«В отличие от Бога, который совершенен, лю-
ди — это лишь грязь под ногами». Так не го-
дится. Даже в Евангелии речь идёт о том, что 
«Бог христиан — это Бог-Личность, Бог Живой.  



125

Рождество 1982 года 

Он открывается человеку в личном общении…» 
или что-то в этом роде.

В этом году я сопровождал Его Святейше-
ство Далай-ламу в  его поездке по  Испании 
и мы остановились в одном христианском хра-
ме. Там жили около тридцати монахов, и неко-
торые из них были довольно пожилые. И мы 
там очень хорошо проводили время: много 
общались друг с другом, ощущали настоящее 
единение! Мы часто вели долгие разгово-
ры о вере, и вот один монах, которому было 
около пятидесяти, описывал Бога вот ровно 
так, как я сам Его воспринимал. Я тогда был 
очень удивлён и спросил его: «А вот это твоё 
объяснение Бога — оно реально из Библии?».  
Он ответил, что да, именно оттуда. Получи-
лось, что каким-то образом мы воспринимаем 
Бога примерно одинаково.  

Потом мы обсуждали пустоту. Его Святей-
шество спросил этого монаха: «А что думаешь 
о пустоте?». Монах ответил так: «Пустота — это 
отсутствие привязанности». 

Я был совершенно удовлетворён таким его 
ответом. Я  почтительно простираюсь перед 
каждым, кто именно так воспринимает пустоту. 
К тем, кто считает, что пустота — это отсутствие 



126

Безмолвный ум — святой ум

привязанности, у меня нет никаких вопросов. 
Идеальное определение! Этот монах тогда меня 
по-настоящему порадовал таким ответом! 

Так в чём же здесь разница? Если спросить 
образованного буддиста, что такое пустота, то 
он, скорее всего, ответит, что это отсутствие 
реального независимого существования «я», 
однако, на  мой взгляд, идея, что это отсут-
ствие привязанности, гораздо глубже. Я сей-
час говорю о собственном опыте. Если кто-то 
говорит мне, что «пустота — это отсутствие 
привязанности», это греет мне сердце. С точки 
зрения философии ответ об отсутствии реаль-
ного независимого существования «я» можно 
назвать исчерпывающим, однако такой ответ 
представляется мне каким-то «сухим», «бес-
чувственным», что ли. С точки зрения филосо-
фии формулировку «пустота — это отсутствие 
привязанности» можно даже расценить как 
ошибочную. Услышав подобный ответ на во-
прос о том, что такое пустота, тибетский фило-
соф посмотрит на вас с недоумением: «Это что 
за ответ такой?».

Есть забавная история о том, как некий геше 
спросил великого йогина Миларепу: «Ты знаешь 
правила винаи?». Миларепа ответил: «Я не знаю, 
какие там есть правила, а каких правил там нет. 



127

Рождество 1982 года 

Но точно знаю, что, если я контролирую свой 
ум, это и есть виная!». Это просто невероятный 
ответ, правда?! Изумительный ответ! С точки 
зрения философии Миларепа ответил на этот 
вопрос неверно. Однако в действительности это 
был совершенный ответ. Если проанализировать 
винаю, то это был абсолютно верный ответ в ду-
хе самой винаи. Но если вы цепляетесь за слова, 
то подобный ответ покажется вам форменным 
безобразием!

Геше, пытаясь не потерять лицо, задал Ми-
ларепе ещё один вопрос: «А что такое двой-
ственность?». Миларепа ответил: «Понятия 
не имею, что это…». Этот диалог я не припомню 
дословно, тут память меня подводит, но вроде 
бы Миларепа сказал: «Понятия не имею, что 
это, друг мой, но думаю, что, если ум разде-
лился с Дхармой, это та самая двойственность 
и есть». Изумительный ответ, не правда ли?  
Вы наверняка помните этот диалог лучше меня. 

Виная предназначена не только для мона-
хов и монахинь. Она помогает всем практикую-
щим объединить свой ум с Дхармой, установить 
с помощью Дхармы над ним контроль. Поэто-
му, когда христианский монах сказал, что «пу-
стота — это отсутствие привязанности», на мой 
взгляд, он увидел самую суть. Ум, находящийся 



128

Безмолвный ум — святой ум

под воздействием привязанности, цепляется 
за концепции, и это противоречит мудрости, 
постигшей пустоту, поскольку привязанность 
указывает на то, что мы преувеличиваем цен-
ность или значимость того или иного объекта 
и воспринимаем его через призму такой за-
вышенной оценки. Привязанность существует 
в силу того, что мы не знаем истинной природы 
этого объекта. Если мы поймём, что с позиции 
христианского богословия привязанность яв-
ляется для человека проблемой, которую тем 
не менее можно решить, то нам станет очевид-
на вся глубина ответа этого монаха. 

На мой взгляд, те монахи, с которыми мы 
тогда общались в  христианском монастыре, 
вели более аскетичный образ жизни, чем боль-
шинство тибетских монахов. Это моё субъек-
тивное мнение. Я не хочу принижать тибетских 
монахов — я сам тибетский монах, с чего бы 
мне самого себя хаять? Я не настолько глуп! Хо-
тя… может, и настолько. 

Монастырь, о котором я рассказываю, на-
ходился в довольно уединённом месте. Каждый 
монах там молился в отдельной келье, в двери 
которой было окошко для того, чтобы переда-
вать еду. Там царила полная идиллия. На заднем 
дворе был небольшой садик, который нельзя 



129

Рождество 1982 года 

было увидеть, если стоять перед главным входом. 
Восхитительная обитель! С тех пор я отношусь 
к христианству с большим уважением. Я сейчас 
не шучу! Я староват, чтобы всё сводить к шуткам! 
Также мной не движет некий политический рас-
чёт. Политикой мне тоже заниматься уже поздно. 
Просто общение с теми монахами тронуло моё 
сердце. Я никогда прежде не был в таком христи-
анском монастыре и не встречал таких людей — 
христианских монахов, которые ведут подобный 
чистый и аскетический образ жизни, целиком 
посвящая себя духовной практике. Это был пер-
вый раз, когда я увидел такое собственными гла-
зами. И я был очень счастлив там. 

Итак, я полагаю, время наших учений под-
ходит к концу. Пора заканчивать представле-
ние, которое я тут для вас устроил. Но я что-то 
не могу придумать, как лучше его закончить. 
Хотя кое-что напоследок я всё же хотел бы ска-
зать. Мне бы очень хотелось, чтобы вы попы-
тались объединить буддийское устремление 
со своим христианским культурным бэкграун-
дом и с помощью такого объединения сумели 
понять, как буддизм может помочь традици-
онной для вашей культуры религии. Помогите 
христианам лучше узнать Дхарму Будды, а буд-
дистам — учения Христа. Это поможет всем нам:  



130

Безмолвный ум — святой ум

и буддистам, и христианам — относиться друг 
к другу с уважением, испытывать преданность 
и веру друг в друга. Это самые здоровые взаи-
моотношения между последователями разных 
религий, какие только могут быть!

Поскольку сам я не принадлежу к западной 
культуре, мне проще делать о ней объективные 
выводы. Вы все воспринимаете свою культуру 
субъективно, поскольку находитесь внутри неё, 
и поэтому многого увидеть не можете. Я же про-
сто сижу в сторонке и наблюдаю. И вот с моей 
позиции видно, что Иисус Христос и христиан-
ство как религия оказывает на людей, принад-
лежащих к западной культуре, огромное влия-
ние. И это что-то, что является очень ценным. 
Очень! Присущие вам как западным людям до-
бродетель, умиротворение, любящая доброта — 
всё это заложено в вас христианством. Ни одно 
из этих качеств не родилось в вас благодаря 
западной политике, правда ведь? От политики, 
которую ведут западные страны, родиться мо-
жет только одно — кровопролитие.

Поэтому со своей стороны я даю вам полную 
свободу хоть завтра стать христианами! Я тог-
да буду искренне сорадоваться. Я совершенно 
искренне вам говорю! Я  не  привязан к  уче-
никам. Я действительно верю в то, что сейчас 



131

Рождество 1982 года 

говорю. Если завтра вы придёте и скажете: «Ла-
ма, я пришёл к выводу, что моя традиционная 
религия поистине драгоценна, и поэтому решил 
стать христианином», то я отвечу: «Спасибо, что 
принял такое решение!». Такое ваше решение 
не поранит моё эго — наоборот, я только за вас 
порадуюсь: «Это замечательно! Не  опоздай 
в храм на литургию!».

На  этом учении нам удалось поговорить 
о жизненном пути христианских святых и об-
судить истории об их подвижническом подви-
ге. И для нас очень полезно порадоваться тому, 
чего им удалось добиться. Однако речь идёт 
не только о святых прошлого, но также о тех, 
кто живёт в наше время, практикуя аскетизм, 
посвящая свою жизнь помощи другим и рабо-
те ради всеобщего блага. Нам следует молиться 
о том, чтобы они добились прогресса на духов-
ном пути и поскорее достигли единства с Богом.

Следует также упомянуть и о других истори-
ческих фигурах, которые подавали пример от-
сутствия эгоистических устремлений, например 
Ганди-джи. Некоторые не испытывают к нему 
особой симпатии, но именно он освободил на-
род Индии от гнёта Великобритании. Великий 
был человек! Несмотря на то что он был профес-
сиональным политиком, основой его подхода 



132

Безмолвный ум — святой ум

к политике были ахимса и сострадание, и имен-
но такой подход позволил ему избавить Индию 
от угнетения англичанами. В отместку его не-
сколько раз пытались убить, но он принял и это 10.

Мы все прекрасно знаем, что на планете 
Земля живут миллиарды людей, однако мно-
го ли из  них таких, кто готов пожертвовать 
собой ради блага других? Такое встречается 
очень и очень редко. Будда Шакьямуни в одной 
из своих прежних жизней пожертвовал своим 
телом, чтобы накормить обессиленную тигри-
цу с маленькими тигрятами. Собой пожертво-
вал Иисус Христос. То же самое можно сказать 
и о Махатме Ганди. Многие ли из людей способ-
ны на такое? Открыто принести себя в жертву, 
чтобы спасти других, — такое ведь очень ред-
ко встречается, правда? Я не могу сказать, что 
тщательно изучал историю, но даже я понимаю, 
что таких случаев не особо много. 

От нас самих не  требуется жертвовать 
своей жизнью, однако мы можем ослабить 

10	 Лама Еше, вероятно, имеет в виду отказ Ганди от уси-
ления личной охраны, когда он сказал: «Если мне суж
дено погибнуть от пули безумца, я сделаю это с улыб-
кой». (Прим. пер.)



133

Рождество 1982 года 

привязанность к собственному эго, стараясь 
заботиться о  счастье других людей больше, 
чем о собственном. Поэтому нам необходимо 
зарождать такую мотивацию, вспоминая при-
меры жизненного пути святых, о которых мы 
говорили: «В это сложно поверить, но это бы-
ли примеры полного отказа от привязанности 
к своему эго! Они полностью посвятили свою 
жизнь другим! Сам я  не  способен на такое!  
Это были поистине великие деяния! Они обла-
дали поистине великой бодхичиттой и безмер-
ной любящей добротой по отношению к дру-
гим. Силой подобной бодхичитты и любви они 
преодолели боль и страдание. Что же касается 
меня самого, то я приложу все усилия, чтобы 
посвятить остаток своей жизни — свои тело, 
речь, ум и благосостояние — тому, чтобы помо-
гать другим. С этого момента и впредь я весь 
без остатка буду принадлежать живым суще-
ствам и служить им так, как им только может 
понадобиться. Пусть же я сам и все живые су-
щества, которые раньше были моими добрыми 
матерями, никогда — ни в текущей, ни во всех 
последующих жизнях — не разлучимся с учи-
телем-бодхисаттвой!».



Безмолвный ум — святой ум

Рождественская открытка 
Би Рибуш от ламы Еше

Рождество 1982 года

Дорогая Би!
Разлад между людьми создают не злые духи 
и не всесильный Бог. Разлад между людьми соз-
даёт сам человеческий ум. 

Будда говорил, что в гармонии люди смогут 
существовать лишь в том случае, если каждый 
будет испытывать ко всем остальным беспри-
страстное сострадание. Отсутствие же подобно-
го сострадания всегда приводит к возникнове-
нию агрессии, и именно оно является главной 
причиной разлада. 

Я очень прошу тебя в этом году поддержи-
вать гармонию среди членов общины по всему 
миру! Именно сейчас твои усилия в этом на-
правлении наиболее важны! Я уверен, что Бог 
дарует тебе благословение истинной любви 
и у тебя всё получится!

Молюсь за тебя!
С Рождеством!

С любовью, лама Еше.



Часть 3

Хвалебная речь 
о ламе Еше



136

Поминальная 
проповедь 
католического 
священника 11

Да, этот человек ушёл от нас. Человек, 
с  лица которого никогда не  сходила 
улыбка, излучающая любящую доброту 

и радость. Я уверен, что выражу сейчас чувства 
всех, кто его знал, если скажу, что мне прихо-
дится сдерживать слёзы, когда я думаю о том, 
что больше никогда не увижу это улыбающее-
ся лицо, в котором отражались и радость жиз-
ни, и  знание сопутствующего ей страдания, 
оказывающее такое сильное влияние на душу 

11	  Святой отец Бернар де Жив написал это поминальное 
слово для журнала Wisdom Magazine. Это особое по-
священие было опубликовано в Лондоне Wisdom Pub-
lications в 1984 году, сразу же после ухода ламы Еше 
в паринирвану 3 марта 1984 года.



137

Предисловие

человека. Я уверен, что остальные, кто захочет 
сказать что-то о ламе Еше, упомянут и о его 
предыдущих рождениях, и о его монашеской 
жизни, и об учёбе в Тибете, и обо всех его ак-
тивностях в тибетском сообществе в изгнании. 
Но позвольте этому христианскому монаху про-
сто рассказать о том, какие чувства он испыты-
вает к человеку, который был для многих из нас 
и учителем, и другом. 

Наше знакомство произошло в Сент-Бом, 
в Провансе, где в течение десяти дней, с 23 сен-
тября до 3 октября 1978 года, он делился сво-
им вдохновением и  энергией с  участника-
ми буддийского ретрита, в котором приняли 
участие около 200 человек. Он был там вме-
сте с Зонгом Ринпоче, который давал учение 
в обычной для тибетского ламы сдержанной 
манере. Сам лама Еше тогда общался с ауди-
торией в свойственном ему стиле и полностью 
завоевал сердца слушателей. Его сатириче-
ские высказывания о западном образе жизни 
произвели настоящий фурор. Его выступле-
ние было достойно профессионального ко-
мика, владеющего ещё и клоунской мимикой.  
Он умел посмеяться над глупостью, заблужде-
ниями и странностями тех людей, чей ум на-
ходится под контролем тревожащих эмоций, 



138

Безмолвный ум — святой ум

но всегда делал это так, что его юмор никому 
и  никогда не  казался оскорбительным. На
оборот, люди были тронуты его состраданием, 
уверенностью в том, что всё к лучшему. По
этому, когда он вдруг начинал смеяться, то де-
лал это так заразительно, что смеяться начи-
нали все без исключения, ощущая, что любое 
взаимодействие с этим человеком ведёт их  
к освобождению.

Я вновь встретил его в  следующем году 
во время второго ретрита в Вивье-сюр-Рон (17–
31 июля 1979 года). Лама Сопа Ринпоче просто, 
но очень убедительно объяснял нам основные 
аспекты философии махаяны, а присутствовав-
ший при этом лама Еше просто сиял улыбкой 
духовной радости.

Каждая наша новая встреча приносила ве-
ликое благословение и радость. Мы встречались 
в разных местах: на живописном холме, на ко-
тором располагается монастырь Копан, недале-
ко от ступы Боднатх в Непале, или в его люби-
мом ретритном центре Тушита, или в лесу чуть 
выше Маклеод Ганж близ резиденции Его Свя-
тейшества Далай-ламы, где уже не слышен шум 
тибетского рынка. Он всегда оставался рядом 
с людьми, чтобы иметь возможность приносить 
им пользу, но при этом очень любил проводить 



139

Предисловие

время в уединении, где рядом с ним оставались 
лишь близкие ученики. Именно в такой атмо
сфере уединения он даровал этим близким уче-
никам тайные посвящения, не предназначен-
ные для всех подряд. Да, он был очень добрым 
человеком, но строго следовал традиционным 
ограничениям, присущим духовному пути 
буддийской традиции. Поэтому он никогда бы 
не допустил, чтобы подобные закрытые ретри-
ты проводились в иных условиях. 

Уже сам тот факт, что он оказывал такое 
сильное впечатление на людей, которые впер-
вые его видели, является достаточным дока-
зательством его неординарности. Однако эти 
его стороны добродушного отца и смешливого 
ребёнка не мешали ему быть собранным и эф-
фективным организатором. Доказательством 
этому являются те многочисленные центры ме-
дитации (более тридцати), которые он основал 
в большинстве стран на Западе. Все они функ-
ционируют под названием «Фонд поддержания 
махаянской традиции — ФПМТ» во Франции, 
США, Голландии, Англии, Испании, Италии 
и Австралии (а теперь и в России. — Прим. пер.). 
И, занимаясь организацией центров в каждой 
из этих стран, он прекрасно разобрался, как 
это сделать наиболее эффективным образом.  



140

Безмолвный ум — святой ум

Все члены этих центров сейчас скорбят вместе 
с нами о его уходе. 

Мы все знаем, каким трудом ламе Еше дава-
лось в последние годы его апостольское служе-
ние, которое предполагало путешествия по все-
му миру. Исследуя его больное сердце, врачи 
не давали ему ни единого шанса на выздоров-
ление. Вдобавок к этому он страдал от язвы 
желудка. Однако, будучи настоящим бодхисат-
твой, он продолжал жертвовать собой ради при-
несения блага другим.  

И, в дополнение ко всему этому, позвольте 
мне, католическому монаху, указать на одну 
важную черту его характера. Он был настоящим 
экуменистом 12, умевшим выходить за рамки 
традиционных границ, которые так часто раз-
деляют великие религии. Нужно ли напоми-
нать, какую традицию он установил в Копане 
для тех, кто приезжал изучать буддийские тех-
ники медитации в период Рождества? Каждый 
раз он произносил серию необычайно глубоких 
для последователя иной духовной традиции 

12	 Экуменизм, в отличие от синкретизма, не предполага-
ет смешения разных религий в единую кашу, а лишь 
стремится к позитивному взаимодействию между 
разными духовными традициями, к межконфессио
нальному диалогу и гармонии, которые пошли бы 
на пользу последователям каждой из них! (Прим. пер.)



141

Предисловие

проповедей о пришествии Иисуса Христа в этот 
мир. Он рассуждал об истинном значении это-
го великого христианского праздника и о том, 
как лучше к нему подготовиться. Помню, как 
во время ретрита в Сент-Бом он собрал группу 
лам, чтобы совершить пуджу на вершине холма, 
в гроте Марии Магдалины. А несколькими дня-
ми позже ранним утром тайком сбежал с нами, 
чтобы посетить храм Святого Максимина, где 
с преданностью молился Пресвятой Богороди-
це. При этом все прекрасно знали, что, выражая 
подобным образом уважение к другим духов-
ным традициям, он всегда оставался истин-
но верующим буддистом, распространителем 
Дхармы, хранителем своей традиционной ре-
лигии. С какой теплотой вспоминал он те дни 
в гомпе в Лавудо, на склоне Эвереста, где обучал 
маленьких монахов Дхарме Будды!

Два года назад, когда лама Еше наконец 
смог съездить в Тибет, он посетил свой родной 
монастырь и расположенную там шедру Сера, 
где получил традиционное буддийское обра-
зование. Здание, где находилась его келья, бы-
ло почти полностью разрушено, но он всё рав-
но выполнил в своей келье сессию медитации, 
оставаясь под открытым небом на протяжении 
многих часов. 



Безмолвный ум — святой ум

Я не знаю, принято ли выражать соболезно-
вания в буддийской общине… Просто я сейчас 
подумал о ламе Сопе Ринпоче — его ученике, ко-
торый обычно очень сдержан и пребывает в со-
стоянии созерцания. Должно быть, ему сегодня 
по-настоящему одиноко из-за этой утраты. 

Отец Бернар де Жив



143

Взаимодействие 
с ФПМТ и миссия 
центра

Московский буддийский центр «Ганден 
Тендар Линг» был создан в 2001 году 
с благословения ламы Сопы Ринпоче. 

Центр аффилирован с международным Фондом 
поддержания махаянской традиции — ФПМТ 
(Foundation for the Preservation of the Mahayana 
Tradition, FPMT, сайт: https://fpmt.ru), организа-
цией, направленной на сохранение и распро-
странение буддизма махаяны по всему миру при 
помощи создания возможностей для слушания, 
осмысления, медитации, практики и реализации 
безошибочного учения Будды и на этой основе — 
распространения Дхармы среди живых существ.

Следуя вдохновляющему примеру Его Свя-
тейшества Далай-ламы, буддийский центр «Ган-
ден Тендар Линг» посвящен служению другим 



Безмолвный ум — святой ум

с добротой и мудростью, а также просвещению 
людей, целью которого является уменьшение 
страданий и помощь в развитии более доброй, 
сострадательной и мирной жизни общества.

Вслед за  ФПМТ мы обеспечиваем интег
рированное образование, включающее в себя 
разноуровневое обучение, индивидуальные 
и групповые практики, осознанное поведение 
и служение людям. Мы хотим создать гармо-
ничную среду для помощи всем живым суще-
ствам в раскрытии их полного потенциала без-
граничных мудрости и сострадания.

Наш центр придерживается буддийской 
традиции тибетского ламы Цонкапы — так, как 
её передали нам основатели ФПМТ лама Тубтен 
Еше и лама Тубтен Сопа Ринпоче.





Лама Тубтен Еше

Безмолвный ум —  
святой ум

Размышления тибетского  
ламы о Рождестве

Перевод с английского: Антон Мускин
Редактор Анна Пестова

Корректура и вёрстка: Сергей Гуков

Фото на обложке: Carol Royce-Wilder

16+


